
Matthias Hartmann 258 

Umgekehrt bin ich überzeugt, daß wir, wenn wir Sehnsucht nach einer 
wirklichen •apostolischen Kommunität" haben, uns eigentlich nur um 
den Sonntag zu kümmern brauchen. Lassen wir uns von der Bibel her 
durch Gott in die wahre Gestalt des Sonntags einführen, dann wird uns 
die •apostolische Kommunität" dazugegeben werden. 

Es sei erlaubt, zum Schluß noch einmal auf die Sprachtradition des 
Jesuitenordens anzuspielen. Seine Devise lautet: •Zur größeren Ehre 
Gottes". Nun wird Gott ja nur dann gelobt und geehrt, wenn in mensch- 
licher Sprache von seinen großen Taten gesprochen wird. Ich denke mir 
manchmal: Wenn wir Eucharistie feiern und dabei in der Präfation Got- 
tes grundlegende Heilstaten aufzählen, geschieht •Ehre Gottes". Wenn 
dabei und im Umfeld jedoch vor dem Hintergrund dieser grundlegen- 
den Taten Gottes auch die konkrete Geschichte der Versammelten zur 
Sprache käme und jeweils neu konkrete Einweisung der Versammelten 
in den kommenden Dienst am Willen Gottes stattfände, wäre das sicher- 
lich die •größere" Ehre Gottes. 

Die Bedeutung der Eucharistie 
für die Lebenspraxis des Ignatius von Loyola 

Matthias Hartmann, Münster 

Schon bald nach den ersten Ignatiusporträts entwickeln die Barock- 
künstler den Bildtyp •Heiliger Ignatius". Sie wollen seine Größe und 
Bedeutung über die historischen Einzelheiten hinaus, wie des spani- 
schen Mantels oder des Magisterhabits, hervorheben. So kommen sie 
auf eine eigenartige Typisierung, die das Ignatiusbild über Jahrhunderte 
geprägt hat: Ignatius dargestellt als •Heiliger im Meßgewand". Ignatius 
kniet im verzückten Gebet, aus der Höhe überströmt ihn ein überirdi- 
sches Licht, in dem die Anfangsbuchstaben des Namens Jesu erschei- 
nen; und er ist mit einem reichbestickten Meßgewand bekleidet. Und 
doch ist nirgends ein Altar oder sonstiges liturgisches Gerät zu erken- 
nen. So wollen diese Künstler Ignatius als jemanden kennzeichnen, der 
existentiell von der Eucharistie geprägt ist. 

In den folgenden Ausführungen möchte ich dieser Lebensprägung 
durch die Eucharistie anhand der persönlichen Zeugnisse des Ignatius 



Eucharistie 259 

nachgehen. Es soll ein Prozeß deutlich werden, wie nämlich die Eucha- 
ristie immer stärker den Lebenssinn und die persönliche Lebenspraxis 
des Ignatius bestimmte. 

Ignatius als Laie: persönliche Umkehr und häufige Kommunion 

Seit seinem Aufenthalt in Manresa hält Ignatius, wie er selbst schreibt 
(PB 21)', die Gewohnheit durch, wöchentlich zu beichten und zu kom- 
munizieren. Er betont die Beständigkeit dieser neuen Gewohnheit ge- 
rade im Hinblick auf die wechselnden Zustände seiner Seele, zwischen 
Trost und Mißtrost, zwischen Ausgeglichenheit und Anfechtung. Er 
empfiehlt sie in seinen geistlichen Gesprächen und Exerzitien weiter, 
damit man sich in dem erhalte, was man gewonnen hat (vgl. EB 18 und 
auch 354)2. Dieser seelsorgliche Rat und seine eigene Praxis werden sehr 
zwiespältig aufgenommen. In Alcalä sind sie einer der Anklagepunkte 
im Inquisitionsprozeß. •Ich begreife nicht", erwidert Ignatius dem un- 
tersuchenden Generalvikar, •was für einen Nutzen derartige Untersu- 
chungen bringen. So wollte ein Priester gestern irgendeinem Manne das 
heiligste Sakrament nicht reichen, weil er alle acht Tage zur Kommu- 
nion gehe. Und auch mir selbst macht man Schwierigkeiten. Wir möch- 
ten nun gern klar wissen, ob man bei uns irgendeine Irrlehre entdeckt 
hat." (PB 59) •Nein", antwortet zwar der Generalvikar wahrheitsgemäß, 
aber die Gewohnheit lasse ihn halbketzerisch erscheinen. (Hatte doch 
der Bischof von Toledo vor kurzem verboten, daß die Leute mehr als 
einmal im Jahr die Heilige Kommunion empfangen3.) Damit nun trotz 
dieser neuen Gewohnheit kein Verdacht an ihrer Rechtgläubigkeit auf- 
kommen kann, untersagt man Ignatius und seinen Gefährten, ein or- 
densähnliches gemeinsames Gewand, nämlich den •grauen Rock", zu 
tragen. Hier wird deutlich, daß für Ignatius der häufige Kommunion- 
empfang eingebunden war in eine Änderung und Umkehr der Lebens- 
praxis. Häufige Beichte und Kommunion sind ihm wichtig, und so kann 
er, ohne zögern, auf eine bestimmte Form, die beanstandete Kleidung, 
verzichten. 

In Paris bekommt er ebenfalls Schwierigkeiten. Er hat dort mit seinen 
Freunden wegen des Meßbesuchs regelmäßig die sonntägliche Disputa- 

1 Vgl. Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, übers, und erl. von Burkhart Schneider, 
Freiburg 31977 (zitiert als PB mit entsprechender Kapitelnummer). 
2 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, übers, und erkl. von 
Peter Knauer, Graz 21983 (zitiert als EB mit Kapitelnummer). 
3 Anton Hounder, Ignatius von Loyola. Beiträge zu seinem Charakterbild, hrsg. von Baltha- 
sar Wilhelm, Köln 1932, 310. 



Matthias Hartmann 260 

tion versäumt. Erst als unausweichlich klar wird, daß Ignatius deswegen 
die härteste Strafe erhalten würde - in Gegenwart aller Studenten von 
den Professoren mit Ruten ausgepeitscht zu werden -, eröffnet er seine 
eigentlichen Motive dem Rektor. Andernfalls wäre er Gefahr gelaufen, 
jeglichen guten Ruf zu verlieren und seine weitere Wirksamkeit zu ge- 
fährden. Der Rektor läßt sich von der Lauterkeit seiner Motive überzeu- 
gen und entschuldigt sogar vor allen Anwesenden die Strafandrohung 
(vgl. PB 78)4. Kurz vorher war Ignatius noch als Verführer der Studenten 
gebrandmarkt worden, weil er auch hier eine aufsehenerregende Ände- 
rung der Lebensweise seiner Freunde ausgelöst hatte: Sie hatten ihre 
Habe und ihre Bücher verschenkt (vgl. PB 77). 

Für Ignatius und seine ersten Gefährten ergibt sich dieser Zusammen- 
hang von Lebensänderung und häufigem Kommunionempfang aus 
ihrem in den Exerzitien gewonnenen persönlichen Verhältnis zu Jesus, 
der sich für den Lebenswandel jedes einzelnen interessiert. Ein solches 
Interesse Jesu am Lebenswandel des einzelnen war bisher, d. h. in der 
Tradition, in der Ignatius aufgewachsen war, nur in der Todesstunde ge- 
geben, wo Jesus als Richter gemäß Mt 25 auftritt. So berichtet Ignatius 
nur ein einziges Mal vor seiner Bekehrung vom Empfang der Sakra- 
mente, und zwar als er am Vorabend des Festes Peter und Paul mit dem 
Tode rang (vgl. PB 3). Für den Alltag wurde die Frage nach dem Sinn 
des individuellen Lebens und seiner Gestalt durch die Taufe und durch 
die soziale Herkunft beantwortet. In den üblichen persönlichen Nöten 
und Fragen wandte man sich an die Heiligen zur Fürbitte, wie Ignatius 
an den heiligen Petrus, oder machte Wallfahrten, wie Ignatius nach 
Aränzazu oder auf den Montserrat. Im übrigen mußte der jeweilige Lan- 
desherr für die Anstellung der Priester und einen geordneten Kult sor- 
gen, wie der Vater des Ignatius als Kirchenherr von Azpeitia5, so daß 
der Segen Gottes in Meßintentionen für die Lebenden und Verstorbenen 
angerufen werden konnte. 

In Manresa also nimmt Ignatius die Gewohnheit auf, täglich neben 
seinen sieben Stunden Betrachtung die Messe zu hören, an den Tagzei- 
ten teilzunehmen und wöchentlich zu beichten und zu kommunizieren. 
In der Hauptsache ist er damit beschäftigt, den göttlichen Willen in der 
Ordnung des eigenen Lebens zum Heil der Seele zu suchen und zu fin- 
den (vgl. EB 1). Dabei betrachtet er die Geschichte Jesu, geht sie selb- 
ständig durch und bedenkt sie, so daß er etwas findet, was die Ge- 
schichte ein wenig mehr erläutert und sie ihn verspüren läßt, so daß die 
4 Vgl. die geschichtlichen Erläuterungen zu PB 78 in: PB, S. 168f. 
5 Vgl. Cändido de Dalmases, Pater Magister Ignatius. Zur Biographie des hl. Ignatius von 
Loyola, Leipzig 1985, 14 und die Anm. zu S. 11, 14, 15. 



Eucharistie 261 

Seele befriedigt wird (vgl. EB 2). Eine erste Verbindung zwischen Be- 
trachtung und Eucharistie geschieht dadurch, daß er während der Messe 
in der Passion liest. Wenig später sieht und erlebt er in der Eucharistie 
die Gegenwart des Herrn (vgl. PB 29). So wird das Gespräch mit Chri- 
stus, unserem Herrn, über die betrachtende Imagination hinaus in der 
Eucharistiefeier gegenwärtig: wie er als Schöpfer gekommen ist, Mensch 
zu werden, von ewigem Leben zu zeitlichem Tod, und so für meine Sün- 
den zu sterben (vgl. EB 53). Ignatius begegnet hier der Liebe Gottes in 
Christus als für mich gestorben und dahingegeben. Die lebensentschei- 
dende Frage nach der rechten Gestalt des individuellen Lebens ange- 
sichts der Liebe Gottes in Christus zu jedem Menschen wird in den Wo- 
chen und Monaten von Manresa von der Todesstunde weg in die häu- 
fige Begegnung mit genau dieser Liebe in der Eucharistie gerückt. 

Vorbereitet wurde diese Praxis des häufigen Kommunionempfangs 
und der dazu gehörigen Lebensänderung durch die Lektüre der vier Bü- 
cher von der Nachfolge Christi, deren viertes Buch über den Nutzen des 
häufigen Kommunionempfangs handelt. Ignatius hat es auf dem Kran- 
kenlager in Loyola gelesen, später immer wieder zur Hand genommen 
und den Exerzitanten als Begleitlektüre empfohlen (vgl. EB 100). In den 
Gelübden vom Montmartre findet dieses Gespräch mit dem gegenwärti- 
gen Herrn - was ich für Christus getan habe, was ich für Christus tue, 
was ich für Christus tun soll (vgl. EB 53) - seinen ersten entsprechenden 
Rahmen. Vor der Kommunion •vor seiner jungfräulichen Mutter und 
dem gesamten himmlischen Hof und allen Umstehenden" (K 527)6 ver- 
spricht der Freundeskreis um Ignatius dem allmächtigen Gott eine neue 
Lebensform und -richtung. 

Die Eucharistiefeier ist jetzt für Ignatius und seine Gefährten der Ort 
geworden, wo sie sich schlicht und einfach mit dem Versprechen, in und 
mit und durch Christus zu leben, in das Heilswirken Gottes einfügen. 
Die aszetischen Bußübungen, die vielen Betrachtungsstunden und die 
Nachtwachen haben für den Zugang zu Gott an Gewicht verloren. Auch 
äußere Kennzeichen sind nicht mehr so entscheidend, graue Röcke zu 
tragen oder auf einen charismatischen Führer zu schwören (als •Ignatia- 
ner", wie in Salamanca): Christus ist es, der jeden einzelnen zu sich und 
zu den anderen in eine neue Lebensweise geführt hat. Das stellen sie 
staunend zu Beginn der •deliberatio primorum patrum" von 1539 (Bera- 
tung der ersten Väter) fest. Äußerlich sichtbar jedoch wird diese Tatsa- 
che nur in der Eucharistie, und so ist dort der Ort der Gelübde. 

6 Vgl, Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, übers, von Peter Knauer, 
Frankfurt (als Manuskript gedruckt) M980 (zitiert als K mit dazugehöriger Numerierung). 



Matthias Hartmann 262 

Auch später achtet Ignatius bei der Verbreitung der neuen Gewohn- 
heit des häufigen Kommunionempfangs immer darauf, daß sie begleitet 
ist von der Erneuerung der Lebensweise. So fördert er die Verbreitung 
der Sakramentsbruderschaften. Er läßt deren Satzungen an die Bewoh- 
ner von Azpeitia-Loyola schicken und legt einen eigenen Empfehlungs- 
brief bei (Rom, August/September 1540). Gestützt durch die regelmä- 
ßige Begleitung in der Beichte und die persönlich vollzogene Hinwen- 
dung zum Herrn in der Kommunion kann eine aus Vertrauen und mit 
Gemeinschaftsbezug neu entwickelte Lebensgestalt entstehen. Diese Zu- 
wendung Christi steht allen Schichten offen, vom Klerus bis zum einfa- 
chen Tagelöhner. Sie ist also nicht mehr an einen besonderen, privile- 
gierten Stand, den Ordensstand, gebunden, sondern ist allen zugänglich. 

In unserem Jahrhundert konnte bei der Diskussion um die Erlaub- 
theit des häufigen, ja täglichen Kommunionempfangs für alle Gläubi- 
gen, wie sie Pius X. mit seinem Dekret von 20. 12. 1905 ausgelöst hatte, 
auf Ignatius als einen Vorläufer und Wegbereiter zurückverwiesen wer- 
den. Er hatte den häufigen Empfang der heiligen Kommunion jedoch 
nicht einfach liberalisiert, sondern ihn seelsorglich eingebunden in die 
Gründung von kleinen Gemeinschaften und in den ständigen Prozeß 
persönlicher Bekehrung. 

Ignatius als Priester: Wanderapostel mit bedingungsloser Hingabe 

In der formula instituti von 1540 wird betont, daß die Gesellschaft Jesu 
vornehmlich dazu errichtet worden ist, um •besonders auf den Fort- 
schritt der Seelen im Leben und christlicher Lehre und auf die Vorberei- 
tung des Glaubens abzuzielen durch öffentliche Predigten und den 
Dienst am Wort Gottes, die geistlichen Übungen und Liebeswerke und 
namentlich durch die Unterweisung von Kindern und einfachen Men- 
schen im Christentum und die geistliche Tröstung der Christgläubigen 
durch Beichthören". Vom sakramentalen Dienst wird nur das Beichthö- 
ren erwähnt. Erst in der späteren Fassung der formula instituti von 1550 
wird allgemein ergänzt: •Beichthören und die Verwaltung der übrigen 
Sakramente". Damit zeigt sich bis in die Grundordnung seines Ordens, 
was Ignatius bewegt hatte, die langen Studien auf sich zu nehmen und 
das Priestertum anzustreben: Er wollte beichthören. In Salamanca hatte 
man ihm nämlich bedeutet, erst nach dem Studium dürfe er weiter in 
geistlichen Gesprächen darüber befinden, dieses oder jenes sei eine Tod- 
sünde. Damit war Ignatius zunächst jedes Tor verschlossen erschienen, 
den Seelen noch weiterhin wirklich nutzbringend zu helfen (vgl. PB 70). 



Eucharistie 263 

Am Anfang seines Weges zum Priestertum sucht Ignatius die offizielle 
Legitimation, den Glauben auszulegen und den einzelnen mit Gott zu 
versöhnen. Und dies setzt sich fort in den formulae instituti und in der 
Entwicklung der Gesellschaft Jesu. Das Beichthören bleibt der vor- 
nehmliche priesterliche Dienst der Jesuiten, wie es Antonio Queralt wie- 
der herausgearbeitet hat7. 

Neben dem Beichthören wird als Wichtigstes die Verkündigung des 
Wortes Gottes in Predigten und Geistlichen Übungen genannt. Dann 
sollen, zur frommen Unterstützung, Liebeswerke und Dienste für die, 
die sich in den Kerkern und Spitälern befinden, ausgeübt werden. 
Schließlich soll alle Seelsorge unentgeltlich geschehen. Zusammenge- 
faßt wird alles in dem einen Ziel, dem Fortschritt der Seelen im Leben 
und der christlichen Lehre verpflichtet zu sein. 

Dieses neue Priesterbild, das sich darin zeigt, ist schon in den ersten 
glücklichen Wochen nach der Priesterweihe aufgefallen. Dort in Ober- 
italien werden Ignatius und seine ersten Gefährten •Reformpriester" 
oder •gelehrte Priester" genannt. Sie fallen auf, weil sie ihre Gelehrsam- 
keit und ihre Titel nicht egoistisch zum Erreichen hoher Posten mit ent- 
sprechenden Pfründen gebrauchen, sondern in den Dienst der Volksver- 
kündigung stellen. Auch lassen sie sich nicht für ihre Seelsorge bezah- 
len, sondern leben einfach und gemeinschaftlich vom Betteln. So hin- 
dert sie nichts daran, zu Kindern und Ungebildeten wie zu Kirchenfür- 
sten und Studenten zu gehen - je nachdem, wie es die Not erfordert. 
Darüber hinaus helfen sie nicht nur durch das öffentliche Wort, sondern 
ebenso durch die persönliche Führung und den konkreten Dienst an Ar- 
men und Kranken. 

Ein wesentliches Element ihres Reformpriestertums ist die Ausrich- 
tung auf die umfassende Seelsorge, d.h. sie wollen den Menschen an 
Leib und Seele helfen. Orientiert haben sie sich dabei, wie es später Na- 
dal interpretierend8 feststellt, am Dienst des Bischofs9. Der Bischof ist 
den Gläubigen insgesamt und ohne Eigennutz verpflichtet. Seine Pflicht 
erstreckt sich auf die autoritative und unverfälschte Auslegung des Wor- 
tes Gottes für die ihm anvertrauten Menschen. Hingegen hatte zur da- 
maligen Zeit der einfache Meßpriester keine weitere Jurisdiktion als 
zum Messelesen. Er hatte wortwörtlich nichts zu sagen. Die Verkündi- 
gung oblag dem Bischof. Dieser hatte darüber hinaus Sorge zu tragen 

1 Vgl. Antonio Queralt, Voccaciön at sacerdocio en el carisma ignaciano, in: Manresa 47 
(1975) 153-170. 
8 Vgl. Andrfe Manaranche, The Priestly Ministry in the Society of Jesus, in: CIS 16 (1/1985) 
77-99. 
9 Vgl. Epistolae et Monumenta P. Hieronymi Nadal, F( = MHSJ 90), Rom 1962, 171. 



Matthias Hartmann 264 

für die Rechtlosen und Verlassenen in seinem Bezirk, sei es durch eigene 
Armenfürsorge und Waisenhäuser oder durch die Ermahnung staatli- 
cher Stellen. - Beim Bischof kommen die drei Dimensionen des priester- 
lichen Dienstes wieder zusammen: das Prophetenamt, das Hirtenamt 
und das Priesteramt. Wie gesagt: Nadal hat das reformierte Priesterbild 
des Ignatius theologisch auf das Bischofsamt als Modell bezogen. Für 
Ignatius selbst sind die Apostel das Vorbild. Wie diese will er Jesus 
nachfolgen: missionarisch, diakonisch, priesterlich. Als solcher Apostel 
stellt er sich dem vicarius Christi, dem Papst, zur Verfügung und sieht 
sich in gleicher Weise wie die Bischöfe dem Ganzen verpflichtet. Wie 
diese weiß er sich als Nachfolger der Apostel dem einen Herrn und sei- 
nem •Stellvertreter", dem Papst, zugeordnet. Im Unterschied zu den Bi- 
schöfen bezieht er seine Seelsorge nicht auf einen bestimmten Bezirk, 
sondern auf die jeweiligen Nöte und Erfordernisse, wo immer sie auf 
der Erde auftreten mögen und je nachdem, wie vom Papst als dem •Bi- 
schof der ganzen Welt" er gesandt werde. 

Was die Feier der Eucharistie betrifft, so ergibt sich aus ihrer Einbin- 
dung in die umfassende Sorge um den christlichen Fortschritt der See- 
len in Leben und Lehre, daß sie zu diesem Ziel ein Mittel unter anderen 
ist. Und nicht einmal das erste; denn das ist das Beichthören. Ausdrück- 
lich sagt Ignatius, daß es wegen der apostolischen Tätigkeit kein Chor- 
gebet und keine feierlichen Messen geben soll, denn für diesen frommen 
liturgischen Dienst sind andere Gemeinschaften da (vgl. K 586). Im üb- 
rigen soll es einfach und schlicht zugehen, damit das Volk zum Beichten 
und Predigthören bewegt werde. Der symbolische Ausdruck des Glau- 
bens in der Liturgie soll also nicht die Notwendigkeit und Fruchtbarkeit 
einer erneuerten Lebenspraxis als Ziel allen Tuns verdecken. 

Was heißt das nun für den Lebensstil dieser Reformpriester? Die gött- 
lich bedingungslose Überlieferung Christi in die Hände der Menschen, 
wie sie in der Eucharistie geschieht, ruft Ignatius und seine Gefährten 
zu einem ähnlich großzügigen Vertrauen auf den Vater im Geist des 
Sohnes auf. So ziehen sie sich für drei Monate in die Einsamkeit zurück, 
um sich auf die Primiz vorzubereiten. Gott ist unendlich größer als un- 
ser Herz: Alles Unheil, alle Schande, alles Versagen, jede Not und Sehn- 
sucht verwandelt er zu neuem Leben. Das Gelübde der Armut aus dem 
Geist der Danksagung läßt sie Gefährten Jesu sein, ohne festen Wohn- 
sitz, ohne eigenen Altar, ohne Schutz der Familie oder einer gesicherten 
Position. Sie sind wie Jesus den Launen und Sehnsüchten der Menschen 
ausgeliefert. So verstehen sie ihre Gemeinschaftsbindung auch nicht als 
klösterliche Hilfe zur Erfüllung ihrer priesterlichen Pflichten (wie die 
Theatiner) oder als Darstellung der kommenden Stadt Gottes (wie die 



Eucharistie 265 

Benediktiner), sondern sie verstehen ihre Gemeinschaft als ein Mittel, 
um miteinander besser herauszuhören, in welche Städte und Ortschaften 
ihnen der Herr vorangegangen ist, damit sie dort den Frieden und den 
Anbruch der Fülle Gottes verkünden. So konnte N. Lohfink die ersten 
Väter mit den Wanderaposteln des Neuen Testaments vergleichen10. 
Dieser Zusammenhang von Eucharistie und Übergabe der Jünger an die 
hungernden Menschen durch die Hand Jesu selbst kommt in den Punk- 
ten zur Brotvermehrung (vgl. EB 283) explizit zum Ausdruck: •Und er 
segnete und teilte und gab die Brote seinen Jüngern; und die Jünger der 
Menge." 

Ignatius als Jesuit: dem kreuztragenden Jesus zugesellt 

Anderthalb Jahre wartet Ignatius nach seiner Weihe am 24. Juni 1537 
bis zu seiner Primiz an Weihnachten 1538. Diese lange Zeit bereitet uns 
heute mehr Kopfzerbrechen als seinen Zeitgenossen. Sie haben sich 
wohl über die außergewöhnliche Länge gewundert, im übrigen aber war 
es üblich, nach der Weihe einige Zeit zur Vorbereitung auf die erste hei- 
lige Messe zu verbringen. So tun es alle mit Ignatius geweihten Patres. 
Sie warten etwa drei Monate und verbringen diese Zeit mit Betrachtung 
und Buße. Ignatius wartet jedoch weiter, um trotz der damaligen Kriegs- 
wirren und innerhalb der Gelübdefrist doch noch die Pilgerreise nach 
Jerusalem antreten zu können. In dieser Zeit betet er immer wieder zu 
Unserer Lieben Frau, sie möchte ihn ihrem Sohn zugesellen (vgl. PB 96). 
Erst dann, so könnte man meinen, habe er sich in der Lage gesehen, die 
heilige Messe zu feiern. Innerlich wie äußerlich kann das seiner Vorstel- 
lung nach nur in Bethlehem geschehen, wo Jesus mit Fleisch und Blut in 
die Welt getreten ist; und als Priester wird Ignatius Jesus mit Fleisch 
und Blut gegenwärtigsetzen. - Auch wenn Ignatius diesen Grund seines 
Wartens nie explizit angegeben hat, so läßt er sich aus der Tatsache er- 
schließen, daß er, nach dem endgültigen Scheitern der Pilgerreise, die 
erste heilige Messe an Weihnachten vor dem Krippenheiligtum in Santa 
Maria Maggiore gefeiert hat. Ignatius will als Priester untrennbar mit 
dem Schicksal Jesu verbunden sein. Die äußerliche Gleichstellung, so- 
zusagen mit einem gleichen Anfangsort Bethlehem und einem gemeinsa- 
men Lebensraum Palästina, hat er nicht bekommen. Er hat andere Be- 
stätigungen seines Wollens, neben Jesus gestellt zu sein, erhalten, pri- 
vate und öffentliche; und erst dann ist er in der Lage, die heilige Messe 
zu feiern. 

10 Vgl. Norbert Lohfink, Die Armut der Jesuiten. Kritische Deutung im Licht der biblischen 
Überlieferung, in: GuL 59 (1986) 323-342, hier 333. 



Matthias Hartmann 266 

Erste heilige Messe in Rom 

Der Ort für seine erste heilige Messe ist für Ignatius wichtig, weil mit 
dem Ort ein Programm verbunden ist. Rom statt Bethlehem bedeutet 
eine lebensentscheidende Wende. Er will diese als Lebenswahl nachvoll- 
ziehen können, nicht bloß als Zufall oder schlechtere Lösung hinneh- 
men, wie Leturia nachweisen konnte11. Wird Jesus, so wie er in den 
•Synagogen, Flecken und Burgen" des Heiligen Landes dahinzog und 
predigte (vgl. EB 91), auch in Rom durch die Straßen, Plätze, Hütten 
und Paläste ziehen, so daß Ihm Ignatius als Gefährte nachfolgen kann? 
Ignatius war sich des Willens Gottes in bezug auf das Heilige Land seit 
den Gelübden auf dem Montmartre sicher, aber wird Jesus auch in Rom 
gnädig sein? Dafür fehlen Ignatius das innere Verspüren und die Bestä- 
tigung. 

Im Blick auf diese lebensentscheidende Frage betrachtet Hugo Rah- 
ner diese anderthalb Jahre wie eine Achsenzeit, in der sich bei Ignatius 
noch einmal alles neu ordnet und ausrichtet, wie damals in Manresa12. 
Seinerseits hat Ignatius alles getan, um in das Erlösungswirken Jesu mit- 
einbezogen zu werden. Nun steht er auf dem Höhepunkt seines bisheri- 
gen Lebens, im Vollbesitz seiner Kräfte und am Ziel seiner Wünsche. Er 
hat die Jahre des Studiums hinter sich gebracht, ist als Magister legiti- 
miert zur Lehre und Seelsorge, hat die Priesterweihe empfangen. Er hat 
einen Freundeskreis Gleichgesinnter gefunden, der sich, als Konse- 
quenz der je eigenen Geschichte mit Jesus, Gesellschaft Jesu nennen 
darf; jetzt sind die Voraussetzungen gegeben. Aber soll dies alles in 
Rom Wirklichkeit werden: dem kreuztragenden Christus beigesellt für 
immer? Auf der Spur der Nachfolge bleiben, wo in Rom so viele Verlok- 
kungen wohldotierter Posten winken, genauso aber auch Mißverstehen 
und Anfeindungen? Wird der Papst ihr hochfahrendes Anliegen bestäti- 
gen oder umbiegen? Ist Rom wirklich Jerusalem, wo sie mit Jesus den 
Seelen helfen dürfen? In diesen vielen Unwägbarkeiten - ob sie in Rom 
gekreuzigt werden, ob ihnen die Fenster geöffnet werden - vertraut sich 
Ignatius der täglichen Eucharistiefeier an (vgl. PB 96). Es bewegt ihn da- 
bei die immer gleiche Bitte: Jesus zugesellt zu werden. 

Diese Bitte aus der Zwei-Banner-Betrachtung der Exerzitien faßt alle 
seine Erfolge und Ängste auf Jesus hin zusammen. In Manresa wurde 
ihm ein neues zusammenfassendes Licht des Verstehens geschenkt, in 
der Vision von La Storta geschieht ihm noch mehr und Tieferes. In die- 

11 Vgl. Pedro de Leturia, Estudios Ignacianos, I: Estudios Biogräfwos, Rom 1957, 229. 
12 Vgl. Hugo Rahner, Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta, in: ders., 
Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 53-108, bes. 94 und 108. 



Eucharistie 267 

sem kleinen Kirchlein kurz vor den Toren Roms werden alle seine Her- 
zensstrebungen umgewandelt und allein auf die kreuztragende Nach- 
folge Jesu hin integriert (vgl. PB 96). Selbst die dunklen Ängste haben 
nun ihren Ort. - Laynez berichtet später darüber, weil ihm Ignatius alles 
sofort - wohl auch im Blick auf die werdende Gesellschaft Jesu - anver- 
traut hatte: •Es habe ihm geschienen, als ob er Christus mit dem Kreuze 
auf der Schulter sehe und daneben den Ewigen Vater, der ihm sagte: 
,Ich will, daß du diesen zu deinem Diener annimmst.' Und so nahm Je- 
sus ihn an und sprach: ,Ich will, daß du uns dienst' Infolgedessen faßt 
er eine so große Andacht zum heiligsten Namen und wollte, daß die Ge- 
nossenschaft .Gesellschaft Jesu' genannt werde."13 

Diese innere persönliche Gewißheit und Zuversicht braucht aber 
noch die Bestätigung durch die Kirche, da nur sie eigentlich den Namen 
•Gesellschaft Jesu" trägt. Es geht darum, noch einmal zu erkennen und 
bestätigen zu lassen, daß es der gleiche Geist ist, der diese neue Gesell- 
schaft Jesu und die Heilige Kirche bewegt (vgl. EB 365), daß es derselbe 
Christus ist, der im einzelnen Gläubigen und in der Gesamtheit der 
Glaubenden am Werk ist, daß es derselbe Gott und Vater ist, der leben- 
dig macht. Letztlich dauert es insgesamt noch zehn Jahre, bis mit der 
zweiten formula instituti von 1550 die Kirche, vertreten durch den Papst, 
den gewünschten Schritt (im Glauben) zur Anerkennung dieser Gesell- 
schaft Jesu wagt. 

Im Blick auf die persönliche Gewißheit jedoch geschieht die entschei- 
dende öffentliche Bestätigung in jenem Jahr 1538 durch die Anfeindun- 
gen, die Ignatius und seine ersten Gefährten wegen ihrer unentgeltlichen 
Predigttätigkeit und wegen ihrer unbedingten, konkret helfenden Hin- 
gabe an das Volk Gottes erleiden. Die Verleumdungen der Mainardi-Af- 
färe entbehren zwar jeglicher Grundlage, sowohl was die Seelsorge an 
den Frauen, Armen, Prostituierten, Waisen etc. angeht, als auch was ihre 
Lehre über das Gnadenwirken Gottes betrifft. Ignatius strengt jedoch, 
nach einer ausführlichen Audienz beim Papst, in der er sein ganzes Le- 
ben erzählt, noch einmal einen zusammenfassenden Inquisitionsprozeß 
an. Darin wird er am 18. November 1538 als glaubwürdig erwiesen und 
öffentlich rehabilitiert. 

Die Lauterkeit seines Herzens läßt ihn aus Liebe zum kreuztragenden 
Christus die Nöte und Verirrungen der Menschen spüren, und er will ih- 
nen tröstend begegnen. Diese Lauterkeit deckt aber ebenso auch viele 
Dunkelheiten, Mißgunst, falsche Sichtweisen und Verführungen unter 
den Menschen auf. Das alles hatte Ignatius erbeten und erhofft als Be- 

Fontes narrativi de S. Ignatio, //( = MHSJ 73), Rom 1951, 133. 



Matthias Hartmann 268 

stätigung dafür, unter Seinem Banner aufgenommen zu sein (vgl. 
EB 147), Schmähungen und Beleidigungen zu erdulden, um Ihn darin 
mehr nachzuahmen. Nachdem sich dieser Sturm gelegt hat, kann Igna- 
tius in Ruhe am ersten Weihnachtstag 1538 seine erste heilige Messe 
feiern. Er ist in Rom öffentlich als Schicksalsgefährte Jesu bestätigt. 

Entscheidungsfindung in der täglichen Eucharistiefeier 

Der Alltag des Ignatius als Generaloberer der Gesellschaft Jesu ist 
durch viel Organisation und Management des aufblühenden Ordens be- 
stimmt. Besonders liegt ihm neben der Korrespondenz, der geistlichen 
Begleitung von Novizen und Mitbrüdern die Ausarbeitung der Konstitu- 
tionen am Herzen. Damit sie nun die gleiche Intention atmen wie die 
Exerzitien und der bisherigen Gnadenführung in der Nachfolge des 
kreuztragenden Christus entsprechen, geht er folgendermaßen voran: 
•Die Weise, die er beobachtete, als er die Satzungen schrieb, war, jeden 
Tag die Messe zu feiern und den Punkt, den er behandelt, Gott vorzule- 
gen und darüber zu beten... und immer waren die Gebete und die Meß- 
feiern von Tränen begleitet... Einige Male schaute er Gott Vater, andere 
Male die Drei Personen der Dreifaltigkeit, dann wieder die allerseligste 
Jungfrau, wie sie Fürsprache einlegte oder ihre Bestätigung erteilte... 
Das habe er häufig erfahren, wenn er gerade wichtige Fragen zu erledi- 
gen hatte, und so seien ihm jene Erscheinungen als Bestätigung vorge- 
kommen." (PB 99-101) 

Ignatius feiert und erfährt die Eucharistie als heiliges Drama der blu- 
tig ernsten Selbstmitteilung Gottes in Christus zur Erlösung der Welt, in 
dem die eigenen Anliegen einen Platz finden. - Diese Hinführung der ei- 
genen Person zu den Heilsgeheimnissen in einen gemeinsamen Raum ist 
aus den Exerzitien bekannt (vgl. EB47): z.B. die Vergegenwärtigung 
meiner selbst vor Christus am Kreuz (EB 53), an der Krippe (EB 114), 
oder beim Essen wie die Apostel dabei zu sein (EB 214)... Überall geht 
es um die Entdeckung und Bestätigung, auf der gleichen Ebene bzw. in 
der gleichen Szene mit Christus zu sein. Jetzt als Gefährte Jesu geht es 
Ignatius jedoch um mehr als eine allgemeine Einbeziehung seiner Per- 
son in das Heilsgeschehen. Er sucht konkret für seine Anliegen Bestäti- 
gung oder Nichtbestätigung. Wie in der ersten Weise der dritten Wahl- 
zeit bietet er verstandesmäßig geklärte Alternativen Gott an, •damit 
seine Majestät sie annehmen und bestätigen wolle, wenn es ihr größerer 
Dienst und Lobpreis ist" (EB 183). 

Auf der Suche nach den rechtlichen Formulierungen in den Konstitu- 
tionen für die radikale Armut, so wie sie Ignatius vorschwebte, wendet 



Eucharistie 269 

er sich in seiner täglichen Eucharistiefeier an die Dreifaltigkeit. Im dia- 
logisch dramatischen Frage- und Antwortspiel sind die Stimmungen vor 
bzw. nach der Messe wichtig14. Dieser Rhythmus von •vorher" und 
•nachher" läßt die Ruhe der Bestätigung oder Nichtbestätigung wäh- 
rend der Messe und besonders während der Kommunion erkennen. 
Dort geschieht das Sich-Einschwingen bzw. Hineingenommenwerden in 
die freie und gelöste Selbstmitteilung Gottes. Spannungen vorher bzw. 
nachher erklären dann, gemäß den Regeln der zweiten Woche zur Un- 
terscheidung der Geister, seine lebensmäßige Nähe bzw. Distanz zum 
Heilsgeheimnis insgesamt oder bezüglich bestimmter Fragen. Das wird 
besonders deutlich in einer Notiz des Geistlichen Tagebuchs vom 23. 
Februar 154415: 

Beim Herrichten des Altares mußte ich an Jesus denken, und (mir 
schien, ich muß mich mit ihm verbinden, weil er das Haupt der 
Gesellschaft ist) es drängte mich, ihm zu folgen. Mir schien inner- 
lich : daß er das Haupt (oder der Anführer) der Gesellschaft ist, sei 
ein stärkerer Grund dafür, in aller Armut zu gehen, als alle ande- 
ren menschlichen Gründe. Doch schien mir, daß auch alle anderen 
Gründe, die ich in der Wahl durchgegangen war, für die gleiche 
Seite ins Feld zogen. Dieser Gedanke drängte mich zu Andacht 
und Tränen und zu einer solchen Festigkeit, daß mir schien, auch 
wenn ich in der heutigen oder in den weiteren Messen usw. keine 
Tränen mehr finden sollte, daß das, was ich verspürte, hinreicht, 
um zur Zeit von Versuchungen oder Anfechtungen fest zu blei- 
ben ... Es schien mir irgendwie (Werk) von der Heiligsten Dreifal- 
tigkeit zu kommen, daß sich mir Jesus zeigte oder ich ihn verspü- 
ren konnte, und es kam mir die Stunde in Erinnerung, als mich der 
Vater dem Sohn zugesellte... 

Zu Beginn der Messe viel Gnadenbeistand und Andacht und ru- 
hige und ständige Tränen. Auch nach Beendigung der Messe ver- 
blieb mir eine große Andacht und Regungen zu Tränen bis zum 
Ablegen der Gewänder. (Danach) Während der Messe verspürte 
ich verschiedenes zur Bestätigung des Gesagten. Als ich das Sakra- 
ment in den Händen hielt, da kam mir von innen ein Sprechen und 
ein inniges Drängen, daß ich ihn niemals (soweit ich tun kann, was 
an mir liegt, für irgend etwas Geschaffenes) für den ganzen Him- 
mel oder für die Welt oder usw. verlassen wollte, und ich verspürte 

14 Vgl. Jan Bots, Beten in zwei Richtungen. Zur christlichen Methode des betenden Sich-Ent- 
scheidem, in: GuLSl (1978) 296-303, hier 302. 
15 Vgl. Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch, hrsg. von Adolf Haas und Peter 
Knauer, Freiburg 1961 (zitiert wird nach dem Datum der Tagebucheintragung). 



Matthias Hartmann 270 

neue Regungen, Andacht und geistliche Freude. Aber meinerseits 
fügte ich hinzu, ich könne nur soviel tun, als an mir liegt; letzteres 
richtete sich auf die Gefährten, die unterzeichnet hatten. Sooft ich 
mich danach tagsüber an Jesus erinnerte oder er mir ins Gedächt- 
nis kam, - ein gewisses Verspüren oder Schauen mit dem Ver- 
stände, in ununterbrochener Andacht und Bestätigung. 

Nach langem Probieren geschieht schließlich die Antwort in Form einer 
großen Stille, wenn sich nichts mehr mit Gottes Heilswirken reibt oder 
an ihm stößt, sondern alles paßt. Die Stille - das Nichtwort - ist die Be- 
stätigung, wie Roland Barthes in der Strukturanalyse des Wahlvorgangs 
in den Exerzitien herausgestellt hat16. Sie begründet schweigende Ehr- 
furcht vor Gott, der alles in allem ist. 

Gott in allen Dingen finden - 
die prophetische Dimension der Eucharistie 

Ignatius konnte vor P. Gonzalvez in abschließender Erklärung sagen, 
die Leichtigkeit, mit Gott in Verbindung zu treten, sei jetzt größer als je 
zuvor in seinem Leben. Immer und zu jeder Stunde, wann er Gott fin- 
den wolle, könne er ihn finden (PB 99). Oder im geistlichen Tagebuch: 

Ebenso kamen danach alle Heimsuchungen darauf hinaus, daß 
mir Ehrerbietung vor Augen stand, und zwar nicht nur gegenüber 
den göttlichen Personen, wenn ich sie nannte oder mich an sie er- 
innerte, sondern auch noch beim Verehren des Altares und der üb- 
rigen Dinge, die zum Meßopfer gehören. (16. 3. 1544) 

Danach erfreute ich mich auch tagsüber sehr, sooft ich mich 
daran erinnerte. Mir schien, daß (dieser Geist) es dabei nicht ste- 
hen bleiben würde, sondern daß das gleiche danach auch gegen- 
über den Geschöpfen sein werde, nämlich liebevolle Demut usw. 
(30.3. 1544) 

Diese Gnade, •Gott in allen Dingen zu suchen und zu finden", ist nicht 
allein Ignatius vorbehalten, sondern als Charisma der ganzen Gesell- 
schaft anvertraut, wie Nadal festhält17, und den Konstitutionen zu- 
grunde gelegt (vgl. K 288). Diese Gnade soll nun in drei Schritten als 
prophetische Dimension der Eucharistie näher erläutert werden. 

Grundsätzlich ist sie eine heilsgeschichtliche Gnade, denn sie befähigt 
die um den Tisch versammelte Gemeinschaft, die Ereignisse der Welt 
und der eigenen Gemeinschaft als Handeln Gottes oder als Handeln ge- 

16 Vgl. Roland Barthes. Sade, Fourier, Loyola, Paris 1971 (frz.), 72f. 
17 Nadal, aaO. (Anm. 9), 162. 



Eucharistie 271 

gen Gott zu deuten. So weckt sie die Hoffnung, daß Gott dabei ist, •die 
Welt zu verändern und das Bild einer bekehrten und versöhnten Ge- 
meinschaft zu erstellen"18. Diese Frucht der Eucharistiefeier erwartet 
Norbert Lohfink besonders von den Orden, da in ihnen alltägliche Le- 
benserfahrung und Verheißungen Gottes regelmäßig in Verbindung ge- 
bracht werden. So hat auch Ignatius immer wieder seine Entscheidun- 
gen den ersten Vätern zur Bestätigung in der hl. Messe vorgelegt. 

Sodann, Ignatius versteht diese Gegenwart Gottes nicht statisch im 
Sinne eines philosophischen Pantheismus oder in der Art eines ideologi- 
schen Schlußsteins. Für ihn ist das Suchen und Finden Gottes auf bei- 
den Seiten (wie der Mensch Gottes inne wird und wie Gott den Men- 
schen findet) ein immer neu erhofftes Ereignis, wo im Kreuz Heil begeg- 
net. Das Seufzen der bedrängten Kreatur und die unaussprechlichen 
Seufzer der Erstlinge der Schöpfung (Rom 8,22f) werden in der heilen- 
den Hingabe Jesu ernstgenommen. So kann Nadal in einer Gebetsan- 
weisung für die ganze Gesellschaft zusammenfassen: •Wir müssen uns 
tief mit dem Gedanken vertraut machen, daß wir alle Jesus Christus 
nachfolgen, der sein Kreuz auch jetzt in der streitenden Kirche trägt, 
dem wir folgen sollen mit unserm Kreuz, weil der ewige Vater uns zu sei- 
nen Dienern gemacht hat."19 

Schließlich, Ignatius, hat auf seinem Lebensweg Gott in der Euchari- 
stiefeier zunächst •gebraucht", um zur Orientierung und Klarheit für 
den Alltag zu kommen. Nur, darin erschöpft sich Gottes Lebendigkeit 
nicht - etwa als Lückenbüßer, Nothelfer oder Problemloser. In der vor- 
behaltlosen Öffnung des eigenen Lebens auf das Geheimnis Gottes hin 
läßt Gott sich schmecken, spüren, verkosten als der unbegrenzt Einzig- 
artige und Liebenswerte. Die Probleme bleiben erhalten, jetzt aber im 
Spiel der sich schenkenden Liebe, wie es in der Betrachtung zur Erlan- 
gung der Liebe heißt. Das eucharistische Drama entschlüsselt sich für 
Ignatius als Verheißung, dem sich für mich abmühenden Gott zu begeg- 
nen, •wie er sich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der 
Erde für mich abmüht und arbeitet - und so alle Güter und Gaben von 
oben herabsteigen, wie von der Sonne die Strahlen herabsteigen -, so 
daß ich mich mit allem, was ich habe, anbiete, damit seine Liebe und 
Gnade allein genüge" (EB 234ff). 

18 Norbert Lohfink, Der Geschmack der Hoffnung. Christsein und christliche Orden, Frei- 
burg 1983, 78. 
" Fontes narrativi de S. Ignatio, 7( = MHSJ 66), Rom 1943, 401. 




