Matthias Hartmann 258

Umgekehrt bin ich iiberzeugt, daBl wir, wenn wir Sehnsucht nach einer
wirklichen ,apostolischen Kommunitidt“ haben, uns eigentlich nur um
den Sonntag zu kiimmern brauchen. Lassen wir uns von der Bibel her
durch Gott in die wahre Gestalt des Sonntags einfiihren, dann wird uns
die ,apostolische Kommunitat” dazugegeben werden.

Es sei erlaubt, zum SchluB3 noch einmal auf die Sprachtradition des
Jesuitenordens anzuspielen. Seine Devise lautet: ,,Zur groBieren Ehre
Gottes“. Nun wird Gott ja nur dann gelobt und geehrt, wenn in mensch-
licher Sprache von seinen groflen Taten gesprochen wird. Ich denke mir
manchmal: Wenn wir Eucharistie feiern und dabei in der Préafation Got-
tes grundlegende Heilstaten aufziahlen, geschieht ,,Ehre Gottes®. Wenn
dabei und im Umfeld jedoch vor dem Hintergrund dieser grundlegen-
den Taten Gottes auch die konkrete Geschichte der Versammelten zur
Sprache kiime und jeweils neu konkrete Einweisung der Versammelten
in den kommenden Dienst am Willen Gottes stattfinde, wire das sicher-
lich die ,,gréBere” Ehre Gottes.

Die Bedeutung der Eucharistie
fur die Lebenspraxis des Ignatius von Loyola

Matthias Hartmann, Miinster

Schon bald nach den ersten Ignatiusportrits entwickeln die Barock-
kiinstler den Bildtyp ,,Heiliger Ignatius“. Sie wollen seine Grofle und
Bedeutung iiber die historischen Einzelheiten hinaus, wie des spani-
schen Mantels oder des Magisterhabits, hervorheben. So kommen sie
auf eine eigenartige Typisierung, die das Ignatiusbild iber Jahrhunderte
geprigt hat: Ignatius dargestellt als ,,Heiliger im MeBgewand*. Ignatius
kniet im verziickten Gebet, aus der Hohe iiberstromt ihn ein iberirdi-
sches Licht, in dem die Anfangsbuchstaben des Namens Jesu erschei-
nen; und er ist mit einem reichbestickten Mellgewand bekleidet. Und
doch ist nirgends ein Altar oder sonstiges liturgisches Gerat zu erken-
nen. So wollen diese Kiinstler Ignatius als jemanden kennzeichnen, der
existentiell von der Eucharistie gepragt ist.

In den folgenden Ausfiihrungen méchte ich dieser Lebensprigung
durch die Eucharistie anhand der persénlichen Zeugnisse des Ignatius



Eucharistie 259

nachgehen. Es soll ein ProzeB deutlich werden, wie namlich die Eucha-
ristie immer stirker den Lebenssinn und die persénliche Lebenspraxis
des Ignatius bestimmte.

Ignatius als Laie: personliche Umkehr und hédufige Kommunion

Seit seinem Aufenthalt in Manresa hilt Ignatius, wie er selbst schreibt
(PB 21)}, die Gewohnheit durch, wochentlich zu beichten und zu kom-
munizieren. Er betont die Bestindigkeit dieser neuen Gewohnheit ge-
rade im Hinblick auf die wechselnden Zustinde seiner Seele, zwischen
Trost und MiBtrost, zwischen Ausgeglichenheit und Anfechtung. Er
empfiehlt sie in seinen geistlichen Gesprichen und Exerzitien weiter,
damit man sich in dem erhalte, was man gewonnen hat (vgl. EB 18 und
auch 354)%. Dieser seelsorgliche Rat und seine eigene Praxis werden sehr
zwiespiltig aufgenommen. In Alcala sind sie einer der Anklagepunkte
im InquisitionsprozeB. ,.Ich begreife nicht“, erwidert Ignatius dem un-
tersuchenden Generalvikar, ,was fiir einen Nutzen derartige Untersu-
chungen bringen. So wollte ein Priester gestern irgendeinem Manne das
heiligste Sakrament nicht reichen, weil er alle acht Tage zur Kommu-
nion gehe. Und auch mir selbst macht man Schwierigkeiten. Wir méch-
ten nun gern klar wissen, ob man bei uns irgendeine Irrlehre entdeckt
hat.“ (PB 59) ,,Nein“, antwortet zwar der Generalvikar wahrheitsgemis,
aber die Gewohnheit lasse ithn halbketzerisch erscheinen. (Hatte doch
der Bischof von Toledo vor kurzem verboten, daBl die Leute mehr als
einmal im Jahr die Heilige Kommumon empfangen®.) Damit nun trotz
dieser neuen Gewohnheit kein Verdacht an ihrer Rechtgldubigkeit auf-
kommen kann, untersagt man Ignatius und seinen Gefihrten, ein or-
densdhnliches gemeinsames Gewand, ndmlich den ,,grauen Rock®, zu
tragen. Hier wird deutlich, daB fiir Ignatius der hiufige Kommunion-
empfang eingebunden war in eine Anderung und Umkehr der Lebens-
praxis. Héaufige Beichte und Kommunion sind ihm wichtig, und so kann
er, ohne zbgern, auf eine bestimmte Form, die beanstandete Kleidung,
verzichten.

In Paris bekommt er ebenfalls Schwierigkeiten. Er hat dort mit seinen
Freunden wegen des MeBbesuchs regelmiBig die sonntigliche Disputa-

! Vgl Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, iibers. und erl. von Burkhart Schneider,
Freiburg *1977 (zitiert als PB mit entsprechender Kapitelnummer).

2 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und erliuternde Texte, ibers. und erkl. von
Peter Knauer, Graz 21983 (zitiert als EB mit Kapitelnummer).

3 Anton Hounder, Ignatius von Loyola. Beitrdge zu seinem Charakterbild, hrsg. von Baltha-
sar Wilhelm, Kéln 1932, 310.



Matthias Hartmann 260

tion versdumt. Erst als unausweichlich klar wird, daBl Ignatius deswegen
die hirteste Strafe erhalten wiirde - in Gegenwart aller Studenten von
den Professoren mit Ruten ausgepeitscht zu werden -, er6ffnet er seine
eigentlichen Motive dem Rektor. Andernfalls wire er Gefahr gelaufen,
jeglichen guten Ruf zu verlieren und seine weitere Wirksamkeit zu ge-
fahrden. Der Rektor 140t sich von der Lauterkeit seiner Motive iiberzeu-
gen und entschuldigt sogar vor allen Anwesenden die Strafandrohung
(vgl. PB 78)*. Kurz vorher war Ignatius noch als Verfiihrer der Studenten
gebrandmarkt worden, weil er auch hier eine aufsehenerregende Ande-
rung der Lebensweise seiner Freunde ausgeldst hatte: Sie hatten ihre
Habe und ihre Biicher verschenkt (vgl. PB 77).

Fiir Ignatius und seine ersten Gefédhrten ergibt sich dieser Zusammen-
hang von Lebensdnderung und hidufigem Kommunionempfang aus
threm in den Exerzitien gewonnenen persénlichen Verhiltnis zu Jesus,
der sich fiir den Lebenswandel jedes einzelnen interessiert. Ein solches
Interesse Jesu am Lebenswandel des einzelnen war bisher, d.h. in der
Tradition, in der Ignatius aufgewachsen war, nur in der Todesstunde ge-
geben, wo Jesus als Richter gemifi Mt 25 auftritt. So berichtet Ignatius
nur ein einziges Mal vor seiner Bekehrung vom Empfang der Sakra-
mente, und zwar als er am Vorabend des Festes Peter und Paul mit dem
Tode rang (vgl. PB 3). Fiir den Alltag wurde die Frage nach dem Sinn
des individuellen Lebens und seiner Gestalt durch die Taufe und durch
die soziale Herkunft beantwortet. In den liblichen persdnlichen Noten
und Fragen wandte man sich an die Heiligen zur Fiirbitte, wie Ignatius
an den heiligen Petrus, oder machte Wallfahrten, wie Ignatius nach
Aranzazu oder auf den Montserrat. Im Ubrigen muBlte der jeweilige Lan-
desherr fiir die Anstellung der Priester und einen geordneten Kult sor-
gen, wie der Vater des Ignatius als Kirchenherr von Azpeitia’, so daf3
der Segen Gottes in MeBintentionen fiir die Lebenden und Verstorbenen
angerufen werden konnte.

In Manresa also nimmt Ignatius die Gewohnheit auf, taglich neben
seinen sieben Stunden Betrachtung die Messe zu hdren, an den Tagzei-
ten teilzunehmen und wochentlich zu beichten und zu kommunizieren.
In der Hauptsache ist er damit beschiftigt, den géttlichen Willen in der
Ordnung des eigenen Lebens zum Heil der Seele zu suchen und zu fin-
den (vgl. EB 1). Dabei betrachtet er die Geschichte Jesu, geht sie selb-
stindig durch und bedenkt sie, so dall er etwas findet, was die Ge-
schichte ein wenig mehr erldutert und sie ihn verspiiren 148t, so daB die

4 Vgl. die geschichtlichen Erlauterungen zu PB 78 in: PB, S. 168f.
5 Vgl. Candido de Dalmases, Pater Magister Ignatius. Zur Biographie des hl. Ignatius von
Loyola, Leipzig 1985, 14 und die Anm. zu S. 11, 14, 15.



Eucharistie 261

Seele befriedigt wird (vgi. EB 2). Eine erste Verbindung zwischen Be-
trachtung und Eucharistic geschieht dadurch, daBd er wihrend der Messe
in der Passion liest. Wenig spéter sieht und erlebt er in der Eucharistie
die Gegenwart des Herrn (vgl. PB 29). So wird das Gesprich mit Chri-
stus, unserem Herrn, Uber die betrachtende Imagination hinaus in der
Eucharistiefeier gegenwirtig: wie er als Schépfer gekommen ist, Mensch
zu werden, von ewigem Leben zu zeitlichem Tod, und so fiir meine Siin-
den zu sterben (vgl. EB 53). Ignatius begegnet hier der Liebe Gottes in
Christus als fiir mich gestorben und dahingegeben. Die lebensentschei-
dende Frage nach der rechten Gestalt des individuellen Lebens ange-
sichts der Liebe Gottes in Christus zu jedem Menschen wird in den Wo-
chen und Monaten von Manresa von der Todesstunde weg in die hiin-
fige Begegnung mit genau dieser Liebe in der Eucharistie geriickt.

Vorbereitet wurde diese Praxis des hdufigen Kommunionempfangs
und der dazu gehorigen Lebensinderung durch die Lektiire der vier Bii-
cher von der Nachfolge Christi, deren viertes Buch iiber den Nutzen des
hiufigen Kommunionempfangs handelt. Ignatius hat es auf dem Kran-
kenlager in Loyola gelesen, spater immer wieder zur Hand genommen
und den Exerzitanten als Begleitiektiire empfohlen (vgl. EB 100). In den
Gelitbden vom Montmartre findet dieses Gespriach mit dem gegenwirti-
gen Herrn — was ich fiur Christus getan habe, was ich fiir Christus tue,
was ich fiir Christus tun soll (vgl. EB 53) - seinen ersten entsprechenden
Rahmen. Vor der Kommunion ,,vor seiner jungfriulichen Mutter und
dem gesamten himmlischen Hof und allen Umstehenden® (K 527) ver-
spricht der Freundeskreis um Ignatius dem allméchtigen Gott eine neue
Lebensform und -richtung.

Die Eucharistiefeier ist jetzt fiir Ignatius und seine Gefihrten der Ort
geworden, wo sie sich schlicht und einfach mit dem Versprechen, in und
mit und durch Christus zu leben, in das Heilswirken Gottes einfiigen.
Die aszetischen BuBiibungen, die vielen Betrachtungsstunden und die
Nachtwachen haben fiir den Zugang zu Gott an Gewicht verloren. Auch
dullere Kennzeichen sind nicht mehr so entscheidend, graue Récke zu
tragen oder auf einen charismatischen Fithrer zu schwéren (als ,, Ignatia-
ner®, wie in Salamanca): Christus ist es, der jeden einzelnen zu sich und
zu den anderen in eine neue Lebensweise gefiithrt hat. Das stellen sie
staunend zu Beginn der ,,deliberatio primorum patrum* von 1539 (Bera-
tung der ersten Viter) fest. AuBerlich sichtbar jedoch wird diese Tatsa-
che nur in der Eucharistie, und so ist dort der Ort der Geliibde.

§ Vgl. Ignatius von Lovola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, iibers. von Peter Knauer,
Frankfurt (als Manuskript gedruckt) 1980 (zitiert als K mit dazugehdriger Numerierung).



Martthias Hartmann 262

Auch spéter achtet Ignatius bei der Verbreitung der neuen Gewohn-
heit des hdufigen Kommunionempfangs immer darauf, daB sie begleitet
ist von der Erneuerung der Lebensweise. So fordert er die Verbreitung
der Sakramentsbruderschaften. Er 14Bt deren Satzungen an die Bewoh-
ner von Azpeitia-Loyola schicken und legt einen eigenen Empfehlungs-
brief bei (Rom, August/September 1540). Gestiitzt durch die regelmi-
Bige Begleitung in der Beichte und die persénlich vollzogene Hinwen-
dung zum Herrn in der Kommunion kann eine aus Vertrauen und mit
Gemeinschaftsbezug neu entwickelte Lebensgestalt entstehen. Diese Zu-
wendung Christi steht allen Schichten offen, vom Klerus bis zum einfa-
chen Tagelohner. Sie ist also nicht mehr an einen besonderen, privile-
gierten Stand, den Ordensstand, gebunden, sondern ist allen zugénglich.

In unserem Jahrhundert konnte bei der Diskussion um die Erlaub-
theit des haufigen, ja tdglichen Kommunionempfangs fiir alle Glaubi-
gen, wie sie Pius X. mit seinem Dekret von 20. 12. 1905 ausgelost hatte,
auf Ignatius als einen Vorldufer und Wegbereiter zuriickverwiesen wer-
den. Er hatte den hiufigen Empfang der heiligen Kommunion jedoch
nicht einfach liberalisiert, sondern ihn seelsorglich eingebunden in die
Griindung von kleinen Gemeinschaften und in den stindigen ProzeB
personlicher Bekehrung.

Ignatius als Priester: Wanderapostel mit bedingungsloser Hingabe

In der formula instituti von 1540 wird betont, dall die Gesellschaft Jesu
vornehmlich dazu errichtet worden ist, um ,besonders auf den Fort-
schritt der Seelen im Leben und christlicher Lehre und auf die Vorberei-
tung des Glaubens abzuzielen durch offentliche Predigten und den
Dienst am Wort Gottes, die geistlichen Ubungen und Liebeswerke und
namentlich durch die Unterweisung von Kindern und einfachen Men-
schen im Christentum und die geistliche Trostung der Christgliubigen
durch Beichthdren“. Vom sakramentalen Dienst wird nur das Beichtho-
ren erwihnt. Erst in der spiteren Fassung der formula instituti von 1550
wird allgemein ergénzt: , Beichthdren und die Verwaltung der iibrigen
Sakramente”. Damit zeigt sich bis in die Grundordnung seines Ordens,
was Ignatius bewegt hatte, die langen Studien auf sich zu nehmen und
das Priestertum anzustreben: Er wollte beichthéren. In Salamanca hatte
man ihm nidmlich bedeutet, erst nach dem Studium diirfe er weiter in
geistlichen Gesprichen dariiber befinden, dieses oder jenes sei eine Tod-
stinde. Damit war Ignatius zunichst jedes Tor verschlossen erschienen,
den Seelen noch weiterhin wirklich nutzbringend zu helfen (vgl. PB 70).



Eucharistie 263

Am Anfang seines Weges zum Priestertum sucht Ignatius die offizielle
Legitimation, den Glauben auszulegen und den einzelnen mit Gott zu
versdhnen. Und dies setzt sich fort in den formulae instituti und in der
Entwicklung der Gesellschaft Jesu. Das Beichthéren bleibt der vor-
nehmliche priesterliche Dienst der Jesuiten, wie es Antonio Queralt wie-
der herausgearbeitet hat’.

Neben dem Beichthdoren wird als Wichtigstes die Verkiindigung des
Wortes Gottes in Predigten und Geistlichen Ubungen genannt. Dann
sollen, zur frommen Unterstitzung, Liebeswerke und Dienste fiir die,
die sich in den Kerkern und Spitilern befinden, ausgeiibt werden.
SchlieBlich soll alle Seelsorge unentgeltlich geschehen. Zusammenge-
faBt wird alles in dem einen Ziel, dem Fortschritt der Seelen im Leben
und der christlichen Lehre verpflichtet zu sein.

Dieses neue Priesterbild, das sich darin zeigt, ist schon in den ersten
gliicklichen Wochen nach der Priesterweihe aufgefalien. Dort in Ober-
italien werden Ignatius und seine ersten Gefihrten ,,Reformpriester
oder ,gelehrte Priester* genannt. Sie fallen auf, weil sie ihre Gelehrsam-
keit und ihre Titel nicht egoistisch zum Erreichen hoher Posten mit ent-
sprechenden Pfriinden gebrauchen, sondern in den Dienst der Volksver-
kindigung stellen. Auch lassen sie sich nicht fiir ihre Seelsorge bezah-
len, sondern leben einfach und gemeinschaftlich vom Betteln. So hin-
dert sie nichts daran, zu Kindern und Ungebildeten wie zu Kirchenfiir-
sten und Studenten zu gehen - je nachdem, wie es die Not erfordert.
Dariiber hinaus helfen sie nicht nur durch das 6ffentliche Wort, sondern
ebenso durch die persénliche Fithrung und den konkreten Dienst an Ar-
men und Kranken.

Ein wesentliches Element ihres Reformpriestertums ist die Ausrich-
tung auf die umfassende Seelsorge, d.h. sic wollen den Menschen an
Leib und Seele helfen. Orientiert haben sie sich dabei, wie es spéter Na-
dal interpretierend® feststellt, am Dienst des Bischofs®. Der Bischof ist
den Gldubigen insgesamt und ohne Eigennutz verpflichtet. Seine Pflicht
erstreckt sich auf die autoritative und unverfilschte Auslegung des Wor-
tes Gottes fiir die thm anvertrauten Menschen. Hingegen hatte zur da-
maligen Zeit der einfache MeBpriester keine weitere Jurisdiktion als
zum Messelesen. Er hatte wortwértlich nichts zu sagen. Die Verkiindi-
gung oblag dem Bischof. Dieser hatte dariiber hinaus Sorge zu tragen

* Vgl. Antonio Queralt, Voccacién al sacerdocio en el carisma ignaciano, in: Manresa 47
(1975) 153-170.

8 Vgl. André Manaranche, The Priestly Ministry in the Society of Jesus, in: CIS 16 (1/1985)
77-99.

® Vgl. Epistolae et Monumenta P. Hieronymi Nadal, V (= MHSJ 90), Rom 1962, 171,



Matthias Hartmann 264

fiir die Rechtlosen und Verlassenen in seinem Bezirk, sei es durch eigene
Armenfiirsorge und Waisenhduser oder durch die Ermahnung staatli-
cher Stellen. — Beim Bischof kommen die drei Dimensionen des priester-
lichen Dienstes wieder zusammen: das Prophetenamt, das Hirtenamt
und das Priesteramt. Wie gesagt: Nadal hat das reformierte Priesterbild
des Ignatius theologisch auf das Bischofsamt als Modell bezogen. Fiir
Ignatius selbst sind die Apostel das Vorbild. Wie diese will er Jesus
nachfolgen: missionarisch, diakonisch, priesterlich. Als solcher Apostel
stellt er sich dem vicarius Christi, dem Papst, zur Verfiigung und sieht
sich in gleicher Weise wie die Bischéfe dem Ganzen verpflichtet. Wie
diese weil er sich als Nachfolger der Apostel dem einen Herrn und sei-
nem ,,Stellvertreter”, dem Papst, zugeordnet. Im Unterschied zu den Bi-
schofen bezieht er seine Seelsorge nicht auf einen bestimmten Bezirk,
sondern auf die jeweiligen Note und Erfordernisse, wo immer sie auf
der Erde auftreten mdgen und je nachdem, wie vom Papst als dem ,,Bi-
schof der ganzen Welt* er gesandt werde.

Was die Feier der Eucharistie betrifft, so ergibt sich aus ihrer Einbin-
dung in die umfassende Sorge um den christlichen Fortschritt der See-
len in Leben und Lehre, daB sie zu diesem Ziel ein Mittel unter anderen
ist. Und nicht einmal das erste; denn das ist das Beichthoren. Ausdriick-
lich sagt Ignatius, daf} es wegen der apostolischen Titigkeit kein Chor-
gebet und keine feierlichen Messen geben soll, denn fiir diesen frommen
liturgischen Dienst sind andere Gemeinschaften da (vgl. K 586). Im iib-
rigen soll es einfach und schlicht zugehen, damit das Volk zum Beichten
und Predigthtéren bewegt werde. Der symbolische Ausdruck des Glau-
bens in der Liturgie soll also nicht die Notwendigkeit und Fruchtbarkeit
einer erneuerten Lebenspraxis als Ziel allen Tuns verdecken.

Was heiB3t das nun fiir den Lebensstil dieser Reformpriester? Die gott-
lich bedingungslose Uberlieferung Christi in die Hinde der Menschen,
wie sie in der Eucharistie geschieht, ruft Ignatius und seine Gefihrten
zu einem Zdhnlich groBziigigen Vertrauen auf den Vater im Geist des
Sohnes auf. So ziehen sie sich fiir drei Monate in die Einsamkeit zuriick,
um sich auf die Primiz vorzubereiten. Gott ist unendlich groBer als un-
ser Herz: Alles Unbheil, alle Schande, alles Versagen, jede Not und Sehn-
sucht verwandelt er zu neuem Leben. Das Geliitbde der Armut aus dem
Geist der Danksagung 148t sie Gefiahrten Jesu sein, ohne festen Wohn-
sitz, ohne eigenen Altar, ohne Schutz der Familie oder einer gesicherten
Position. Sie sind wie Jesus den Launen und Sehnsiichten der Menschen
ausgeliefert. So verstehen sie ihre Gemeinschaftsbindung auch nicht als
klosterliche Hilfe zur Erfiillung ihrer priesterlichen Pflichten (wie die
Theatiner) oder als Darstellung der kommenden Stadt Gottes (wie die



Eucharistie 265

Benediktiner), sondern sie verstehen ihre Gemeinschaft als ein Mittel,
um miteinander besser herauszuhoren, in welche Stidte und Ortschaften
ihnen der Herr vorangegangen ist, damit sie dort den Frieden und den
Anbruch der Fiille Gottes verkiinden. So konnte N. Lohfink die ersten
Viter mit den Wanderaposteln des Neuen Testaments vergleichen'.
Dieser Zusammenhang von Eucharistie und Ubergabe der Jiinger an die
hungernden Menschen durch die Hand Jesu selbst kommt in den Punk-
ten zur Brotvermehrung (vgl. EB 283) explizit zum Ausdruck: ,,Und er
segnete und teilte und gab die Brote seinen Jiingern; und die Jiinger der
Menge.*

Ignatius als Jesuit: dem kreuztragenden Jesus zugesellt

Anderthalb Jahre wartet Ignatius nach seiner Weihe am 24. Juni 1537
bis zu seiner Primiz an Weihnachten 1538. Diese lange Zeit bereitet uns
heute mehr Kopfzerbrechen als seinen Zeitgenossen. Sie haben sich
wohl {iber die auBlergewdhnliche Linge gewundert, im Gibrigen aber war
es {iblich, nach der Weihe einige Zeit zur Vorbereitung auf die erste hei-
lige Messe zu verbringen. So tun es alle mit Ignatius geweihten Patres.
Sie warten etwa drei Monate und verbringen diese Zeit mit Betrachtung
und BuBe. Ignatius wartet jedoch weiter, um trotz der damaligen Kriegs-
wirren und innerhalb der Geliibdefrist doch noch die Pilgerreise nach
Jerusalem antreten zu konnen. In dieser Zeit betet er immer wieder zu
Unserer Lieben Frau, sie méchte ihn ihrem Sohn zugesellen (vgl. PB 96).
Erst dann, so konnte man meinen, habe er sich in der Lage gesehen, die
heilige Messe zu feiern. Innerlich wie duflerlich kann das seiner Vorstel-
lung nach nur in Bethlehem geschehen, wo Jesus mit Fleisch und Blut in
die Welt getreten ist; und als Priester wird Ignatius Jesus mit Fleisch
und Blut gegenwartigsetzen. — Auch wenn Ignatius diesen Grund seines
Wartens nie explizit angegeben hat, so 146t er sich aus der Tatsache er-
schlielen, dafl er, nach dem endgiiltigen Scheitern der Pilgerreise, die
erste heilige Messe an Weihnachten vor dem Krippenheiligtum in Santa
Maria Maggiore gefeiert hat. Ignatius will als Priester untrennbar mit
dem Schicksal Jesu verbunden sein. Die #uflerliche Gleichstellung, so-
zusagen mit einem gleichen Anfangsort Bethlehem und einem gemeinsa-
men Lebensraum Palistina, hat er nicht bekommen. Er hat andere Be-
stiatigungen seines Wollens, neben Jesus gestellt zu sein, erhalten, pri-
vate und offentliche; und erst dann ist er in der Lage, die heilige Messe
zu feiern.

1° Vgl. Norbert Lohfink, Die Armut der Jesuiten. Kritische Deutung im Licht der biblischen
Uberlieferung, in: GuL 59 (1986) 323-342, hier 333.



Matthias Hartmann 266
Erste heilige Messe in Rom

Der Ort fiir seine erste heilige Messe ist fiir Ignatius wichtig, weil mit
dem Ort ein Programm verbunden ist. Rom statt Bethlehem bedeutet
eine lebensentscheidende Wende. Er will diese als Lebenswahl nachvoll-
zichen konnen, nicht bloB als Zufall oder schlechtere Lésung hinneh-
men, wie Leturia nachweisen konnte!'. Wird Jesus, so wie er in den
».Synagogen, Flecken und Burgen“ des Heiligen Landes dahinzog und
predigte (vgl. EB 91), auch in Rom durch die StraBen, Plitze, Hiitten
und Paléste ziehen, so da3 Thm Ignatius als Gefdhrte nachfolgen kann?
Ignatius war sich des Willens Gottes in bezug auf das Heilige Land seit
den Geliibden auf dem Montmartre sicher, aber wird Jesus auch in Rom
gnidig sein? Dafiir fehlen Ignatius das innere Verspiiren und die Besti-
tigung.

Im Blick auf diese lebensentscheidende Frage betrachtet Hugo Rah-
ner diese anderthalb Jahre wie eine Achsenzeit, in der sich bei Ignatius
noch einmal alles neu ordnet und ausrichtet, wie damals in Manresa'?2,
Seinerseits hat Ignatius alles getan, um in das Erldsungswirken Jesu mit-
einbezogen zu werden. Nun steht er auf dem Hohepunkt seines bisheri-
gen Lebens, im Vollbesitz seiner Kriifte und am Ziel seiner Wiinsche. Er
hat die Jahre des Studiums hinter sich gebracht, ist als Magister legiti-
miert zur Lehre und Seelsorge, hat die Priesterweihe empfangen. Er hat
einen Freundeskreis Gleichgesinnter gefunden, der sich, als Konse-
quenz der je eigenen Geschichte mit Jesus, Gesellschaft Jesu nennen
darf; jetzt sind die Voraussetzungen gegeben. Aber soll dies alles in
Rom Wirklichkeit werden: dem kreuztragenden Christus beigeselit fir
immer? Auf der Spur der Nachfolge bleiben, wo in Rom so viele Verlok-
kungen wohldotierter Posten winken, genauso aber auch MiBBverstehen
und Anfeindungen? Wird der Papst ihr hochfahrendes Anliegen bestiiti-
gen oder umbiegen? Ist Rom wirklich Jerusalem, wo sie mit Jesus den
Seelen helfen diirfen? In diesen vielen Unwigbarkeiten — ob sie in Rom
gekreuzigt werden, ob ihnen die Fenster ge6ffnet werden — vertraut sich
Ignatius der tédglichen Eucharistiefeier an (vgl. PB 96). Es bewegt ihn da-
bei die immer gleiche Bitte: Jesus zugesellt zu werden.

Diese Bitte aus der Zwei-Banner-Betrachtung der Exerzitien faBt alle
seine Erfolge und Angste auf Jesus hin zusammen. In Manresa wurde
ihm ein neues zusammenfassendes Licht des Verstehens geschenkt, in
der Vision von La Storta geschieht ihm noch mehr und Tieferes. In die-

' Vgl. Pedro de Leturia, Estudios Ignacianos, I: Estudios Biogrdficos, Rom 1957, 229.
2 Vgl. Hugo Rahner, Die Vision des heiligen Ignatius in der Kapelle von La Storta, in: ders.,
Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964, 53-108, bes. 94 und 108.



Eucharistie 267

sem kleinen Kirchlein kurz vor den Toren Roms werden alle seine Her-
zensstrebungen umgewandelt und allein auf die kreuztragende Nach-
folge Jesu hin integriert (vgl. PB 96). Selbst die dunklen Angste haben
nun ihren Orf. — Layiiez berichtet spiter darliber, weil ihm Ignatius alles
sofort — wohl auch im Blick auf die werdende Gesellschaft Jesu — anver-
traut hatte: ,,Es habe ihm geschienen, als ob er Christus mit dem Kreuze
auf der Schulter sehe und daneben den Ewigen Vater, der ihm sagte:
JIch will, daB3 du diesen zu deinem Diener annimmst. Und so nahm Je-
sus ihn an und sprach: Ich will, daB} du uns dienst.° Infolgedessen fafit
er eine so grofle Andacht zum heiligsten Namen und wollte, daf} die Ge-
nossenschaft ,Gesellschaft Jesu‘ genannt werde.*“!?

Diese innere personliche GewiBBheit und Zuversicht braucht aber
noch die Bestitigung durch die Kirche, da nur sie eigentlich den Namen
,,Geselischaft Jesu® trigt. Es geht darum, noch einmal zu erkennen und
bestitigen zu lassen, dal es der gleiche Geist ist, der diese neue Gesell-
schaft Jesu und die Heilige Kirche bewegt (vgl. EB 365), daf} es derselbe
Christus ist, der im einzelnen Glaubigen und in der Gesamtheit der
Glaubenden am Werk ist, daB es derselbe Gott und Vater ist, der leben-
dig macht. Letztlich dauert es insgesamt noch zehn Jahre, bis mit der
zweiten formula instituti von 1550 die Kirche, vertreten durch den Papst,
den gewiinschten Schritt (im Glauben) zur Anerkennung dieser Gesell-
schaft Jesu wagt.

Im Blick auf die persoénliche GewiBheit jedoch geschieht die entschei-
dende offentliche Bestitigung in jenem Jahr 1538 durch die Anfeindun-
gen, die Ignatius und seine ersten Gefdahrten wegen ihrer unentgeltlichen
Predigttitigkeit und wegen ihrer unbedingten, konkret helfenden Hin-
gabe an das Volk Gottes erleiden. Die Verleumdungen der Mainardi-Af-
fire entbehren zwar jeglicher Grundlage, sowohl was die Seelsorge an
den Frauen, Armen, Prostituierten, Waisen etc. angeht, als auch was ihre
Lehre Giber das Gnadenwirken Gottes betrifft. Ignatius strengt jedoch,
nach einer ausfiihrlichen Audienz beim Papst, in der er sein ganzes Le-
ben erzihlt, noch einmal einen zusammenfassenden Inquisitionsprozef3
an. Darin wird er am 18. November 1538 als glaubwiirdig erwiesen und
6ffentlich rehabilitiert.

Die Lauterkeit seines Herzens 1Bt ihn aus Liebe zum kreuztragenden
Christus die Né6te und Verirrungen der Menschen spiiren, und er will ih-
nen trostend begegnen. Diese Lauterkeit deckt aber ebenso auch viele
Dunkelheiten, Mifigunst, falsche Sichtweisen und Verfithrungen unter
den Menschen auf. Das alles hatte Ignatius erbeten und erhofft als Be-

13 Fontes narrativi de S. Ignatio, II (= MHSIJ 73), Rom 1951, 133.



Matthias Hartmann 268

stdtigung dafiir, unter Seinem Banner aufgenommen zu sein (vgl.
EB 147), Schmihungen und Beleidigungen zu erdulden, um Thn darin
mehr nachzuahmen. Nachdem sich dieser Sturm gelegt hat, kann Igna-
tius in Ruhe am ersten Weihnachtstag {538 seine erste heilige Messe
feiern. Er ist in Rom 6ffentlich als Schicksalsgefahrte Jesu bestétigt.

Entscheidungsfindung in der tdglichen Eucharistiefeier

Der Alltag des Ignatius als Generaloberer der Gesellschaft Jesu ist
durch viel Organisation und Management des aufblithenden Ordens be-
stimmt. Besonders liegt ihm neben der Korrespondenz, der geistlichen
Begleitung von Novizen und Mitbriidern die Ausarbeitung der Konstitu-
tionen am Herzen. Damit sie nun die gieiche Intention atmen wie die
Exerzitien und der bisherigen Gnadenfithrung in der Nachfolge des
kreuztragenden Christus entsprechen, geht er folgendermaflen voran:
»Die Weise, die er beobachtete, als er die Satzungen schrieb, war, jeden
Tag die Messe zu feiern und den Punkt, den er behandelt, Gott vorzule-
gen und dariiber zu beten... und immer waren die Gebete und die Mef3-
feiern von Tranen begleitet... Einige Male schaute er Gott Vater, andere
Male die Drei Personen der Dreifaltigkeit, dann wieder die allerseligste
Jungfrau, wie sie Fiirsprache einlegte oder ihre Bestdtigung erteilte...
Das habe er haufig erfahren, wenn er gerade wichtige Fragen zu erledi-
gen hatte, und so seien ihm jene Erscheinungen als Bestéitigung vorge-
kommen.“ (PB 99-101)

Ignatius feiert und erféhrt die Eucharistie als heiliges Drama der blu-
tig ernsten Selbstmitteilung Gottes in Christus zur Erldosung der Welt, in
dem die eigenen Anliegen einen Platz finden. — Diese Hinfithrung der ei-
genen Person zu den Heilsgeheimnissen in einen gemeinsamen Raum ist
aus den Exerzitien bekannt (vgl. EB 47): z.B. die Vergegenwirtigung
meiner selbst vor Christus am Kreuz (EB 53), an der Krippe (EB 114),
oder beim Essen wie die Apostel dabei zu sein (EB 214)... Uberall geht
es um die Entdeckung und Bestitigung, auf der gleichen Ebene bzw. in
der gleichen Szene mit Christus zu sein. Jetzt als Gefidhrte Jesu geht es
Ignatius jedoch um mehr als eine allgemeine Einbeziehung seiner Per-
son in das Heilsgeschehen. Er sucht konkret fiir seine Anliegen Bestéti-
gung oder Nichtbestédtigung. Wie in der ersten Weise der dritten Wahl-
zeit bietet er verstandesmiBig geklirte Alternativen Gott an, ,,damit
seine Majestit sie annehmen und bestitigen wolle, wenn es ihr groflerer
Dienst und Lobpreis ist” (EB 183).

Auf der Suche nach den rechtlichen Formulierungen in den Konstitu-
tionen fiir die radikale Armut, so wie sie Ignatius vorschwebte, wendet



Eucharistie 269

er sich in seiner tiglichen Eucharistiefeier an die Dreifaltigkeit. Im dia-
logisch dramatischen Frage- und Antwortspiel sind die Stimmungen vor
bzw. nach der Messe wichtig!®. Dieser Rhythmus von ,vorher” und
»hachher” 146t die Ruhe der Bestdtigung oder Nichtbestitigung wih-
rend der Messe und besonders wihrend der Kommunion erkennen.
Dort geschieht das Sich-Einschwingen bzw. Hineingenommenwerden in
die freie und geloste Selbstmitteilung Gottes. Spannungen vorher bzw.
nachher erkliren dann, geméf den Regeln der zweiten Woche zur Un-
terscheidung der Geister, seine lebensmifBlige Ndhe bzw. Distanz zum
Heilsgeheimnis insgesamt oder beziiglich bestimmter Fragen. Das wird
besonders deutlich in einer Notiz des Geistlichen Tagebuchs vom 23.
Februar 1544!5:
Beim Herrichten des Altares mufte ich an Jesus denken, und (mir
schien, ich mufl mich mit ihm verbinden, weil er das Haupt der
Gesellschaft ist) es dringte mich, ihm zu folgen. Mir schien inner-
lich: daB er das Haupt (oder der Anfiihrer) der Gesellschaft ist, sei
ein stiarkerer Grund dafiir, in aller Armut zu gehen, als alle ande-
ren menschlichen Griinde. Doch schien mir, daf3 auch alle anderen
Griinde, die ich in der Wahl durchgegangen war, fiir die gleiche
Seite ins Feld zogen. Dieser Gedanke dringte mich zu Andacht
und Trinen und zu einer solchen Festigkeit, daB mir schien, auch
wenn ich in der heutigen oder in den weiteren Messen usw. keine
Triinen mehr finden sollte, daB das, was ich verspiirte, hinreicht,
um zur Zeit von Versuchungen oder Anfechtungen fest zu blei-
ben... Es schien mir irgendwie (Werk) von der Heiligsten Dreifal-
tigkeit zu kommen, daB sich mir Jesus zeigte oder ich ihn verspii-
ren konnte, und es kam mir die Stunde in Erinnerung, als mich der
Vater dem Sohn zugesellte...

Zu Beginn der Messe viel Gnadenbeistand und Andacht und ru-
hige und stindige Trdnen. Auch nach Beendigung der Messe ver-
blieb mir eine groBe Andacht und Regungen zu Tridnen bis zum
Ablegen der Gewiander. (Danach) Wihrend der Messe verspiirte
ich verschiedenes zur Bestitigung des Gesagten. Als ich das Sakra-
ment in den Hinden hielt, da kam mir von innen ein Sprechen und
ein inniges Dringen, daf} ich ihn niemals (soweit ich tun kann, was
an mir liegt, fiir irgend etwas Geschaffenes) fiir den ganzen Him-
mel oder fiir die Welt oder usw. verlassen wollte, und ich verspiirte

1+ Vgl. Jan Bots, Beten in zwei Richtungen. Zur christlichen Methode des betenden Sich-Ent-
scheidens, in: GuL 51 (1978) 296-303, hier 302.

15 Vgl. Ignatius von Loyola, Das geistliche Tagebuch, hrsg. von Adolf Haas und Peter
Knauer, Freiburg 1961 (zitiert wird nach dem Datum der Tagebucheintragung).



Matthias Hartmann 270

neue Regungen, Andacht und geistliche Freude. Aber meinerseits
fiigte ich hinzu, ich kénne nur soviel tun, als an mir liegt; letzteres
richtete sich auf die Gefidhrten, die unterzeichnet hatten. Sooft ich
mich danach tagsiiber an Jesus erinnerte oder er mir ins Gedécht-
nis kam, - ein gewisses Verspiiren oder Schauen mit dem Ver-
stande, in ununterbrochener Andacht und Bestitigung,.
Nach langem Probieren geschieht schlieB8lich die Antwort in Form einer
groBen Stille, wenn sich nichts mehr mit Gottes Heilswirken reibt oder
an ithm st68t, sondern alles pal3t. Die Stille - das Nichtwort — ist die Be-
stitigung, wie Roland Barthes in der Strukturanalyse des Wahlvorgangs
in den Exerzitien herausgestellt hat's. Sie begriindet schweigende Ehr-
furcht vor Gott, der alles in allem ist.

Gott in allen Dingen finden —
die prophetische Dimension der Eucharistie

Ignatius konnte vor P. Gonzalvez in abschliefender Erkldrung sagen,

die Leichtigkeit, mit Gott in Verbindung zu treten, sei jetzt groBler als je

zuvor in seinem Leben. Immer und zu jeder Stunde, wann er Gott fin-

den wolle, kdnne er ihn finden (PB 99). Oder im geistlichen Tagebuch:
Ebenso kamen danach alle Heimsuchungen darauf hinaus, daf
mir Ehrerbietung vor Augen stand, und zwar nicht nur gegeniiber
den gottlichen Personen, wenn ich sie nannte oder mich an sie er-
innerte, sondern auch noch beim Verehren des Altares und der iib-
rigen Dinge, die zum MeBopfer gehdren. (16. 3. 1544)

Danach erfreute ich mich auch tagsiiber sehr, sooft ich mich
daran erinnerte. Mir schien, daf} (dieser Geist) es dabei nicht ste-
hen bleiben wiirde, sondern daB das gleiche danach auch gegen-
tber den Geschopfen sein werde, ndmlich liebevolle Demut usw.
(30. 3. 1544)

Diese Gnade, ,,Gott in allen Dingen zu suchen und zu finden®, ist nicht
allein Ignatius vorbehalten, sondern als Charisma der ganzen Gesell-
-schaft anvertraut, wie Nadal festhilt’’, und den Konstitutionen zu-
grunde gelegt (vgl. K 288). Diese Gnade soll nun in drei Schritten als
prophetische Dimension der Eucharistie naher erldutert werden.

Grundsiitzlich ist sie eine heilsgeschichtliche Gnade, denn sie befdhigt
die um den Tisch versammelte Gemeinschaft, die Ereignisse der Welt
und der eigenen Gemeinschaft als Handeln Gottes oder als Handeln ge-

16 Vgl. Roland Barthes. Sade, Fourier, Loyola, Paris 1971 (frz.), 72f.
7 Nadal, aaO. (Anm. 9), 162.



Eucharistie 271

gen Gott zu deuten. So weckt sie die Hoffnung, daBl Gott dabei ist, ,.die
Welt zu verindern und das Bild einer bekehrten und versshnten Ge-
meinschaft zu erstellen'®. Diese Frucht der Eucharistiefeier erwartet
Norbert Lohfink besonders von den Orden, da in ihnen alltdgliche Le-
benserfahrung und VerheiBungen Gottes regelmiBig in Verbindung ge-
bracht werden. So hat auch Ignatius immer wieder seine Entscheidun-
gen den ersten Vitern zur Bestitigung in der hl. Messe vorgelegt.

Sodann, Ignatius versteht diese Gegenwart Gottes nicht statisch im
Sinne eines philosophischen Pantheismus oder in der Art eines ideologi-
schen SchluBsteins. Fiir ihn ist das Suchen und Finden Gottes auf bei-
den Seiten (wie der Mensch Gottes inne wird und wie Gott den Men-
schen findet) ein immer neu erhofftes Ereignis, wo im Kreuz Heil begeg-
net. Das Seufzen der bedringten Kreatur und die unaussprechlichen
Seufzer der Erstlinge der Schopfung (Rém 8,22f) werden in der heilen-
den Hingabe Jesu ernstgenommen. So kann Nadal in einer Gebetsan-
weisung fiir die ganze Gesellschaft zusammenfassen: ,,Wir miissen uns
tief mit dem Gedanken vertraut machen, daB wir alle Jesus Christus
nachfolgen, der sein Kreuz auch jetzt in der streitenden Kirche trigt,
dem wir folgen sollen mit unserm Kreuz, weil der ewige Vater uns zu sei-
nen Dienern gemacht hat.*"*

SchlieBlich, Ignatius, hat auf seinem Lebensweg Gott in der Euchari-
stiefeier zundchst ,,gebraucht*, um zur Orientierung und Klarheit fiir
den Alltag zu kommen. Nur, darin erschopft sich Gottes Lebendigkeit
nicht — etwa als LiickenbiiBer, Nothelfer oder Problemléser. In der vor-
behaltlosen Offnung des eigenen Lebens auf das Geheimnis Gottes hin
148t Gott sich schmecken, spiiren, verkosten als der unbegrenzt Einzig-
artige und Liebenswerte. Die Probleme bleiben erhalten, jetzt aber im
Spiel der sich schenkenden Liebe, wie es in der Betrachtung zur Erlan-
gung der Liebe heiBt. Das eucharistische Drama entschliisselt sich fiir
Ignatius als VerheiBung, dem sich fiir mich abmiihenden Gott zu begeg-
nen, ,,wie er sich in allen geschaffenen Dingen auf dem Angesicht der
Erde fiir mich abmiiht und arbeitet — und so alle Giiter und Gaben von
oben herabsteigen, wie von der Sonne die Strahlen herabsteigen -, so
daB ich mich mit allem, was ich habe, anbiete, damit seine Liebe und
Gnade allein geniige* (EB 234ff).

18 Norbert Lohfink, Der Geschmack der Hoffnung. Christsein und christliche Orden, Frei-
burg 1983, 78.
9 Fontes narrativi de S. Ignatio, I (= MHSJ 66), Rom 1943, 401.





