Hingabe
Zur Grunddynamik des Universums

Johannes B. Lotz, Miinchen

Die Frage nach der Grund-Dynamik, die das Universum bewegt, hilt
ebenso den christlichen Westen wie den Fernen Osten in Atem. Fiir
beide kommt es darauf an, die alles umspannende Dynamik nach ihrer
innersten Struktur und ihrer letzten Tiefe zu erfassen, um in sie ein-
zuschwingen und danach das ganze Leben zu gestalten. Wer an ihr vor-
beilebt oder ihr zuwiderlebt, wird an der Oberfliche des Daseins dahin-
flanieren und oft an der Unabinderlichkeit der Grundstrukturen schei-
tern. Daher ist es von duBerst existentieller Bedeutung, wie die Antwort
auf die angedeutete Frage ausfillt, ja, ob iiberhaupt eine befriedigende
Antwort gefunden wird. Absehend von der Vielgestaltigkeit solcher Ant-
worten suchen wir der Antwort nachzugehen, die das Christentum den
Menschen bietet. Niherhin gilt es, die dafiir maBgebenden Zusammen-
hénge nicht nur kiihl distanziert zu registrieren, sondern sie in die Tiefe
des Herzens aufzunehmen und mit ihnen einszuwerden. Allein auf diese
Weise kommen wir zu einem lebensvollen Verstehen und zu jenem wirk-
samen Aneignen, das unserer ganzen Person ihr Geprige gibt oder sie
von Grund auf umwandelt.

Suchen wir in einigen ersten Umrissen zu verdeutlichen, welche Ei-
genart jene Dynamik, christlich gesehen, aufweist, so dringt sich uns
das, was das Wort ,,Hingabe“ meint, auf. In ihr ist zwar ein Wissen ent-
halten; doch zeigt sich ihr eigentliches und volles Wesen als Liebesge-
schehen, weshalb sie auch einzig vom Liebenden wahrhaft mit-vollzo-
gen werden kann. Ihr entspricht das liebende Wissen oder wissende
Lieben. Daraus entspringt die Tat, die das so Ergriffene und uns Ergrei-
fende in das Tun und Lassen unseres gesamten Lebens umsetzt.

Schérfer bestimmt, prigt sich die Hingabe in zwei Richtungen aus.
Die Hingabe Gottes an den Menschen vollendet sich in der Hingabe des
Menschen an Gott. Man kann auch von der absteigenden und der auf-
steigenden Hingabe sprechen; durch erstere teilt sich Gott dem Men-
schen mit, wihrend in letzterer der Mensch die Vereinigung mit Gott
sucht und findet. Anders gesagt: die frei schenkende Liebe Gottes zum
Menschen weckt die ebenso frei schenkende Liebe des Menschen zu
Gott. In beiden Richtungen ist Christus als der Gott-Mensch der Mitt-
ler, durch den der ewige Vater seinen Reichtum auf den Menschen iiber-



Hingabe 273

stromen 148t und durch den der Mensch sich selbst mit allem, was er ist
und hat, demselben Vater darbringt und von ihm angenommen wird. In
Christus erreicht die Hingabe von oben die Vollendung, die nicht tiber-
boten werden kann; denn Christus ist das Gro8te, das Gott zu vergeben
hat und in dem er uns alles geschenkt hat (vgl. Rom 8,32). Ebenso ge-
langt die Hingabe von unten in Christus zu ihrer hochsten Aufgipfelung,
weil wiederum der Gott-Mensch jede andere Gabe unendlich iibertrifft
und in ihm alle anderen Gaben zusammengefaBt sind, weil zugleich die
Hingabe selbst jene Innigkeit gewinnt, die allein der Gott-Mensch zu
vollziehen imstande ist, die am tiefsten in Gott eindringt.

Die Grunddynamik des Universums als Hingabe von oben

Zu allen Zeiten hat man sich dariiber Gedanken gemacht, woher der
Mensch kommt und die Welt, die ihn umgibt und triagt und ohne die er
nicht leben kann. Weder der blinde Zufall noch die eherne Notwendig-
keit geniigen als Erklarung. An deren Stelle setzt das Christentum, vor-
bereitet durch Platon, das Gute, das sowohl dem Zufall als auch der
Notwendigkeit iiberlegen ist. Das Gute als Ursprung besagt ndmlich,
daB der Gebende spendet, weil er gut ist und den anderen Gutes gonnt.
Und darin liegt bereits, daB der Grund seines Spendens nicht die ihn
zwingende Notwendigkeit ist, sondern die Liebe, die sich in freier Zu-
wendung iliber den Empfangenden neigt. Diese liebende Giite oder gii-
tige Liebe vermag es sozusagen nicht, ihren Reichtum fiir sich allein zu-
riickzuhalten; vielmehr fiihlt sie sich gedringt, ihn in moglichst hohem
MaBe iiber andere zu ergieBen, wobei sie sich als die vollendete Freige-
bigkeit darstellt. Sie gibt, nicht um zu empfangen oder ohne zu empfan-
gen; sie gibt allein, um die anderen reich zu machen. Also geht es um
das ganz reine Geben, das nicht einmal andere vorfindet, sondern sie
erst ins Dasein ruft, um ihnen geben zu konnen.

Das reine Geben verwirklicht sich in zwei Stufen, die wir an Gott auf-
weisen, weil allein er das reine Geben vollzieht; denn er ist die grenzen-
lose Fiille, die nichts empfangen kann, weil sie schon alles umfaBt, und
auBer der es nichts gibt, das er empfangen konnte. Auf der ersten Stufe
des Gebens spendet Gott endliche Gaben, von denen jede ein endlicher
Anteil an seiner unendlichen Fiille ist. Solche Gaben sind die auBBergott-
lichen Anderen selbst samt allem, was sie sind und haben. Auf der zwei-
ten Stufe schenkt Gott sich selbst oder teilt er den anderen sein unendli-
ches oder gottliches Leben mit, soweit das moglich ist. Seiner Freigebig-
keit geniigt es nicht, von ihm selbst verschiedene, endliche Gaben auszu-
teilen; vielmehr verlangt seine Liebe, daBl er sich selbst als die eine,



Johannes B. Lotz 274

unvergleichliche, unendliche Gabe den anderen iibereignet. Erst hier,
wenn ndmlich der Gebende sich selbst gibt, kann von Hingabe im vollen
Sinn des Wortes die Rede sein. Solange hingegen der Gebende statt sich
selbst andere Gaben schenkt, geschieht die Hingabe nur als Gabe, wobei
freilich die Gaben zur Hingabe unterwegs sind oder fiir diese den Weg
bereiten.

In die Hingabe als Spenden von Gaben fiihrt Ignatius von Loyola mit
der letzten Betrachtung seiner ,,Exerzitien“, nimlich mit der ,Betrach-
tung zum Erlangen der Liebe“ (contemplatio ad amorem obtinendum)
ein. Sie entfaltet sich in vier immer tiefer dringenden Schritten, wobei
sie allmahlich von den Gaben zum Geber selbst gelangt.

Der erste Schritt umfaf3t mit seinem Blick alle Menschen und alle
Dinge, die uns die Erfahrung in einer fast unabsehbaren Vielgestaltig-
keit bietet, und dringt von ihrer AuBenseite bis zu jenem inneren Grund
vor, in dem sie sich als Gaben Gottes darstellen. Durch alle vordergriin-
digen Geber leuchtet in einer solchen Besinnung immer deutlicher der
letzte Geber auf. Dabei zeigt sich der hier waltende einzigartige Zusam-
menhang, vermoge dessen die Gabe nie ohne den Geber ist, sondern im-
mer nur durch Gottes stindiges Geben zu uns gelangt. Wenn dieses
Geben aufhorte, wiren keine Gaben mehr zu finden, weshalb in jeder
Gabe der gottliche Geber stets etwas von sich selbst, ja sich selbst gibt.

Der zweite Schritt bedenkt, daf3 Gott in seinen Gaben titig oder am
Werke ist, indem er sie uns nicht nur reicht, sondern sie auch fiir uns
herstellt oder bereitet. Dabei setzt er seine Allmacht fiir uns ein, die uns
selbst und alles aus dem Nichts hervorruft und alles so herrlich ausstat-
tet, daB3 es uns nicht nur zum Nutzen gereicht, sondern uns auch Freude
bringt und immer wieder einen Strahl des Gliicks aufblitzen 148t.

Der dritte Schritt betrachtet, daB Gott wegen seines Tétigseins uns un-
unterbrochen nahe oder bei uns anwesend ist, und zwar so, daB er uns
nicht nur duBerlich beriihrt, sondern auch uns und alles bis ins Innerste
durchdringt. Das Geben und Bereiten der Gaben fillt notwendig mit
Gottes An-wesen um uns und in uns zusammen, ja, es kann niemals
ohne solches An-wesen geschehen, wodurch Gott in ihnen wahrhaft sich
selbst gibt.

Der vierte Schritt krént die drei vorausgehenden, indem er alle Gaben
wie Strahlen aus der Sonne oder wie Rinnsale aus der Quelle erfihrt;
diese Bilder gebraucht Ignatius selbst. Damit wird ausdriicklich die Ein-
heit der Gaben mit dem gottlichen Geber sichtbar, der in ihnen etwas
von sich selbst und letztlich wahrhaft sich selbst gibt. Sein Geben
sprengt alle Grenzen, und seine Liebe dringt ihn, in allen Gaben sich
selbst uns zu schenken. Folglich zielen alle Gaben auf die Hingabe Got-



Hingabe 275

tes selbst an uns und somit auf jene Hingabe hin, in der sich alles Geben
erst erfullt.

Nach allem ist in der ersten Stufe des reinen Gebens dessen zweite
Stufe vorgebildet, aber noch nicht erreicht. Bisher ist nimlich die Hin-
gabe immer noch an die Gaben gebunden, da Gott sich selbst ja nur da-
durch gibt, daB er die Gaben gibt. Dariiber hinaus greift die Hingabe,
mit der Gott die Sphire der Gaben iibersteigt und sich selbst unmittel-
bar gibt. Das geschieht im Geheimnis der Menschwerdung, in dem der
ewige Vater durch die Vermittlung des Heiligen Geistes seinen ihm we-
sensgleichen Sohn uns schenkt, damit er einer von uns Menschen sei
und so zu uns, ja sogar uns gehore. Hiermit wird die Hingabe rein als sie
selbst verwirklicht und so zur Grund-Dynamik des Universums erhoben,
die allen Menschen und allen Dingen ihr tiefstes Geprige verleiht. Dem-
entsprechend kommt es darauf an, in all den oft wirren Geschehnissen
unseres Daseins zu der ihnen innewohnenden und sie zutiefst bewegen-
den Christus-Dynamik vorzudringen und sich von ihr erfassen zu lassen.

Die Hingabe Gottes an uns Menschen in Christus gewinnt ihre beson-
dere Intensitit durch die Weise, wie die Menschwerdung geschieht.
Dazu fiihrt uns der Christus-Hymnus, den uns der Apostel Paulus in sei-
nem Brief an die Philipper (2,6-11) geschenkt hat, mit starker Eindring-
lichkeit. Einerseits ist Christus mit dem ewigen Vater in der Gottheit
eins, mit ihm der eine Gott, weshalb in der Menschwerdung sich wahr-
haft Gott an uns Menschen hingibt. Andererseits ,hielt er aber nicht
daran fest, wie Gott zu sein®, ndmlich in seiner Menschengestalt seine
volle Gottesherrlichkeit zu wahren, weil er dadurch noch in einem letz-
ten Abstand von unserem Menschlichen geblieben oder noch nicht ganz
in dieses eingegangen wire, also sich noch nicht ganz uns hingegeben
hitte. Um jeden derartigen Vorbehalt zu iiberwinden, ,.entdulerte er
sich“ seiner Gottesherrlichkeit, lieB er sie nicht zum Durchbruch kom-
men oder hielt sie so zuriick, daB sie seiner Menschengestalt nicht den
Gottesglanz verleihen konnte, der ihr seit seiner Auferstehung von den
Toten eigen ist. Damit ,erniedrigte er sich® und wurde uns ,,Menschen
gleich“; in aller Wahrheit ibernahm er das ,,Leben eines Menschen® mit
all seinen Grenzen, wodurch er namentlich wie wir Knechte Gottes als
_Knecht* oder sogar als ,,Sklave* vor den ewigen Vater hintrat. Solche
Hingabe vermag allein die Liebe zu leisten, der nichts zuviel und die
alles zu geben bereit ist.

Trotz allem bisher Gesagten ist die Hingabe noch nicht ausgeschopft.
Der menschgewordene Sohn, der von sich aus ohne jede Schuld ist, hat
niamlich als das Lamm Gottes unsere Schuld auf sich genommen, weil er
sich nicht nur an den kleinen, sondern auch an den siindigen Menschen



Johannes B. Lotz 276

hingeben und damit in die Gemeinschaft der Siinder eintreten wollte.
Zum Ausgleich fiir den Ungehorsam des ersten Adam im Paradies ist er
als der zweite Adam ,,gehorsam*; die Hingabe, die jener verweigert hat,
uberwindet dieser durch seine Hingabe. Hier zeigt sich erst recht mit al-
ler Deutlichkeit, daB er sich nichts erspart, indem er sich stellvertretend
fiir uns zum ,,Stiinder” macht und sich so unserem duBersten Elend aus-
liefert. Er nimmt uns in seine eigene Hingabe hinein, weshalb wir uns
mit seiner Hingabe dem ewigen Vater darbringen kdnnen. Damit voll-
zieht er auf die groBartigste Weise die Versshnung des siindigen Men-
schen mit dem Gott, von dem er sich durch die Siinde getrennt hat, wie
Paulus besonders in dem Brief an die Kolosser herausarbeitet (vgl. Kol
1,20). Das Geheimnis der Erlosung ist die Hingabe des Sohnes bis in
unsere Siinde hinein, wodurch in dieser die Hingabe des Sohnes an den
ewigen Vater michtig wird.

Das ganze Ausmal} dessen, was hierin enthalten ist, wird erst offen-
bar, wenn wir darauf hinblicken, daB die Siinde ,,zum Tode fiihrt* oder
der ,,Sold der Siinde der Tod ist“ (Rém 5,21; 6,23). Weil der mensch-
gewordene Sohn sich unserer Siinde in ihrem vollen Umfang aussetzt,
wird er also ,,gehorsam bis zum Tod* (Phil 2,8). Indem er unser Todes-
schicksal in seiner ungemilderten Schirfe durchleidet, vollendet er seine
Hingabe an uns und fiir uns. Das ist durch die oben umschriebene
Weise der Menschwerdung oder durch seine EntiduBerung méglich ge-
worden. Wenn er namlich von Anfang an den groBen Glanz seiner Gott-
heit in seiner Menschheit hitte zum Durchbruch kommen lassen, wire
er nicht leidensfahig und fiir den Tod nicht zuginglich gewesen. Allein
das Zuriickhalten seiner Gottesherrlichkeit und das Zulassen aller Men-
schennot hat die Voraussetzung fiir seine Hingabe bis in unseren Tod
hinein geschaffen. Dies ist nicht so zu verstehen, als ob das Kreuz ein
dialektischer Gegenpol zur Herrlichkeit des goéttlichen Seins wire. Viel-
mehr ist das verbergende ,,Zuriickbehalten* der Herrlichkeit selber das
Offenbarwerden ihres verschenkten Reichtums. Das Sich-verbergen ist
das Sich-gewihren, der Anfang der Enthiillung. Ohne jene EntéduBerung
und ohne die damit gegebene Teilnahme an unserem Tod hitte die Hin-
gabe des Gottessohnes an uns nie ihre letzte Vollendung erreichen kén-
nen.

Noch bleibt die Fortsetzung des paulinischen Christus-Hymnus ,,bis
zum Tod am Kreuze“ zu bedenken (Phil 2,8). Zum Tod am Kreuz wur-
den im Altertum einzig die allerschlimmsten Verbrecher verurteilt, wes-
halb darin die duBerste Zuspitzung und der dunkelste Abgrund des To-
des liegen. Damit tritt die Verwurzelung des Todes in der Siinde nach
ihrer schrecklichsten Ausprigung zutage. Wiederum zeigt sich, wie der



Hingabe 277

menschgewordene Gottessohn wahrhaftig nichts von dem ausschlief3t,
was unser Menschenschicksal auch nur am Rande mit sich bringt, um
ganz mit uns einszuwerden in einer Hingabe, die keine Grenzen kennt.
Die Kehrseite davon kommt in dem schmerzvollen Ausruf am Kreuz
zum Ausdruck: ,,Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?“
(Mk 15,34) Darin sammelt sich die aus der Siinde wuchernde Gottver-
lassenheit aller Zeiten und steigt zum Himmel oder zum ewigen Vater
empor. Das unbegreifliche Geheimnis, wie der Sohn vom Vater verlas-
sen sein konnte, weist uns noch einmal darauf hin, daB Christus bei sei-
ner Hingabe an uns bis zum AuBersten gegangen ist; er hat sich so sehr
auf unsere Seite gestellt, daB er an der Trennung vom Vater teilnahm, in
die wir verstrickt waren. Freilich blieb er trotzdem mit seinem Vater
eins, wie sein allerletztes Wort zeigt: , Vater, in deine Hinde lege ich
meinen Geist.“ (Lk 23,46) Seine Hingabe an uns hitte ihren Sinn verlo-
ren, wenn er sie nicht gerade als der einziggeborene Sohn des ewigen
Vaters vollzogen hiitte.

Hieraus erklirt sich der ungeheure Umschwung, der den abschlie3en-
den Teil des paulinischen Christus-Hymnus bildet. ,,Darum hat ihn Gott
iiber alle erhoht und ihm den Namen verliehen, der alle iibrigen Namen
iibertrifft. (Phil 2,9) In seiner Erniedrigung reift seine Erhdhung und in
seiner EntduBerung der Durchbruch seiner Gottesherrlichkeit in seinem
Menschlichen. Er, der durch die Hingabe an uns zum Knecht wurde,
den man durch Beugen des Knies verspottete, tritt in seiner Auferste-
hung als der Herr des Weltalls hervor, den ,alle im Himmel, auf Erden
und unter der Erde“ durch Beugen der Knie verehren (Phil 2, 10). Das-
selbe werden alle mit ihrem Munde bekennen ,,zur Ehre Gottes, des Va-
ters“ (Phil 2, 11), wodurch die Gottverlassenheit in die innigste Einigung
mit dem Vater einmiindet. Mit dem angedeuteten Umschwung hort die
Hingabe des Gottessohnes an uns Menschen nicht auf, sondern erreicht
ihre hochste Vollendung. Er ist ndmlich als ,,der Erstgeborene der To-
ten“ auferstanden (Kol 1,18), mit dessen Auferstehung unsere Auf-
erweckung so untrennbar verbunden ist, da einer, der nicht an diese
glaubt, ohne weiteres jene leugnet (vgl. 1 Kor 15,13). Seine Hingabe an
uns gipfelt also darin, daB er uns in seine Gottesherrlichkeit hinein-
nimmt oder diese auf uns iiberstromen 14Bt. Wir diirfen sogar sagen, da
er dazu unsere Knechtsgestalt annimmt, um uns seiner Gottesgestalt teil-
haftig zu machen. Dabei unterwirft er sich dem AuBersten der Gottver-
lassenheit, um uns in die innigste Einigung mit seinem ewigen Vater zu
erheben. Er geht sozusagen von seinem ewigen Vater weg, um uns dort
abzuholen, wohin wir uns verirrt haben, und uns so in den SchoB dessel-
ben Vaters zuriickzuholen. Demnach fillt seine Hingabe an uns mit un-



Johannes B. Lotz 278

serer Ver-gott-lichung zusammen, worin am deutlichsten zum Ausdruck
kommt, daB8 Gott durch seinen Sohn sich selbst uns schenkt.

Dieses Geschehen hat sich ein fiir allemal ereignet, als ,,die Fiille der
Zeiten” gekommen war (Eph 1, 10), die mit der Fiille der Heilstaten Got-
tes gleichbedeutend ist. Wiederum wollte Gottes Liebe sich damit nicht
zufrieden geben; vielmehr sollte dasselbe Geschehen alle Jahrtausende
bis zu seiner Wiederkunft durchdringen und in ihnen allen anwesend
sein. Dazu ersann seine unergriindliche Weisheit das Sakrament der Eu-
charistie, der frohen Danksagung, dessen Vollzug in der jeweiligen Zeit
die Menschwerdung, den Opfertod und die Verherrlichung Christi ge-
genwirtig setzt und heilswirksam macht. Immer neu entiuBert sich Chri-
stus in unsere Niedrigkeit, um uns immer neu und immer tiefer in seine
Herrlichkeit hineinzunehmen.

Die Hingabe Christi an uns, die sich in der Eucharistiefeier jedesmal
ereignet, findet in der Weise, wie dieses Sakrament vollzogen wird, ihren
starksten Ausdruck. Hierher gehort Christi Wort: ,,Mein Fleisch ist
wahrhaft eine Speise, und mein Blut ist wahrhaft ein Trank.“ (Joh 6,55)
Er macht sich zu unserer Nahrung, indem er unter den Gestalten von
Brot und Wein uns sein Fleisch und sein Blut und damit sich selbst
reicht. Er entduBert sich selbst in ein Stiicklein Brot und in ein Schliick-
lein Wein, um sich so auf das Innigste mit uns zu vereinigen. Dabei wer-
den nicht wie bei der gewohnlichen Erndhrung Brot und Wein in unser
Fleisch und Blut verwandelt, sondern umgekehrt, dieses Brot und dieser
Wein, in denen uns Christus entgegenkommt, wandeln uns fortschrei-
tend in sein Fleisch und sein Blut und damit in den Herrn selbst. Ver-
moge der alle Grenzen iiberbietenden EntiduBerung seiner selbst geht er
in eine Verborgenheit ein, die ihn jedem, auch dem abscheulichsten
MiBbrauch aussetzt, nicht nur durch Unglauben, Herzenskilte und
Gleichgiiltigkeit, sondern auch durch Schinden der eucharistischen Ge-
stalten, wozu der Widersacher immer wieder Menschen verfiihrt hat.
Doch wird Derartiges von der unbegreiflichen Innigkeit iiberstrahlt, mit
der in diesem Sakrament Gott und Mensch ineinander eingehen, Gott
bis an die Grenze des Méglichen ganz Mensch und der Mensch eben-
falls bis an die Grenze des Méglichen ganz Gott wird.

Die Grunddynamik des Universums als Hingabe von unten

Der in Christus geschehenden Hingabe Gottes an den Menschen ant-
wortet die ebenfalls durch Christus vermittelte Hingabe des Menschen
an Gott. In diesem Kreislauf, dessen zweite Phase durch die erste er-
moglicht wird, vollendet sich die Grunddynamik des Universums. Dabei



Hingabe 279

greifen das Wirken Gottes und das des Menschen so ineinander, daB3
dieses von jenem keineswegs notwendig ausgeldst wird; vielmehr tritt
die Freiheit des Menschen dazwischen, der sich Gott zu-sagen soll, ihm
aber auch seine Ab-sage entgegenschleudern kann. Vermoge seiner Frei-
heit ist der Mensch auch imstande, ebenso seine Zusage wie seine Ab-
sage Gott in vielen Stufen der Intensitit darzubringen. Bis er zur Hin-
gabe seines ganzen Wesens an Gott gelangt, hat er sich meist mithsam
durchzuringen, weil er an der sichtbaren Welt so sehr hiingt, daB er fir
Gottes verborgene Herrlichkeit keinen Blick und kein Herz hat. Eine
Umstellung ist erforderlich, die das Vordergriindige fiir das Hintergriin-
dige transparent macht, wodurch dieses die Oberhand tiber jenes ge-
winnt. Dazu geniigt es nicht, die Wendung mit dem rationalen Denken
zu vollziehen ; vielmehr mufB der ganze Mensch mit allen seinen Kriften,
besonders mit seiner iiberrationalen Tiefe daran beteiligt sein. In dieser
Tiefe wird das Wissen mit dem Lieben eins, ja in das Lieben eingebettet,
von ihm gefiihrt und vorangetrieben. Zugleich ist das gesamte mensch-
liche Bemiihen in das Wirken des Heiligen Geistes hineingenommen,
der uns durch Christus gegeben ist und durch den ,die Liebe Gottes
ausgegossen ist in unsere Herzen* (Rom 5,5). Weil das Herz die innerste
Kammer des Menschen meint, durchdringt uns der Geist Gottes bis in
unseren verborgensten Grund, worin er sich als die Liebe entfaltet, die
unsere eigene Liebe weckt und uns zu Gott hinbewegt. Namentlich bil-
det er uns zu Christus hin und gestaltet uns ihm gleich, so daB sich seine
Hingabe an den ewigen Vater in unserer Hingabe an denselben Vater
fortsetzt. Indem wir uns in dieses Gnadengeschehen hineinversenken,
iiberwinden wir die Verschlossenheit unseres selbstsiichtigen Ich und
werden zu der Hingabe unseres ganzen Wesens fihig, die allein als die
wiirdige Antwort auf die Hingabe Gottes an uns und als die Fortsetzung
der Hingabe Christi an den ewigen Vater gelten kann. Zum angemesse-
nen Vollzug solcher Hingabe gehort unser Hinabsteigen in die angedeu-
tete Geheimnistiefe, wodurch wir sie uns ebenso an-eignen wie uns ihr
iiber-eignen.

Was wir so beschrieben haben, ist die christliche Meditation, deren
Anfinge — wenigstens einige — als Wurzel der Hingabe von unten unent-
behrlich sind und die sich zusammen mit dem Fortschreiten der Hin-
gabe selbst zu ihrer vollen Bliite entfaltet. Der hier angedeutete Weg
kann auf zwei Weisen beschritten werden; jede von beiden ist durch
Christus vermittelt, wobei er jedoch in der einen noch verborgen bleibt,
wihrend er in der anderen ausdriicklich hervortritt. Anders gesagt, geht
es in der einen Weise um Gottes Gaben, mittels deren er sich uns mit-
teilt, in der anderen Weise hingegen um Gott selbst, der iiber alle seine



Johannes B. Lotz 280

Gaben hinaus uns sein eigenes Leben auf unbegreiflichen Wegen spen-
det.

Die eine Weise setzt bei den vier Stufen an, die nach unseren obigen
Erlduterungen Ignatius von Loyola in seiner ,,Betrachtung zum Erlan-
gen der Liebe” entwickelt. Indem sich der Mensch in Gottes Gaben ver-
senkt, erfihrt er sich und die Welt mit allem, was er ist und hat, als Ga-
ben, die von Gott ausgehen. Er steht also nicht duBerlich den verschlos-
senen Dingen und Menschen gegeniiber, sondern tritt in ihre sich 6ff-
nende Gottestiefe ein, wobei er die Dynamik des Gebens beriihrt, aus
der sie ohne UnterlaB herkommen. Dadurch wird in ihm selbst die Be-
reitschaft, ja der Drang zum Geben geweckt, woraus die Hingabe er-
wichst, mit der er alles und vor allem sich selbst dem gebenden Gott zu-
riick-gibt. Je reifer solche Hingabe wird, desto entschiedener befreit sie
sich von allen Vorbehalten. Sie néhert sich der Voll-Hingabe, die Igna-
tius mit den herrlichen Worten: ,,Nimm hin, o Herr, meine ganze Frei-
heit“, zum Ausdruck bringt.

Was so auf der ersten Stufe beginnt, wird im Durchlaufen der drei fol-
genden Stufen vertieft und an Intensitit gesteigert. Das Geben erweist
sich namlich als das titige Geben, mit dem Gott die Gaben, die er uns
darreicht, selbst bereitet. Damit werden wir angetrieben, ebenfalls fiir
Gott tdtig zu sein oder durch unser Tun dazu beizutragen, daB er in uns
selbst und in der ganzen Welt gemiB seiner unvergleichlichen GroBe an-
erkannt und geehrt werde, dall ihm die Anbetung und der Lobpreis dar-
gebracht werden, die ihm gebiihren. Darin liegt bereits unser Bemiihen
um das Wachstum des Gottesreiches und um das Geschehen des aller-
heiligsten Willens Gottes. Solch titige Hingabe an Gott iibertrifft an
Kraft den ersten Schritt, insofern sie das Zuriickgeben nicht nur mit dem
Herzen vollzieht, sondern auch mit Taten vollendet, in denen es sich
ausprigt.

Auf der dritten Stufe begegnet uns Gott als der durch sein titiges Ge-
ben und in diesem An-wesende, der uns stindig seine Nihe schenkt, ja
uns immer ndherkommt. Davon ergriffen und manchmal iiberwiltigt,
spiiren wir, wie wir in das Bestreben hineingezogen werden, auch unse-
rerseits vor dem uns zugewandten Gott anzuwesen, ihn, den an-wesen-
den, im Blick zu behalten und nicht linger gedanken- und herzlos an
ihm vorbeizuleben. Wiederum wird eine intensivere Stufe der Hingabe
erreicht, die wegen unserer zunehmenden Offenheit den an-wesenden
Gott immer deutlicher hervortreten 148t und uns in eine stindig innigere
und alles durchziehende oder sozusagen ununterbrochene Wachheit des
Herzens hineingeleitet. Darin lebte Ignatius, der uns auf das Gott-
suchen und Gott-finden in allem hinweist.



Hingabe 281

Von den drei bisher vollzogenen Stufen vorbereitet, betreten wir die
vierte Stufe, die alle Gaben auf Gott selbst hin transparent macht, wobei
sich diese als Strahlen aus seiner grenzenlosen Herrlichkeit zeigen. Da-
mit wird jeder unserer Versuche hinfillig, Gott durch Gaben zufrieden-
stellen zu wollen; vielmehr erhebt uns Gott, der an uns sich selbst ohne
MaB verschenkt, zu der Moglichkeit und Bereitschaft, ihm statt aller Ga-
ben und in allen Gaben uns selbst, unser innerstes und ureigenes Selbst
zu geben oder zu iiber-eignen. Erst das ist die Voll-Hingabe, durch die
der Mensch nichts fiir sich selbst zuriickbehilt oder Gott sich selbst mit
allem, was er ist und hat, ohne jede Ausnahme in seine Verfiigung gibt.
Dem entsprechen die Gebetsworte von Ignatius: ,,Du hast mir dies alles
gegeben, dir gebe ich es zuriick! Verfiige dariiber nach deinem Wohlge-
fallen!“ Allein so erreicht die Hingabe des Menschen an Gott jene Radi-
kalitit, die der Hingabe Gottes an den Menschen wiirdig ist, soweit die-
ser solches zu leisten vermag. Alle Stufen zusammen umschreiben das
wachsende Einschwingen des Menschen in die Grunddynamik des Uni-
versums und damit in seine Vollendung.

Die Voll-Hingabe, soweit der Mensch sie zu leisten vermag, die Chri-
stus nur verborgen enthilt, wird durch das ausdriickliche Hervortreten
Christi iiberboten. Indem wir niamlich an seiner Hingabe teilnehmen,
reift unsere Hingabe in iibermenschliche Dimensionen hinein. Das Teil-
nehmen aber geschieht in der und als die Taufe, die als das Grund-Sa-
krament alle, die sie empfangen, mit Christus so eint, daB sie seine Glie-
der unter ihm als dem mystischen Haupte werden. Damit stromt das
ihm eigene Gottesleben auf uns tiber, und so werden wir ,,der gottlichen
Natur teilhaftig® (2 Petr 1,4). Hineingenommen in seine géttliche Sohn-
schaft, ,,heiBen wir nicht nur Kinder Gottes, sondern sind es“ (1 Joh 3,1)
in aller Wahrheit. Seine Gottesgeburt setzt sich in uns fort, weshalb wir
wirklich ,,aus Gott geboren sind“ (Joh 1,13); die Geburt aus dem Schol3
unserer Mutter, wodurch wir die Menschennatur empfangen haben,
wird von der Geburt aus dem SchoB des ewigen Vaters, wodurch wir die
Gottesnatur empfangen, iiberhoht. Die Einheit mit Christi Menschwer-
dung hat das Verwachsen mit seinem Tod und seiner Auferstehung zur
Folge, wie Paulus erklért: ,Wenn wir namlich ihm gleich geworden sind
in seinem Tod, dann werden wir mit ihm auch in seiner Auferstehung
vereinigt sein.* (Rém 6,5) Daher besagt fir denselben Apostel das Er-
kennen Christi, daB sein Tod ihn prégen soll und er die Macht seiner
Auferstehung erfihrt (vgl. Phil 3,10).

Was in der Taufe ein fiir allemal geschehen ist, bestimmt unser gesam-
tes Leben oder wirkt sich auf allen Stufen seiner Entwicklung aus. Da-
bei kniipfen wir an das oben im Anschlul an Ignatius Gesagte an; na-



Johannes B. Lotz 282

mentlich bewegen wir uns darin, daB der Mensch in jene Hingabe hin-
einreift, mit der wir tiber alle Gaben hinaus uns selbst, unser ureigenes
Selbst Gott darbringen. Diese Vollendung der Hingabe wird in der
Menschwerdung aufgenommen, mit der Gott in Gestalt seines eigenen
Sohnes wahrhaft sich selbst an uns hingibt. Solcher GroBmut vermag
der Mensch allein dadurch zu entsprechen, daB er jetzt erst recht sich
selbst, sein ureigenes Selbst in Gottes Hinde legt, worin alle Gaben,
deren er michtig ist, eingeschlossen sind und tibertroffen werden; es
kommt nicht nur auf das Meine, sondern zuerst auf mich an. Die hier
verlangte Hingabe nihert sich nur dann derjenigen, die Christus selbst
vollzogen hat, wenn sie aus dem Kern meiner Person emporsteigt, inso-
fern dieser durch die Taufe gewandelt und damit ihm angeglichen ist.
Das ist mit dem Dahinschwinden aller Vorbehalte und mit dem Hinab-
reichen in jene Tiefe, in der alle meine Krifte versammelt sind, gleich-
bedeutend. Christus gleichgestaltet, vermag der Mensch erst das Ganze
ganz zu geben, wenn er sich dazu auch nur allmihlich durchringen kann.

Das hier geforderte Durchringen steht unter dem Gesetz des Weizen-
kornes, das allein dann, wenn es stirbt, viele Frucht bringt (vgl. Joh
12,24), oder unter der unerbittlichen Forderung, daf3 einer sein Leben
nur dann gewinnen kann, wenn er es um Christi willen drangibt (vgl. Lk
9,24). Anders ausgedriickt, geschieht das Durchringen unter dem Zei-
chen des Kreuzes, entfaltet es sich als ununterbrochene und stindig fort-
schreitende Kreuzigung. Die wahre Jingerschaft Christi schlieBt wesent-
lich ein, daB einer téglich sein Kreuz auf sich nimmt, weil er einzig so
mit ihm verbunden oder eins sein kann (vgl. Lk 9,23). Wer sich also dem
Kreuz entzieht, wichst nie wahrhaft mit Christus zusammen oder in ihn
hinein, was dem Verweigern der Voll-Hingabe gleichkommt. Die Kreu-
zigung aber besagt in diesem Zusammenhang, daB der Mensch allmih-
lich jeden Vorbehalt bis in dessen Wurzel abbaut, was nicht ohne
Schmerzen und meist nur durch viele Schmerzen moglich ist. Zuinnerst
liegt darin ein wahres Sterben des eigensiichtigen Ich, das um jeden
Preis sich selbst zu behalten strebt. In dem Mafe, wie sich einer dazu er-
hebt und so den Tod Christi in sich vollbringt, ist er ,,mit Christus ge-
storben“ und erginzt in seinem eigenen Leben, was an den Leiden Chri-
sti noch aussteht (Kol 2,20; vgl. 1,24). Er wird Schritt fiir Schritt »in der
Gemeinschaft mit Christus vollkommen“, womit er alles nur schatten-
hafte Dasein hinter sich 148t und in Christus, der ,,die Wirklichkeit ist,
hineinwachst (Kol 1,28; 2,17). Demnach hat der Mensch in der Voll-
Hingabe nichts zu verlieren; im Gegenteil nimmt die ihr innewohnende
Kreuzigung nur mit der Ich-Verkrampfung alles Schidliche weg, indem
sie uns zugleich in Christus vollendet.



Hingabe 283

Der Voll-Hingabe, die alles gibt, wird alles gegeben; denn die Kreuzi-
gung enthilt immer schon die Auferstehung, die Erniedrigung stets die
Erhshung. Gegeniiber dem sich selbst groBmiitig darbringenden Men-
schen 148t sich der groBmiitige Gott nicht an GroBmut tbertreffen; viel-
mehr wird in jedem nach dem MaBe seiner Aufnahmeféhigkeit die Herr-
lichkeit Christi zum Durchbruch kommen. Ein solcher gibt sich selbst
auf, ,,um Christus zu gewinnen und in ihm zu sein® oder den zu ergrei-
fen, von dem er ergtiffen wurde (Phil 3,8f.12). Nachdem er nicht mehr
von sich selbst eingenommen ist, wird er fortschreitend von Christus
eingenommen. Das in ihm verborgene Christusleben leuchtet strahlend
auf und verklirt den ganzen Menschen. Zugleich wird offenbar, was wir
als Kinder Gottes sind; unsere Gottihnlichkeit wird hervortreten, und
wir werden ihn schauen, wie er ist (vgl. 1 Joh 3,2). Die Voll-Hingabe un-
seres Menschlichen bereitet der vollen Mitteilung des Gottlichen, der
Vergottlichung die Wege. Dies alles geschieht wihrend unseres irdi-
schen Lebens schon wirklich, bleibt aber noch in Schleier gehillt; erst
nach dem Durchgang durch den Tod wird im anderen Leben ohne
Schleier enthiillt, wie Christi Herrlichkeit in uns méchtig geworden ist,
wie sie uns alle und die ganze Schopfung durchdringt. Wer sich selbst
behilt, verliert diese Lebensfiille, die einzig dem zuteil wird, der sich in
Gott hinein drangibt.

Auf dem Weg von der noch verhiillten Wandlung zu deren Enthiil-
lung begleitet uns Christus auf gottlich groBartige Weise durch sein Sa-
krament der Eucharistie. Indem er sich selbst, sein Fleisch und Blut in
die Gestalten von Brot und Wein verbirgt, kommt er uns unbegreiflich
nahe, stellt er sich uns als Wegzehrung fiir unsere Pilgerschaft zur Verfii-
gung. Das gilt fiir die ganze Zeit, ,,bis er einst wiederkommt®, unverbor-
gen, in seiner Macht und Herrlichkeit (1 Kor 11,26). Solange wir unter-
wegs sind, ist es an uns, ihn in dieser Unscheinbarkeit und EntduBerung
eines Stiickleins Brot und eines Schliickleins Wein zu verehren und ihm
unser Herz zu 6ffnen. Damit wir nicht unachtsam an ihm voriibergehen
und seine um unseretwillen angenommene Erniedrigung miBachten,
miissen wir unseren Hochmut bindigen und uns ebenfalls klein machen.
Dann gelangen wir auf dieselbe Stufe, auf die seine Liebe herabgestie-
gen ist und auf der wir, ebenfalls in Liebe herabsteigend, mit ihm eins
werden. In dem MabBe, in dem wir uns darauf einlassen, nimmt er uns
durch seine Niedrigkeit in seine Herrlichkeit hinein und bringt diese
fortschreitend in uns zum Durchbruch. Die uniiberbietbare Voll-Hin-
gabe Christi an uns verlangt unsere Voll-Hingabe an ihn ohne Vorbehalt
und bis in den Kern unseres Wesens.



Georg Eickhoff 284

Was in der Eucharistie beginnt, entwickelt sich durch zahllose Stufen
und vollendet sich im ewigen Leben als dem restlosen Ineinander-
schwingen der Voll-Hingabe von beiden Seiten, der absteigenden und
der aufsteigenden Hingabe. Je tiefer unser Dasein schon auf Erden in
dieses Zusammenspiel eingeht und es in sich ausprigt, desto inniger
werden wir mit der Grund-Dynamik des Universums eins. Indem wir bis
zum letzten uns drangeben, also den Weg Christi beschreiten, werden
wir bis zum letzten in Christus uns selbst gegeben und so mit der Fiille
Gottes begnadet.

Christliche Abenteurer

Narrheit und Ritterlichkeit bei Ignatius von Loyola
und Don Quijote von der Mancha

Georg Eickhoff, Berlin

Spanien wird gerne als eine Nation der Abenteurer verstanden. Spa-
nisch-christliches Abenteurertum vereint Tatendurst mit unbedingter
Dienstbereitschaft. Der christliche Abenteurer steigert seine Ideale bis
ins Wahnhafte. Seine Taten wachsen iiber menschliches Ma8 hinaus.
“Eine Aura des Messianischen und des Wahnsinns zugleich umstrahlt
den spanischen Helden des Glaubens. Wenn zwei oder drei Spanier im
Namen ihrer Hispanitdt versammelt sind, dann sei Don Quijote mitten
unter ihnen, schreibt José Ortega y Gasset!.

Don Quijote von der Mancha hat es mit seinem Kampf gegen die
Windmiihlen, die er fiir Riesen hilt, zur Sprichwortlichkeit gebracht.
Nur wenige literarische Figuren werden so oft zitiert wie der »Ritter von
der traurigen Gestalt“. Sein Autor Miguel de Cervantes Saavedra tritt
ganz hinter dem Romanhelden zuriick. Die Person des Dichters, seine
Intentionen und schlieBlich der Romantext selbst treten wirkungs-
geschichtlich in den Hintergrund. Aus dem literarischen Kontext gelost,
erhebt sich Don Quijote zum eigenstindigen mythischen Typos. Seine
auBlerordentlich komplexe Rezeptionsgeschichte schilt aus dem Roman
eine Symbolfigur des Idealismus und der Triumerei heraus. Don Qui-

' José Ortega y Gasset, Meditationen iiber Don Quijote, ins Deutsche iibertr. von Ulrich
Weber, Stuttgart 1959, 60.





