
Hingabe 
Zur Grunddynamik des Universums 

Johannes B. Lotz, München 

Die Frage nach der Grund-Dynamik, die das Universum bewegt, hält 
ebenso den christlichen Westen wie den Fernen Osten in Atem. Für 
beide kommt es darauf an, die alles umspannende Dynamik nach ihrer 
innersten Struktur und ihrer letzten Tiefe zu erfassen, um in sie ein- 
zuschwingen und danach das ganze Leben zu gestalten. Wer an ihr vor- 
beilebt oder ihr zuwiderlebt, wird an der Oberfläche des Daseins dahin- 
flanieren und oft an der Unabänderlichkeit der Grundstrukturen schei- 
tern. Daher ist es von äußerst existentieller Bedeutung, wie die Antwort 
auf die angedeutete Frage ausfällt, ja, ob überhaupt eine befriedigende 
Antwort gefunden wird. Absehend von der Vielgestaltigkeit solcher Ant- 
worten suchen wir der Antwort nachzugehen, die das Christentum den 
Menschen bietet. Näherhin gilt es, die dafür maßgebenden Zusammen- 
hänge nicht nur kühl distanziert zu registrieren, sondern sie in die Tiefe 
des Herzens aufzunehmen und mit ihnen einszuwerden. Allein auf diese 
Weise kommen wir zu einem lebensvollen Verstehen und zu jenem wirk- 
samen Aneignen, das unserer ganzen Person ihr Gepräge gibt oder sie 
von Grund auf umwandelt. 

Suchen wir in einigen ersten Umrissen zu verdeutlichen, welche Ei- 
genart jene Dynamik, christlich gesehen, aufweist, so drängt sich uns 
das, was das Wort •Hingabe" meint, auf. In ihr ist zwar ein Wissen ent- 
halten; doch zeigt sich ihr eigentliches und volles Wesen als Liebesge- 
schehen, weshalb sie auch einzig vom Liebenden wahrhaft mit-vollzo- 
gen werden kann. Ihr entspricht das liebende Wissen oder wissende 
Lieben. Daraus entspringt die Tat, die das so Ergriffene und uns Ergrei- 
fende in das Tun und Lassen unseres gesamten Lebens umsetzt. 

Schärfer bestimmt, prägt sich die Hingabe in zwei Richtungen aus. 
Die Hingabe Gottes an den Menschen vollendet sich in der Hingabe des 
Menschen an Gott. Man kann auch von der absteigenden und der auf- 
steigenden Hingabe sprechen; durch erstere teilt sich Gott dem Men- 
schen mit, während in letzterer der Mensch die Vereinigung mit Gott 
sucht und findet. Anders gesagt: die frei schenkende Liebe Gottes zum 
Menschen weckt die ebenso frei schenkende Liebe des Menschen zu 
Gott. In beiden Richtungen ist Christus als der Gott-Mensch der Mitt- 
ler, durch den der ewige Vater seinen Reichtum auf den Menschen über- 



Hingabe 273 

strömen läßt und durch den der Mensch sich selbst mit allem, was er ist 
und hat, demselben Vater darbringt und von ihm angenommen wird. In 
Christus erreicht die Hingabe von oben die Vollendung, die nicht über- 
boten werden kann; denn Christus ist das Größte, das Gott zu vergeben 
hat und in dem er uns alles geschenkt hat (vgl. Rom 8,32). Ebenso ge- 
langt die Hingabe von unten in Christus zu ihrer höchsten Aufgipfelung, 
weil wiederum der Gott-Mensch jede andere Gabe unendlich übertrifft 
und in ihm alle anderen Gaben zusammengefaßt sind, weil zugleich die 
Hingabe selbst jene Innigkeit gewinnt, die allein der Gott-Mensch zu 
vollziehen imstande ist, die am tiefsten in Gott eindringt. 

Die Grunddynamik des Universums als Hingabe von oben 

Zu allen Zeiten hat man sich darüber Gedanken gemacht, woher der 
Mensch kommt und die Welt, die ihn umgibt und trägt und ohne die er 
nicht leben kann. Weder der blinde Zufall noch die eherne Notwendig- 
keit genügen als Erklärung. An deren Stelle setzt das Christentum, vor- 
bereitet durch Piaton, das Gute, das sowohl dem Zufall als auch der 
Notwendigkeit überlegen ist. Das Gute als Ursprung besagt nämlich, 
daß der Gebende spendet, weil er gut ist und den anderen Gutes gönnt. 
Und darin liegt bereits, daß der Grund seines Spendens nicht die ihn 
zwingende Notwendigkeit ist, sondern die Liebe, die sich in freier Zu- 
wendung über den Empfangenden neigt. Diese liebende Güte oder gü- 
tige Liebe vermag es sozusagen nicht, ihren Reichtum für sich allein zu- 
rückzuhalten ; vielmehr fühlt sie sich gedrängt, ihn in möglichst hohem 
Maße über andere zu ergießen, wobei sie sich als die vollendete Freige- 
bigkeit darstellt. Sie gibt, nicht um zu empfangen oder ohne zu empfan- 
gen; sie gibt allein, um die anderen reich zu machen. Also geht es um 
das ganz reine Geben, das nicht einmal andere vorfindet, sondern sie 
erst ins Dasein ruft, um ihnen geben zu können. 

Das reine Geben verwirklicht sich in zwei Stufen, die wir an Gott auf- 
weisen, weil allein er das reine Geben vollzieht; denn er ist die grenzen- 
lose Fülle, die nichts empfangen kann, weil sie schon alles umfaßt, und 
außer der es nichts gibt, das er empfangen könnte. Auf der ersten Stufe 
des Gebens spendet Gott endliche Gaben, von denen jede ein endlicher 
Anteil an seiner unendlichen Fülle ist. Solche Gaben sind die außergött- 
lichen Anderen selbst samt allem, was sie sind und haben. Auf der zwei- 
ten Stufe schenkt Gott sich selbst oder teilt er den anderen sein unendli- 
ches oder göttliches Leben mit, soweit das möglich ist. Seiner Freigebig- 
keit genügt es nicht, von ihm selbst verschiedene, endliche Gaben auszu- 
teilen; vielmehr verlangt seine Liebe, daß er sich selbst als die eine, 



Johannes B. Lotz 21A 

unvergleichliche, unendliche Gabe den anderen übereignet. Erst hier, 
wenn nämlich der Gebende sich selbst gibt, kann von Hingabe im vollen 
Sinn des Wortes die Rede sein. Solange hingegen der Gebende statt sich 
selbst andere Gaben schenkt, geschieht die Hingabe nur als Gabe, wobei 
freilich die Gaben zur Hingabe unterwegs sind oder für diese den Weg 
bereiten. 

In die Hingabe als Spenden von Gaben führt Ignatius von Loyola mit 
der letzten Betrachtung seiner •Exerzitien", nämlich mit der •Betrach- 
tung zum Erlangen der Liebe" (contemplatio ad amorem obtinendum) 
ein. Sie entfaltet sich in vier immer tiefer dringenden Schritten, wobei 
sie allmählich von den Gaben zum Geber selbst gelangt. 

Der erste Schritt umfaßt mit seinem Blick alle Menschen und alle 
Dinge, die uns die Erfahrung in einer fast unabsehbaren Vielgestaltig- 
keit bietet, und dringt von ihrer Außenseite bis zu jenem inneren Grund 
vor, in dem sie sich als Gaben Gottes darstellen. Durch alle vordergrün- 
digen Geber leuchtet in einer solchen Besinnung immer deutlicher der 
letzte Geber auf. Dabei zeigt sich der hier waltende einzigartige Zusam- 
menhang, vermöge dessen die Gabe nie ohne den Geber ist, sondern im- 
mer nur durch Gottes ständiges Geben zu uns gelangt. Wenn dieses 
Geben aufhörte, wären keine Gaben mehr zu finden, weshalb in jeder 
Gabe der göttliche Geber stets etwas von sich selbst, ja sich selbst gibt. 

Der zweite Schritt bedenkt, daß Gott in seinen Gaben tätig oder am 
Werke ist, indem er sie uns nicht nur reicht, sondern sie auch für uns 
herstellt oder bereitet. Dabei setzt er seine Allmacht für uns ein, die uns 
selbst und alles aus dem Nichts hervorruft und alles so herrlich ausstat- 
tet, daß es uns nicht nur zum Nutzen gereicht, sondern uns auch Freude 
bringt und immer wieder einen Strahl des Glücks aufblitzen läßt. 

Der dritte Schritt betrachtet, daß Gott wegen seines Tätigseins uns un- 
unterbrochen nahe oder bei uns anwesend ist, und zwar so, daß er uns 
nicht nur äußerlich berührt, sondern auch uns und alles bis ins Innerste 
durchdringt. Das Geben und Bereiten der Gaben fällt notwendig mit 
Gottes An-wesen um uns und in uns zusammen, ja, es kann niemals 
ohne solches An-wesen geschehen, wodurch Gott in ihnen wahrhaft sich 
selbst gibt. 

Der vierte Schritt krönt die drei vorausgehenden, indem er alle Gaben 
wie Strahlen aus der Sonne oder wie Rinnsale aus der Quelle erfährt; 
diese Bilder gebraucht Ignatius selbst. Damit wird ausdrücklich die Ein- 
heit der Gaben mit dem göttlichen Geber sichtbar, der in ihnen etwas 
von sich selbst und letztlich wahrhaft sich selbst gibt. Sein Geben 
sprengt alle Grenzen, und seine Liebe drängt ihn, in allen Gaben sich 
selbst uns zu schenken. Folglich zielen alle Gaben auf die Hingabe Got- 



275 Hingabe 

tes selbst an uns und somit auf jene Hingabe hin, in der sich alles Geben 
erst erfüllt. 

Nach allem ist in der ersten Stufe des reinen Gebens dessen zweite 
Stufe vorgebildet, aber noch nicht erreicht. Bisher ist nämlich die Hin- 
gabe immer noch an die Gaben gebunden, da Gott sich selbst ja nur da- 
durch gibt, daß er die Gaben gibt. Darüber hinaus greift die Hingabe, 
mit der Gott die Sphäre der Gaben übersteigt und sich selbst unmittel- 
bar gibt. Das geschieht im Geheimnis der Menschwerdung, in dem der 
ewige Vater durch die Vermittlung des Heiligen Geistes seinen ihm we- 
sensgleichen Sohn uns schenkt, damit er einer von uns Menschen sei 
und so zu uns, ja sogar uns gehöre. Hiermit wird die Hingabe rein als sie 
selbst verwirklicht und so zur Grund-Dynamik des Universums erhoben, 
die allen Menschen und allen Dingen ihr tiefstes Gepräge verleiht. Dem- 
entsprechend kommt es darauf an, in all den oft wirren Geschehnissen 
unseres Daseins zu der ihnen innewohnenden und sie zutiefst bewegen- 
den Christus-Dynamik vorzudringen und sich von ihr erfassen zu lassen. 

Die Hingabe Gottes an uns Menschen in Christus gewinnt ihre beson- 
dere Intensität durch die Weise, wie die Menschwerdung geschieht. 
Dazu führt uns der Christus-Hymnus, den uns der Apostel Paulus in sei- 
nem Brief an die Philipper (2,6-11) geschenkt hat, mit starker Eindring- 
lichkeit. Einerseits ist Christus mit dem ewigen Vater in der Gottheit 
eins, mit ihm der eine Gott, weshalb in der Menschwerdung sich wahr- 
haft' Gott an uns Menschen hingibt. Andererseits •hielt er aber nicht 
daran fest, wie Gott zu sein", nämlich in seiner Menschengestalt seine 
volle Gottesherrlichkeit zu wahren, weil er dadurch noch in einem letz- 
ten Abstand von unserem Menschlichen geblieben oder noch nicht ganz 
in dieses eingegangen wäre, also sich noch nicht ganz uns hingegeben 
hätte. Um jeden derartigen Vorbehalt zu überwinden, •entäußerte er 
sich" seiner Gottesherrlichkeit, ließ er sie nicht zum Durchbruch kom- 
men oder hielt sie so zurück, daß sie seiner Menschengestalt nicht den 
Gottesglanz verleihen konnte, der ihr seit seiner Auferstehung von den 
Toten eigen ist. Damit •erniedrigte er sich" und wurde uns •Menschen 
gleich"; in aller Wahrheit übernahm er das •Leben eines Menschen" mit 
all seinen Grenzen, wodurch er namentlich wie wir Knechte Gottes als 
•Knecht" oder sogar als •Sklave" vor den ewigen Vater hintrat. Solche 
Hingabe vermag allein die Liebe zu leisten, der nichts zuviel und die 
alles zu geben bereit ist. 

Trotz allem bisher Gesagten ist die Hingabe noch nicht ausgeschöpft. 
Der menschgewordene Sohn, der von sich aus ohne jede Schuld ist, hat 
nämlich als das Lamm Gottes unsere Schuld auf sich genommen, weil er 
sich nicht nur an den kleinen, sondern auch an den sündigen Menschen 



Johannes B. Lotz 276 

hingeben und damit in die Gemeinschaft der Sünder eintreten wollte. 
Zum Ausgleich für den Ungehorsam des ersten Adam im Paradies ist er 
als der zweite Adam •gehorsam"; die Hingabe, die jener verweigert hat, 
überwindet dieser durch seine Hingabe. Hier zeigt sich erst recht mit al- 
ler Deutlichkeit, daß er sich nichts erspart, indem er sich stellvertretend 
für uns zum •Sünder" macht und sich so unserem äußersten Elend aus- 
liefert. Er nimmt uns in seine eigene Hingabe hinein, weshalb wir uns 
mit seiner Hingabe dem ewigen Vater darbringen können. Damit voll- 
zieht er auf die großartigste Weise die Versöhnung des sündigen Men- 
schen mit dem Gott, von dem er sich durch die Sünde getrennt hat, wie 
Paulus besonders in dem Brief an die Kolosser herausarbeitet (vgl. Kol 
1,20). Das Geheimnis der Erlösung ist die Hingabe des Sohnes bis in 
unsere Sünde hinein, wodurch in dieser die Hingabe des Sohnes an den 
ewigen Vater mächtig wird. 

Das ganze Ausmaß dessen, was hierin enthalten ist, wird erst offen- 
bar, wenn wir darauf hinblicken, daß die Sünde •zum Tode führt" oder 
der •Sold der Sünde der Tod ist" (Rom 5,21; 6,23). Weil der mensch- 
gewordene Sohn sich unserer Sünde in ihrem vollen Umfang aussetzt, 
wird er also •gehorsam bis zum Tod" (Phil 2,8). Indem er unser Todes- 
schicksal in seiner ungemilderten Schärfe durchleidet, vollendet er seine 
Hingabe an uns und für uns. Das ist durch die oben umschriebene 
Weise der Menschwerdung oder durch seine Entäußerung möglich ge- 
worden. Wenn er nämlich von Anfang an den großen Glanz seiner Gott- 
heit in seiner Menschheit hätte zum Durchbruch kommen lassen, wäre 
er nicht leidensfähig und für den Tod nicht zugänglich gewesen. Allein 
das Zurückhalten seiner Gottesherrlichkeit und das Zulassen aller Men- 
schennot hat die Voraussetzung für seine Hingabe bis in unseren Tod 
hinein geschaffen. Dies ist nicht so zu verstehen, als ob das Kreuz ein 
dialektischer Gegenpol zur Herrlichkeit des göttlichen Seins wäre. Viel- 
mehr ist das verbergende •Zurückbehalten" der Herrlichkeit selber das 
Offenbarwerden ihres verschenkten Reichtums. Das Sich-verbergen ist 
das Sich-gewähren, der Anfang der Enthüllung. Ohne jene Entäußerung 
und ohne die damit gegebene Teilnahme an unserem Tod hätte die Hin- 
gabe des Gottessohnes an uns nie ihre letzte Vollendung erreichen kön- 
nen. 

Noch bleibt die Fortsetzung des paulinischen Christus-Hymnus •bis 
zum Tod am Kreuze" zu bedenken (Phil 2,8). Zum Tod am Kreuz wur- 
den im Altertum einzig die allerschlimmsten Verbrecher verurteilt, wes- 
halb darin die äußerste Zuspitzung und der dunkelste Abgrund des To- 
des liegen. Damit tritt die Verwurzelung des Todes in der Sünde nach 
ihrer schrecklichsten Ausprägung zutage. Wiederum zeigt sich, wie der 



Hingabe 277 

menschgewordene Gottessohn wahrhaftig nichts von dem ausschließt, 
was unser Menschenschicksal auch nur am Rande mit sich bringt, um 
ganz mit uns einszuwerden in einer Hingabe, die keine Grenzen kennt. 
Die Kehrseite davon kommt in dem schmerzvollen Ausruf am Kreuz 
zum Ausdruck: •Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?" 
(Mk 15,34) Darin sammelt sich die aus der Sünde wuchernde Gottver- 
lassenheit aller Zeiten und steigt zum Himmel oder zum ewigen Vater 
empor. Das unbegreifliche Geheimnis, wie der Sohn vom Vater verlas- 
sen sein konnte, weist uns noch einmal darauf hin, daß Christus bei sei- 
ner Hingabe an uns bis zum Äußersten gegangen ist; er hat sich so sehr 
auf unsere Seite gestellt, daß er an der Trennung vom Vater teilnahm, in 
die wir verstrickt waren. Freilich blieb er trotzdem mit seinem Vater 
eins, wie sein allerletztes Wort zeigt: •Vater, in deine Hände lege ich 
meinen Geist." (Lk 23,46) Seine Hingabe an uns hätte ihren Sinn verlo- 
ren, wenn er sie nicht gerade als der einziggeborene Sohn des ewigen 
Vaters vollzogen hätte. 

Hieraus erklärt sich der ungeheure Umschwung, der den abschließen- 
den Teil des paulinischen Christus-Hymnus bildet. •Darum hat ihn Gott 
über alle erhöht und ihm den Namen verliehen, der alle übrigen Namen 
übertrifft." (Phil 2,9) In seiner Erniedrigung reift seine Erhöhung und in 
seiner Entäußerung der Durchbruch seiner Gottesherrlichkeit in seinem 
Menschlichen. Er, der durch die Hingabe an uns zum Knecht wurde, 
den man durch Beugen des Knies verspottete, tritt in seiner Auferste- 
hung als der Herr des Weltalls hervor, den •alle im Himmel, auf Erden 
und unter der Erde" durch Beugen der Knie verehren (Phil 2,10). Das- 
selbe werden alle mit ihrem Munde bekennen •zur Ehre Gottes, des Va- 
ters" (Phil 2,11), wodurch die Gottverlassenheit in die innigste Einigung 
mit dem Vater einmündet. Mit dem angedeuteten Umschwung hört die 
Hingabe des Gottessohnes an uns Menschen nicht auf, sondern erreicht 
ihre höchste Vollendung. Er ist nämlich als •der Erstgeborene der To- 
ten" auferstanden (Kol 1,18), mit dessen Auferstehung unsere Auf- 
erweckung so untrennbar verbunden ist, daß einer, der nicht an diese 
glaubt, ohne weiteres jene leugnet (vgl. 1 Kor 15,13). Seine Hingabe an 
uns gipfelt also darin, daß er uns in seine Gottesherrlichkeit hinein- 
nimmt oder diese auf uns überströmen läßt. Wir dürfen sogar sagen, daß 
er dazu unsere Knechtsgestalt annimmt, um uns seiner Gottesgestalt teil- 
haftig zu machen. Dabei unterwirft er sich dem Äußersten der Gottver- 
lassenheit, um uns in die innigste Einigung mit seinem ewigen Vater zu 
erheben. Er geht sozusagen von seinem ewigen Vater weg, um uns dort 
abzuholen, wohin wir uns verirrt haben, und uns so in den Schoß dessel- 
ben Vaters zurückzuholen. Demnach fällt seine Hingabe an uns mit un- 



Johannes B. Lotz 278 

serer Ver-gött-lichung zusammen, worin am deutlichsten zum Ausdruck 
kommt, daß Gott durch seinen Sohn sich selbst uns schenkt. 

Dieses Geschehen hat sich ein für allemal ereignet, als •die Fülle der 
Zeiten" gekommen war (Eph 1,10), die mit der Fülle der Heilstaten Got- 
tes gleichbedeutend ist. Wiederum wollte Gottes Liebe sich damit nicht 
zufrieden geben; vielmehr sollte dasselbe Geschehen alle Jahrtausende 
bis zu seiner Wiederkunft durchdringen und in ihnen allen anwesend 
sein. Dazu ersann seine unergründliche Weisheit das Sakrament der Eu- 
charistie, der frohen Danksagung, dessen Vollzug in der jeweiligen Zeit 
die Menschwerdung, den Opfertod und die Verherrlichung Christi ge- 
genwärtig setzt und heilswirksam macht. Immer neu entäußert sich Chri- 
stus in unsere Niedrigkeit, um uns immer neu und immer tiefer in seine 
Herrlichkeit hineinzunehmen. 

Die Hingabe Christi an uns, die sich in der Eucharistiefeier jedesmal 
ereignet, findet in der Weise, wie dieses Sakrament vollzogen wird, ihren 
stärksten Ausdruck. Hierher gehört Christi Wort: •Mein Fleisch ist 
wahrhaft eine Speise, und mein Blut ist wahrhaft ein Trank." (Joh 6,55) 
Er macht sich zu unserer Nahrung, indem er unter den Gestalten von 
Brot und Wein uns sein Fleisch und sein Blut und damit sich selbst 
reicht. Er entäußert sich selbst in ein Stücklein Brot und in ein Schlück- 
lein Wein, um sich so auf das Innigste mit uns zu vereinigen. Dabei wer- 
den nicht wie bei der gewöhnlichen Ernährung Brot und Wein in unser 
Fleisch und Blut verwandelt, sondern umgekehrt, dieses Brot und dieser 
Wein, in denen uns Christus entgegenkommt, wandeln uns fortschrei- 
tend in sein Fleisch und sein Blut und damit in den Herrn selbst. Ver- 
möge der alle Grenzen überbietenden Entäußerung seiner selbst geht er 
in eine Verborgenheit ein, die ihn jedem, auch dem abscheulichsten 
Mißbrauch aussetzt, nicht nur durch Unglauben, Herzenskälte und 
Gleichgültigkeit, sondern auch durch Schänden der eucharistischen Ge- 
stalten, wozu der Widersacher immer wieder Menschen verführt hat. 
Doch wird Derartiges von der unbegreiflichen Innigkeit überstrahlt, mit 
der in diesem Sakrament Gott und Mensch ineinander eingehen, Gott 
bis an die Grenze des Möglichen ganz Mensch und der Mensch eben- 
falls bis an die Grenze des Möglichen ganz Gott wird. 

Die Grunddynamik des Universums als Hingabe von unten 

Der in Christus geschehenden Hingabe Gottes an den Menschen ant- 
wortet die ebenfalls durch Christus vermittelte Hingabe des Menschen 
an Gott. In diesem Kreislauf, dessen zweite Phase durch die erste er- 
möglicht wird, vollendet sich die Grunddynamik des Universums. Dabei 



Hingabe 279 

greifen das Wirken Gottes und das des Menschen so ineinander, daß 
dieses von jenem keineswegs notwendig ausgelöst wird; vielmehr tritt 
die Freiheit des Menschen dazwischen, der sich Gott zu-sagen soll, ihm 
aber auch seine Ab-sage entgegenschleudern kann. Vermöge seiner Frei- 
heit ist der Mensch auch imstande, ebenso seine Zusage wie seine Ab- 
sage Gott in vielen Stufen der Intensität darzubringen. Bis er zur Hin- 
gabe seines ganzen Wesens an Gott gelangt, hat er sich meist mühsam 
durchzuringen, weil er an der sichtbaren Welt so sehr hängt, daß er für 
Gottes verborgene Herrlichkeit keinen Blick und kein Herz hat. Eine 
Umstellung ist erforderlich, die das Vordergründige für das Hintergrün- 
dige transparent macht, wodurch dieses die Oberhand über jenes ge- 
winnt. Dazu genügt es nicht, die Wendung mit dem rationalen Denken 
zu vollziehen; vielmehr muß der ganze Mensch mit allen seinen Kräften, 
besonders mit seiner überrationalen Tiefe daran beteiligt sein. In dieser 
Tiefe wird das Wissen mit dem Lieben eins, ja in das Lieben eingebettet, 
von ihm geführt und vorangetrieben. Zugleich ist das gesamte mensch- 
liche Bemühen in das Wirken des Heiligen Geistes hineingenommen, 
der uns durch Christus gegeben ist und durch den •die Liebe Gottes 
ausgegossen ist in unsere Herzen" (Rom 5,5). Weil das Herz die innerste 
Kammer des Menschen meint, durchdringt uns der Geist Gottes bis in 
unseren verborgensten Grund, worin er sich als die Liebe entfaltet, die 
unsere eigene Liebe weckt und uns zu Gott hinbewegt. Namentlich bil- 
det er uns zu Christus hin und gestaltet uns ihm gleich, so daß sich seine 
Hingabe an den ewigen Vater in unserer Hingabe an denselben Vater 
fortsetzt. Indem wir uns in dieses Gnadengeschehen hineinversenken, 
überwinden wir die Verschlossenheit unseres selbstsüchtigen Ich und 
werden zu der Hingabe unseres ganzen Wesens fähig, die allein als die 
würdige Antwort auf die Hingabe Gottes an uns und als die Fortsetzung 
der Hingabe Christi an den ewigen Vater gelten kann. Zum angemesse- 
nen Vollzug solcher Hingabe gehört unser Hinabsteigen in die angedeu- 
tete Geheimnistiefe, wodurch wir sie uns ebenso an-eignen wie uns ihr 
über-eignen. 

Was wir so beschrieben haben, ist die christliche Meditation, deren 
Anfänge - wenigstens einige - als Wurzel der Hingabe von unten unent- 
behrlich sind und die sich zusammen mit dem Fortschreiten der Hin- 
gabe selbst zu ihrer vollen Blüte entfaltet. Der hier angedeutete Weg 
kann auf zwei Weisen beschritten werden; jede von beiden ist durch 
Christus vermittelt, wobei er jedoch in der einen noch verborgen bleibt, 
während er in der anderen ausdrücklich hervortritt. Anders gesagt, geht 
es in der einen Weise um Gottes Gaben, mittels deren er sich uns mit- 
teilt, in der anderen Weise hingegen um Gott selbst, der über alle seine 



Johannes B. Lotz 280 

Gaben hinaus uns sein eigenes Leben auf unbegreiflichen Wegen spen- 
det. 

Die eine Weise setzt bei den vier Stufen an, die nach unseren obigen 
Erläuterungen Ignatius von Loyola in seiner •Betrachtung zum Erlan- 
gen der Liebe" entwickelt. Indem sich der Mensch in Gottes Gaben ver- 
senkt, erfährt er sich und die Welt mit allem, was er ist und hat, als Ga- 
ben, die von Gott ausgehen. Er steht also nicht äußerlich den verschlos- 
senen Dingen und Menschen gegenüber, sondern tritt in ihre sich öff- 
nende Gottestiefe ein, wobei er die Dynamik des Gebens berührt, aus 
der sie ohne Unterlaß herkommen. Dadurch wird in ihm selbst die Be- 
reitschaft, ja der Drang zum Geben geweckt, woraus die Hingabe er- 
wächst, mit der er alles und vor allem sich selbst dem gebenden Gott zu- 
rück-gibt. Je reifer solche Hingabe wird, desto entschiedener befreit sie 
sich von allen Vorbehalten. Sie nähert sich der Voll-Hingabe, die Igna- 
tius mit den herrlichen Worten: •Nimm hin, o Herr, meine ganze Frei- 
heit", zum Ausdruck bringt. 

Was so auf der ersten Stufe beginnt, wird im Durchlaufen der drei fol- 
genden Stufen vertieft und an Intensität gesteigert. Das Geben erweist 
sich nämlich als das tätige Geben, mit dem Gott die Gaben, die er uns 
darreicht, selbst bereitet. Damit werden wir angetrieben, ebenfalls für 
Gott tätig zu sein oder durch unser Tun dazu beizutragen, daß er in uns 
selbst und in der ganzen Welt gemäß seiner unvergleichlichen Größe an- 
erkannt und geehrt werde, daß ihm die Anbetung und der Lobpreis dar- 
gebracht werden, die ihm gebühren. Darin liegt bereits unser Bemühen 
um das Wachstum des Gottesreiches und um das Geschehen des alier- 
heiligsten Willens Gottes. Solch tätige Hingabe an Gott übertrifft an 
Kraft den ersten Schritt, insofern sie das Zurückgeben nicht nur mit dem 
Herzen vollzieht, sondern auch mit Taten vollendet, in denen es sich 
ausprägt. 

Auf der dritten Stufe begegnet uns Gott als der durch sein tätiges Ge- 
ben und in diesem An-wesende, der uns ständig seine Nähe schenkt, ja 
uns immer näherkommt. Davon ergriffen und manchmal überwältigt, 
spüren wir, wie wir in das Bestreben hineingezogen werden, auch unse- 
rerseits vor dem uns zugewandten Gott anzuwesen, ihn, den an-wesen- 
den, im Blick zu behalten und nicht länger gedanken- und herzlos an 
ihm vorbeizuleben. Wiederum wird eine intensivere Stufe der Hingabe 
erreicht, die wegen unserer zunehmenden Offenheit den an-wesenden 
Gott immer deutlicher hervortreten läßt und uns in eine ständig innigere 
und alles durchziehende oder sozusagen ununterbrochene Wachheit des 
Herzens hineingeleitet. Darin lebte Ignatius, der uns auf das Gott- 
suchen und Gott-finden in allem hinweist. 



Hingabe 281 

Von den drei bisher vollzogenen Stufen vorbereitet, betreten wir die 
vierte Stufe, die alle Gaben auf Gott selbst hin transparent macht, wobei 
sich diese als Strahlen aus seiner grenzenlosen Herrlichkeit zeigen. Da- 
mit wird jeder unserer Versuche hinfällig, Gott durch Gaben zufrieden- 
stellen zu wollen; vielmehr erhebt uns Gott, der an uns sich selbst ohne 
Maß verschenkt, zu der Möglichkeit und Bereitschaft, ihm statt aller Ga- 
ben und in allen Gaben uns selbst, unser innerstes und ureigenes Selbst 
zu geben oder zu über-eignen. Erst das ist die Voll-Hingabe, durch die 
der Mensch nichts für sich selbst zurückbehält oder Gott sich selbst mit 
allem, was er ist und hat, ohne jede Ausnahme in seine Verfügung gibt. 
Dem entsprechen die Gebetsworte von Ignatius: •Du hast mir dies alles 
gegeben, dir gebe ich es zurück! Verfüge darüber nach deinem Wohlge- 
fallen!" Allein so erreicht die Hingabe des Menschen an Gott jene Radi- 
kalität, die der Hingabe Gottes an den Menschen würdig ist, soweit die- 
ser solches zu leisten vermag. Alle Stufen zusammen umschreiben das 
wachsende Einschwingen des Menschen in die Grunddynamik des Uni- 
versums und damit in seine Vollendung. 

Die Voll-Hingabe, soweit der Mensch sie zu leisten vermag, die Chri- 
stus nur verborgen enthält, wird durch das ausdrückliche Hervortreten 
Christi überboten. Indem wir nämlich an seiner Hingabe teilnehmen, 
reift unsere Hingabe in übermenschliche Dimensionen hinein. Das Teil- 
nehmen aber geschieht in der und als die Taufe, die als das Grund-Sa- 
krament alle, die sie empfangen, mit Christus so eint, daß sie seine Glie- 
der unter ihm als dem mystischen Haupte werden. Damit strömt das 
ihm eigene Gottesleben auf uns über, und so werden wir •der göttlichen 
Natur teilhaftig" (2 Petr 1,4). Hineingenommen in seine göttliche Sohn- 
schaft, •heißen wir nicht nur Kinder Gottes, sondern sind es" (1 Joh 3,1) 
in aller Wahrheit. Seine Gottesgeburt setzt sich in uns fort, weshalb wir 
wirklich •aus Gott geboren sind" (Joh 1,13); die Geburt aus dem Schoß 
unserer Mutter, wodurch wir die Menschennatur empfangen haben, 
wird von der Geburt aus dem Schoß des ewigen Vaters, wodurch wir die 
Gottesnatur empfangen, überhöht. Die Einheit mit Christi Menschwer- 
dung hat das Verwachsen mit seinem Tod und seiner Auferstehung zur 
Folge, wie Paulus erklärt: •Wenn wir nämlich ihm gleich geworden sind 
in seinem Tod, dann werden wir mit ihm auch in seiner Auferstehung 
vereinigt sein." (Rom 6,5) Daher besagt für denselben Apostel das Er- 
kennen Christi, daß sein Tod ihn prägen soll und er die Macht seiner 
Auferstehung erfährt (vgl. Phil 3,10). 

Was in der Taufe ein für allemal geschehen ist, bestimmt unser gesam- 
tes Leben oder wirkt sich auf allen Stufen seiner Entwicklung aus. Da- 
bei knüpfen wir an das oben im Anschluß an Ignatius Gesagte an; na- 



Johannes B. Lotz TOO 

mentlich bewegen wir uns darin, daß der Mensch in jene Hingabe hin- 
einreift, mit der wir über alle Gaben hinaus uns selbst, unser ureigenes 
Selbst Gott darbringen. Diese Vollendung der Hingabe wird in der 
Menschwerdung aufgenommen, mit der Gott in Gestalt seines eigenen 
Sohnes wahrhaft sich selbst an uns hingibt. Solcher Großmut vermag 
der Mensch allein dadurch zu entsprechen, daß er jetzt erst recht sich 
selbst, sein ureigenes Selbst in Gottes Hände legt, worin alle Gaben, 
deren er mächtig ist, eingeschlossen sind und übertroffen werden; es 
kommt nicht nur auf das Meine, sondern zuerst auf mich an. Die hier 
verlangte Hingabe nähert sich nur dann derjenigen, die Christus selbst 
vollzogen hat, wenn sie aus dem Kern meiner Person emporsteigt, inso- 
fern dieser durch die Taufe gewandelt und damit ihm angeglichen ist. 
Das ist mit dem Dahinschwinden aller Vorbehalte und mit dem Hinab- 
reichen in jene Tiefe, in der alle meine Kräfte versammelt sind, gleich- 
bedeutend. Christus gleichgestaltet, vermag der Mensch erst das Ganze 
ganz zu geben, wenn er sich dazu auch nur allmählich durchringen kann. 

Das hier geforderte Durchringen steht unter dem Gesetz des Weizen- 
kornes, das allein dann, wenn es stirbt, viele Frucht bringt (vgl. Joh 
12,24), oder unter der unerbittlichen Forderung, daß einer sein Leben 
nur dann gewinnen kann, wenn er es um Christi willen drangibt (vgl. Lk 
9,24). Anders ausgedrückt, geschieht das Durchringen unter dem Zei- 
chen des Kreuzes, entfaltet es sich als ununterbrochene und ständig fort- 
schreitende Kreuzigung. Die wahre Jüngerschaft Christi schließt wesent- 
lich ein, daß einer täglich sein Kreuz auf sich nimmt, weil er einzig so 
mit ihm verbunden oder eins sein kann (vgl. Lk 9,23). Wer sich also dem 
Kreuz entzieht, wächst nie wahrhaft mit Christus zusammen oder in ihn 
hinein, was dem Verweigern der Voll-Hingabe gleichkommt. Die Kreu- 
zigung aber besagt in diesem Zusammenhang, daß der Mensch allmäh- 
lich jeden Vorbehalt bis in dessen Wurzel abbaut, was nicht ohne 
Schmerzen und meist nur durch viele Schmerzen möglich ist. Zuinnerst 
liegt darin ein wahres Sterben des eigensüchtigen Ich, das um jeden 
Preis sich selbst zu behalten strebt. In dem Maße, wie sich einer dazu er- 
hebt und so den Tod Christi in sich vollbringt, ist er •mit Christus ge- 
storben" und ergänzt in seinem eigenen Leben, was an den Leiden Chri- 
sti noch aussteht (Kol 2,20; vgl. 1,24). Er wird Schritt für Schritt •in der 
Gemeinschaft mit Christus vollkommen", womit er alles nur schatten- 
hafte Dasein hinter sich läßt und in Christus, der •die Wirklichkeit ist", 
hineinwächst (Kol 1,28; 2,17). Demnach hat der Mensch in der Voll- 
Hingabe nichts zu verlieren; im Gegenteil nimmt die ihr innewohnende 
Kreuzigung nur mit der Ich-Verkrampfung alles Schädliche weg, indem 
sie uns zugleich in Christus vollendet. 



Hingabe 283 

Der Voll-Hingabe, die alles gibt, wird alles gegeben; denn die Kreuzi- 
gung enthält immer schon die Auferstehung, die Erniedrigung stets die 
Erhöhung. Gegenüber dem sich selbst großmütig darbringenden Men- 
schen läßt sich der großmütige Gott nicht an Großmut übertreffen; viel- 
mehr wird in jedem nach dem Maße seiner Aufnahmefähigkeit die Herr- 
lichkeit Christi zum Durchbruch kommen. Ein solcher gibt sich selbst 
auf, •um Christus zu gewinnen und in ihm zu sein" oder den zu ergrei- 
fen,' von dem er ergriffen wurde (Phil 3,8 f. 12). Nachdem er nicht mehr 
von sich selbst eingenommen ist, wird er fortschreitend von Christus 
eingenommen. Das in ihm verborgene Christusleben leuchtet strahlend 
auf und verklärt den ganzen Menschen. Zugleich wird offenbar, was wir 
als Kinder Gottes sind; unsere Gottähnlichkeit wird hervortreten, und 
wir werden ihn schauen, wie er ist (vgl. 1 Joh 3,2). Die Voll-Hingabe un- 
seres Menschlichen bereitet der vollen Mitteilung des Göttlichen, der 
Vergöttlichung die Wege. Dies alles geschieht während unseres irdi- 
schen Lebens schon wirklich, bleibt aber noch in Schleier gehüllt; erst 
nach dem Durchgang durch den Tod wird im anderen Leben ohne 
Schleier enthüllt, wie Christi Herrlichkeit in uns mächtig geworden ist, 
wie sie uns alle und die ganze Schöpfung durchdringt. Wer sich selbst 
behält, verliert diese Lebensfülle, die einzig dem zuteil wird, der sich in 
Gott hinein drangibt. 

Auf dem Weg von der noch verhüllten Wandlung zu deren Enthül- 
lung begleitet uns Christus auf göttlich großartige Weise durch sein Sa- 
krament der Eucharistie. Indem er sich selbst, sein Fleisch und Blut in 
die Gestalten von Brot und Wein verbirgt, kommt er uns unbegreiflich 
nahe, stellt er sich uns als Wegzehrung für unsere Pilgerschaft zur Verfü- 
gung. Das gilt für die ganze Zeit, •bis er einst wiederkommt", unverbor- 
gen, in seiner Macht und Herrlichkeit (1 Kor 11,26). Solange wir unter- 
wegs sind, ist es an uns, ihn in dieser Unscheinbarkeit und Entäußerung 
eines Stückleins Brot und eines Schlückleins Wein zu verehren und ihm 
unser Herz zu öffnen. Damit wir nicht unachtsam an ihm vorübergehen 
und seine um unseretwillen angenommene Erniedrigung mißachten, 
müssen wir unseren Hochmut bändigen und uns ebenfalls klein machen. 
Dann gelangen wir auf dieselbe Stufe, auf die seine Liebe herabgestie- 
gen ist und auf der wir, ebenfalls in Liebe herabsteigend, mit ihm eins 
werden. In dem Maße, in dem wir uns darauf einlassen, nimmt er uns 
durch seine Niedrigkeit in seine Herrlichkeit hinein und bringt diese 
fortschreitend in uns zum Durchbruch. Die unüberbietbare Voll-Hin- 
gabe Christi an uns verlangt unsere Voll-Hingabe an ihn ohne Vorbehalt 
und bis in den Kern unseres Wesens. 



Georg Eickhoff 284 

Was in der Eucharistie beginnt, entwickelt sich durch zahllose Stufen 
und vollendet sich im ewigen Leben als dem restlosen Ineinander- 
schwingen der Voll-Hingabe von beiden Seiten, der absteigenden und 
der aufsteigenden Hingabe. Je tiefer unser Dasein schon auf Erden in 
dieses Zusammenspiel eingeht und es in sich ausprägt, desto inniger 
werden wir mit der Grund-Dynamik des Universums eins. Indem wir bis 
zum letzten uns drangeben, also den Weg Christi beschreiten, werden 
wir bis zum letzten in Christus uns selbst gegeben und so mit der Fülle 
Gottes begnadet. 

Christliche Abenteurer 
Narrheit und Ritterlichkeit bei Ignatius von Loyola 
und Don Quijote von der Mancha 

Georg Eickhoff, Berlin 

Spanien wird gerne als eine Nation der Abenteurer verstanden. Spa- 
nisch-christliches Abenteurertum vereint Tatendurst mit unbedingter 
Dienstbereitschaft. Der christliche Abenteurer steigert seine Ideale bis 
ins Wahnhafte. Seine Taten wachsen über menschliches Maß hinaus. 
Eine Aura des Messianischen und des Wahnsinns zugleich umstrahlt 
den spanischen Helden des Glaubens. Wenn zwei oder drei Spanier im 
Namen ihrer Hispanität versammelt sind, dann sei Don Quijote mitten 
unter ihnen, schreibt Jose Ortega y Gasset1. 

Don Quijote von der Mancha hat es mit seinem Kampf gegen die 
Windmühlen, die er für Riesen hält, zur Sprichwörtlichkeit gebracht. 
Nur wenige literarische Figuren werden so oft zitiert wie der •Ritter von 
der traurigen Gestalt". Sein Autor Miguel de Cervantes Saavedra tritt 
ganz hinter dem Romanhelden zurück. Die Person des Dichters, seine 
Intentionen und schließlich der Romantext selbst treten wirkungs- 
geschichtlich in den Hintergrund. Aus dem literarischen Kontext gelöst, 
erhebt sich Don Quijote zum eigenständigen mythischen Typos. Seine 
außerordentlich komplexe Rezeptionsgeschichte schält aus dem Roman 
eine Symbolfigur des Idealismus und der Träumerei heraus. Don Qui- 

Jose Ortega y Gasset, Meditationen über Don Quijote, ins Deutsche übertr von Ulrich 
Weber, Stuttgart 1959, 60. 




