
Georg Eickhoff 284 

Was in der Eucharistie beginnt, entwickelt sich durch zahllose Stufen 
und vollendet sich im ewigen Leben als dem restlosen Ineinander- 
schwingen der Voll-Hingabe von beiden Seiten, der absteigenden und 
der aufsteigenden Hingabe. Je tiefer unser Dasein schon auf Erden in 
dieses Zusammenspiel eingeht und es in sich ausprägt, desto inniger 
werden wir mit der Grund-Dynamik des Universums eins. Indem wir bis 
zum letzten uns drangeben, also den Weg Christi beschreiten, werden 
wir bis zum letzten in Christus uns selbst gegeben und so mit der Fülle 
Gottes begnadet. 

Christliche Abenteurer 
Narrheit und Ritterlichkeit bei Ignatius von Loyola 
und Don Quijote von der Mancha 

Georg Eickhoff, Berlin 

Spanien wird gerne als eine Nation der Abenteurer verstanden. Spa- 
nisch-christliches Abenteurertum vereint Tatendurst mit unbedingter 
Dienstbereitschaft. Der christliche Abenteurer steigert seine Ideale bis 
ins Wahnhafte. Seine Taten wachsen über menschliches Maß hinaus. 
Eine Aura des Messianischen und des Wahnsinns zugleich umstrahlt 
den spanischen Helden des Glaubens. Wenn zwei oder drei Spanier im 
Namen ihrer Hispanität versammelt sind, dann sei Don Quijote mitten 
unter ihnen, schreibt Jose Ortega y Gasset1. 

Don Quijote von der Mancha hat es mit seinem Kampf gegen die 
Windmühlen, die er für Riesen hält, zur Sprichwörtlichkeit gebracht. 
Nur wenige literarische Figuren werden so oft zitiert wie der •Ritter von 
der traurigen Gestalt". Sein Autor Miguel de Cervantes Saavedra tritt 
ganz hinter dem Romanhelden zurück. Die Person des Dichters, seine 
Intentionen und schließlich der Romantext selbst treten wirkungs- 
geschichtlich in den Hintergrund. Aus dem literarischen Kontext gelöst, 
erhebt sich Don Quijote zum eigenständigen mythischen Typos. Seine 
außerordentlich komplexe Rezeptionsgeschichte schält aus dem Roman 
eine Symbolfigur des Idealismus und der Träumerei heraus. Don Qui- 

1 Jose Ortega y Gasset, Meditationen über Don Quijote, ins Deutsche übertr. von Ulrich 
Weber, Stuttgart 1959, 60. 



Christliche Abenteurer 285 

jote figuriert das eine Mal als Vorbild wahrer Seelengröße und ein ande- 
res Mal wieder als Schreckbild menschlicher Verirrung. 

Ignatius von Loyola, einer der größten und zugleich umstrittensten 
Heiligen Spaniens, repräsentiert im Bewußtsein seiner Nachwelt gerade 
jene Haltungen, die im Widerspruch zu denen eines Don Quijote stehen. 
Soldatische Nüchternheit und taktische Intelligenz werden ihm zuge- 
schrieben. Seine Feinde - es sind zumeist eher Feinde seines Ordens - 
sehen in Ignatius den skrupellosen Strategen der Gegenreformation. Es 
sei sein Bemühen, die sich aus düsterem Mittelalter befreienden Indivi- 
duen wieder in den katholischen Machtapparat einzugliedern. Der 
wohlwollenden Betrachtung dagegen erschließt sich Ignatius als men- 
schenkundiger Seelsorger und welterfahrener Organisator der katholi- 
schen Reform. Von allen Seiten wird der Ordensgründer als besonders 
realitätsverbunden und klug herausgestellt. Wie die quijoteske Narrheit, 
so ist die jesuitische Klugheit sprichwörtlich geworden. 

Trotz dieser Gegensätze in den Deutungen der beiden Gestalten gel- 
ten Ignatius und Don Quijote gleichermaßen als Musterbeispiele der 
spanischen Mentalität. Der besondere Reiz des Vergleiches zwischen 
Romanheld und Ordensgründer liegt offenbar in der Berührung der Ex- 
treme, die hier augenscheinlich wird. Als •literarischer Pfeffer" hat die 
Ignatius-Don-Quijote-Parallele viele Darstellungen mit den unterschied- 
lichsten Stoßrichtungen gewürzt. 

Ignatius und Don Quijote - Ansätze des Vergleiches 

Voltaire, als aufklärerischer Feind der Jesuiten, benutzt zum Beispiel ei- 
nige Ähnlichkeiten der ignatianischen Biographie mit dem Quijote-Bild, 
um Ignatius zu karikieren. Don Quijote ist bei ihm Synonym für ritterli- 
che Schwärmerei und feurig-kämpferischen Schwachsinn2. 

Der baskische Dichterphilosoph Miguel de Unamuno (1864-1936), 
der es ebenfalls sehr liebt, sich möglichst konkret und markant auszu- 
drücken, erhebt den Don-Quijotismus zur Weltanschauung. Als Baske 
fühlt sich Unamuno auch dem heiligen Ignatius besonders verbunden 
und sieht in ihm die höchste Ausprägung baskischen Wesens. Er führt 
den Vergleich zwischen Ignatius und Don Quijote weiter aus als irgend 
jemand vor ihm oder nach ihm. Durch die gemeinsame Betrachtung mit 
Ignatius tritt bei Unamuno der religiöse und mystische Don Quijote in 
den Vordergrund. Er zitiert den Ordensgründer als Zeugen für seine 

Voltaire, Dictionnaire philosophique, (Euvres completes, tome V, Paris 1822, 286. 



Georg Eickhoff 286 

neue Weltanschauung des Don-Quijotismus, die das entfremdete Dasein 
wieder aufrichten soll3. 

Der französische Ignatiusbiograph Alain Guillermou bezieht sich of- 
fensichtlich auf Unamuno. Er schreibt, der Vergleich zwischen Ignatius 
und Don Quijote sei •nicht mehr als der nette Einfall eines geistreichen 
Schriftstellers und ebenso arm an ernsthaften Erkenntnissen, wie der 
Einfall des Politikers, der sich darin gefällt, Ignatius mit Lenin zu ver- 
gleichen". Die literarische Gestalt bei Cervantes bleibe weit hinter den 
strahlenden Gestalten zurück, •die die Liebe und der gelebte Glaube er- 
funden haben". So energisch Guillermou dem Vergleich zwischen dem 
Ritter und dem Heiligen widerspricht, so wenig möchte er auf dessen 
•literarischen Pfeffer" in seiner Darstellung verzichten4. 

Erich Przywara, der das Wort vom •literarischen Pfeffer" in diesem 
Zusammenhang geprägt hat, weist auf die tiefe Religiosität hin, die aus 
dem Roman spricht. Für ihn verdichten sich die Gemeinsamkeiten zwi- 
schen Ignatius und Don Quijote im Narrentum um Christi willen, das 
•von seligem Lächeln und Singen durchatmet wie auf Lüften schwebt". 
Unamunos Don-Quijotismus lehnt er dagegen als •krampfhaft in sich 
verbohrt" ab. Bei Przywara wird deutlich, was der Begriff der christli- 
chen Narrheit beinhaltet. Christliche Narrheit steht im Widerspruch zur 
Lebensweise nach dem gesunden Menschenverstand. Der christliche 
Narr lebt nach einer eigenen Logik. Die Bezugspunkte seines Denkens, 
Redens und Handelns liegen außerhalb der Erfahrungswelt seiner Um- 
gebung. Er verschreibt sich nämlich mit seiner ganzen Existenz Jesus als 
dem Christus, dem Alpha und Omega aller Geschichte und Geschich- 
ten. In diesem Sinne sei, so Przywara, die parallele Betrachtung von 
Don Quijote, Ignatius und Christus mehr als bloß •literarischer Pfef- 
fer"5. 

In einer kleineren historischen Studie zum Vergleich des Ritters mit 
dem Heiligen deutet Hermann-Josef Repplinger Ignatius von Loyola 
ebenfalls als Narren in Christo und zieht veranschaulichend den Ver- 
gleich zu Don Quijote. Er weist auf die zahlreichen Ähnlichkeiten zwi- 
schen dem Roman und dem Lebensbericht des Ignatius, dem sogenann- 
ten •Bericht des Pilgers", hin. Daran ist bemerkenswert, daß zum ersten 
Mal der Text des Romans und die historischen Quellen zur Vita des Hei- 
ligen beim Vergleich zugrunde gelegt werden. Damit werden erstmals 
nicht bloß fertige Deutungsmodelle der beiden Gestalten nebeneinan- 

3 Miguel de Unamuno, Das Leben Don Quijotes und Sanchos, dt. Übertr, von Otto Buek, 
München 1926, Bd. 1, 100. 
4 Alain Guillermou, Ignatius von Loyola, dt. Übertr. von Heinz Fine SJ, Reinbek 1962, 54. 
5 Erich Przywara, Ringen der Gegenwart, Augsburg 1929, Bd. 1, 375. 



Christliche Abenteurer 287 

dergestellt. H.-J. Repplinger setzt authentische Einzelfakten in Bezie- 
hung zueinander, um zu einem historisch angemessenen Verständnis der 
verglichenen Personen zu kommen6. 

Der Vergleich bei Cervantes 

Miguel de Cervantes selbst liefert den authentischsten Beitrag zum 
Thema der Gemeinsamkeiten zwischen Ignatius und Don Quijote. Er 
läßt Ignatius hervortreten aus der Schar der Ritter und der Narren, die 
seinen Roman bevölkern. Gleich zu Anfang des ersten Buches - der 
Quijote erschien in zwei Büchern 1605 und 1615 - stellt Cervantes dem 
Don Quijote einen Basken im Duell gegenüber. Don Quijote de la Man- 
cha tritt gegen Don Sancho de Azpetia an. Der erste spricht dem letzte- 
ren die wahre Ritterschaft ab: •Si fueras caballero, como no lo eres... - 
Wenn du ein Ritter wärst, wie du es nicht bist..." •i-Yo no cabellero? - 
Ich kein Ritter?" gibt der Baske gekränkt zurück. Und es entbrennt ein 
fürchterlicher Kampf, den Cervantes eindringlich schildert7. Don Quijo- 
tes Wahnidee besteht darin, sich selbst für einen Ritter nach Art der 
phantastischen Ritterromane zu halten. Er nimmt die literarischen Hel- 
dentaten für zuverlässige, historische Wahrheiten und eifert ihnen ge- 
treulich nach. Neben dem Knappen Sancho Panza ist der Baske aus 
Azpetia die einzige Figur im ganzen Roman, die diesen Ritterwahn in 
vollem Ernst mitmacht. Don Sancho de Azpetia bleibt nicht wie so viele 
andere ein distanzierter Beobachter, sondern begibt sich mit Don Qui- 
jote auf dieselbe wahnhafte Ebene. Miguel de Unamuno schreibt dazu 
in seinem Quijote-Kommentar: •- und also standen sich zwei Don Qui- 
jotes von Angesicht zu Angesicht gegenüber. Daher ist auch Cervantes 
so weitschweifig in der Erzählung dieser Begebenheit."8 

Zweifellos ist mit dem Don Sancho de Azpetia Ignatius von Loyola 
gemeint. Es gab nur eine Familie, die den Namen Azpetia als den ihres 
Heimatortes ins weite Spanien hinausgetragen hat. Azpetia, das ver- 
schlafene Dorf im entlegenen und sprachlich isolierten Baskenland, 
konnte kaum anders von sich reden machen als durch den ortsansässi- 

6 Hermann-Josef Repplinger, Narren um Christi willen, in: Entschluß 37 (7/8/ 1982) 31 f. 
7 Miguel de Cervantes Saavedra, Der sinnreiche Junker Don Quijote von der Mancha, dt. 
Übertr. von Ludwig Braunfels, durchges. von Adolf Speman, München 1956, I. Kap., 8 f. 
Dabei handelt es sich um eine besonders exponierte Stelle des Romans, denn nach dem 
8. Kapitel soll der ganze Roman schon aufhören. Daß die Fortsetzung doch noch möglich 
wird, sei, so Cervantes, einem Zufall zu verdanken. Auf diese Weise kann das Abenteuer 
mit dem Basken im 9. Kapitel weitergehen. 
8 Miguel de Unamuno, aaO. (Anm. 3), 97. 



Georg Eickhoff 288 

gen Adel, das Haus derer von Loyola. Welchen anderen Azpetianer 
kann Cervantes also meinen9? 

Der erste, der die Zusammenstellung von Ignatius und Don Quijote 
bringt, ist damit Cervantes selbst. Als einen Ritter und Narren, •Cabal- 
lero y loco", stellt Cervantes den Ordensgründer seinem Romanhelden 
gleich. Er macht ihn lächerlich wie seinen Don Quijote, verleiht ihm 
aber auch die Ritterwürde wie seinem •Caballero de la Triste Figura". 
Cervantes erniedrigt Ignatius mit Don Quijote zur Karikatur und erhöht 
ihn mit Don Quijote zum tragischen Helden. •Erniedrigung und Erhö- 
hung aber sind ein Begriffspaar voll christlichen Empfindungsgehaltes, 
und gerade in ihrer psychologischen Vereinigung, ihrem humoristischen 
Ineinanderfließen zeigt sich, wie sehr der Don Quijote ein Produkt 
christlicher Kultur, christlicher Seelenkunde und Menschlichkeit ist" - 
so schreibt Thomas Mann in seiner persönlichen Würdigung des Qui- 
jote10. 

Ritter und Romane 

Cervantes gibt Ignatius auf besondere Weise Wohnrecht in der chevale- 
resken Welt seiner Literatur. Er sieht den Ordensgründer als narrhaften 
Nachfahren der ruhmreichen Heroen, von denen die Ritterromane er- 
zählen. Von sich aus war der junge Inigo schon in der Ritterwelt zu 
Hause. Seine Vorväter und Brüder leisteten dem kastilischen Königs- 
haus in Reconquista und Conquista, aber auch bei den spanischen Er- 
oberungsfeldzügen in Italien und im Kampf gegen die Türken treue 
Dienste. Inigo selbst war - entgegen einer verbreiteten Vorstellung - nie 
Soldat einer regulären Truppe. Die vielzitierte Beinverletzung von Pam- 
plona erlitt er bei einem freiwilligen Abenteuer als selbsternannter Ver- 
teidiger einer verlorenen Festung. Das Erlernen des Waffenhandwerks 
war allerdings Teil der höfisch-ritterlichen Ausbildung, die Inigo wie 
viele baskische Nachkömmlinge an einem kastilischen Hof erhielt. In 
Arevalo am Hof des Großschatzmeisters der Katholischen Könige, Juan 
Velazquez de Cuellar, verbrachte Inigo zehn entscheidende Jahre seines 
Lebens. Seine vornehme Persönlichkeitsformung und seine weltliche 

' Im Quijote häufen sich die Anspielungen auf historische Personen. Die Figur des Don 
Sancho de Azpetia wird besonders als Baske mit kastilischem Kauderwelsch akzentuiert. 
Vgl. dazu Hubert Becher, Ignatius von Loyola im Urteil seiner Zeitgenossen, in: Ignatius 
von Loyola. Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis, hrsg. von Friedrich Wulf, Frei- 
burg 1956, 81-109. Becher belegt, daß Ignatius von seinen Zeitgenossen häufig als typi- 
scher Baske gesehen wurde. 
10 Thomas Mann, Meerfahrt mit •Don Quijote" (1934), in: Gesammelte Werke, Frankfurt 
1960, Bd. 9, 461. 



Christliche Abenteurer 289 

Bildung verdankt er dieser Zeit als Page im engsten Umkreis des Kö- 
nigshofes. In der Bibliothek des Juan Veläzquez wird er neben den Rit- 
terromanen auch einige Erbauungsliteratur gefunden haben. Ifiigo ver- 
suchte sich literarisch in einem Gedicht an den heiligen Petrus und 
komponierte in ritterlicher Minne mehrere Gesänge an die Jungfrau 
Maria. Schon der baskische Adel seiner Herkunft atmete so sehr den 
Geist der Ritterromane, daß dessen Söhne zeitweilig auf die ansonsten 
ungebräuchlichen Phantasienamen der Romanhelden getauft wurden. 
Im kastilischen Kernland erfreuten sich die kastilisch abgefaßten Ritter- 
romane natürlich noch größerer Beliebtheit. Sie gehörten nicht, wie oft 
behauptet, ausschließlich zur Schundliteratur der Epoche, sondern wur- 
den im Gegenteil der höfischen Jugend von ihren Erziehern in die Hand 
gegeben. Das Vorbild der Heroen sollte in den Jugendlichen einen ritter- 
lichen Ehrgeiz entfachen. In seinem zielbewußten Streben nach weltli- 
chen Ehren hat Ifiigo diese Lektion gut gelernt. Als besonderes Vorbild 
erwählt er sich keinen Geringeren als den unbestritten edelsten und 
auch seelenvollsten aller Ritter, den Amadis von Gallien11. 

Heroismus und Heiligkeit 

Auch in der Bibliothek Don Quijotes befinden sich die vier Bücher von 
Amadis. In der Lektüre dieser Bücher liegt der exakt fixierbare Ur- 
sprung der Ähnlichkeiten zwischen Ignatius und dem Ritter von der 
Mancha. Sie beide lesen den Amadis mit Begeisterung. Beide fassen den 
großen Vorsatz, ihm nachzufolgen und ihm ähnlich zu werden. Auf dem 
Höhepunkt seiner Amadis-Imitation erinnert Don Quijote am stärksten 
an Ignatius. Auf dem Armutsfelsen in Manresa hat Ignatius die Grund- 
einsichten seines Exerzitienbuches empfangen. Er hatte sich dort als 
Einsiedler in strenger Askese und ständigem Gebet zurückgezogen. Don 
Quijote erwägt 80 Jahre später, •was wohl besser sei und sich eher für 
ihn schicke, den Roldan in seinen gewalttätigen oder den Amadis in sei- 
nen schwermütigen Verrücktheiten nachzuahmen". Er entscheidet sich 
für Amadis. Und was Amadis tat, •wie seine Geschichte bezeugt, war 
nichts anderes, als daß er, zurückgewiesen von seiner Herrin Oriana (...), 
sich in der Gesellschaft eines Einsiedlers auf dem Armutsfelsen verbarg 
und sich Weinens ersättigte, bis der Himmel ihm mitten in seiner größ- 
ten Not und Bedrängnis endlich zu Hilfe kam". •Auf denn, Hand ans 

11 Zur höfischen Jugend des Ignatius vgl. Pedro de Leturia, El Gentilhombre Ifiigo de 
Loyola en su patria y en su siglo, Barcelona 21949, und Candido de Dalmases, Pater Magi- 
ster Ignatius. Zur Biographie des hl. Ignatius von Loyola, aus dem Span, übers, von Pia 
Feßler, Leipzig 1985. 



Georg Eickhoff 290 

Werk", ruft Don Quijote aus, •kommt mir ins Gedächtnis, Taten des 
Amadis, und lehrt mich, womit ich beginnen soll, euch nachzuahmen! 
Doch ich weiß schon, das allermeiste, was er tat, war beten und sich 
Gott befehlen."12 

Ignatius sagt im Diktat seiner Lebenserinnerungen von sich selber: 
•Da sein ganzer Sinn noch von jenen Geschichten des Amadis de Gaula 
und anderer Romane dieser Art erfüllt war, kamen ihm ähnliche Gedan- 
ken. Daher beschloß er, eine ganze Nacht lang vor dem Altar Unserer 
Lieben Frau vom Montserrat in seinen Waffen Wache zu halten, ohne 
sich niederzusetzen oder hinzulegen, teils aufrecht stehend, teils kniend. 
Er hatte den Entschluß gefaßt, dort dann seine bisherigen Kleider abzu- 
legen und das Wappenkleid Christi anzuziehen."13 

Don Quijotes Waffenwache in der Nacht vor seinem Ritterschlag mag 
ebensogut auf den Amadis zurückgehen, wie Cervantes sie auf Ignatius 
gemünzt haben kann. In Inigos Amadis-Imitation ist hier schon die Hei- 
ligennachfolge eingegangen. Nach seiner Verwundung von Pamplona 
auf dem Krankenbett in Azpetia hatte er in Ermangelung der gewünsch- 
ten Ritterromane auf die Legenda Aurea und eine Vita Christi zurück- 
greifen müssen. Er wird dies kaum als großen Verzicht empfunden ha- 
ben. Was er in seiner Niedergeschlagenheit suchte, waren ermutigende 
Bilder des Heroismus. Geistlicher und weltlicher Heroismus lagen in 
einer Zeit des vergeistigten Rittertums und des verweltlichten Christen- 
tums nah beieinander. Seine berühmte Entscheidung auf dem Kranken- 
bett traf er nicht eindeutig für die Heiligen und gegen die Ritter. Hier 
fiel zunächst nur die unbedingte Entscheidung zum unbedingten Herois- 
mus nach Art eines •Jetzt erst recht!". Der in den Folgen noch nicht ein- 
schätzbare körperliche Defekt durch die Beinverletzung legte dann eine 
Tendenz zur Vergeistigung nahe. Ignatius gibt Zeugnis von seiner •Narr- 
heit", indem er die romantisierenden Abenteuergeschichten der Le- 
genda Aurea für die ungetrübte Wahrheit hält. Er will die Taten der Hei- 
ligen, wie sie dort in literarisch verdichteter Form beschrieben sind, 
unmittelbar nachahmen und tatsächlich ausführen. Seine Lebenserinne- 
rungen erläutern dazu: •Hier drängte sich ihm das Verlangen auf, die 
Heiligen nachzuahmen, wobei er nicht so sehr auf Einzelheiten einging, 
sondern sich einfachhin vornahm, mit der Gnade Gottes das zu tun, was 
jene getan hatten."14 

12 Cervantes, aaO. (Anm. 7), I. Kap., 6. 
13 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers, hrsg. von Burkhart Schneider, Freiburg 
1956, Nr. 17. 
14 Ebd., Nr. 15. 



Christliche Abenteurer 291 

Von den Büchern des Amadis von Gallien über die Legenda Aurea 
und die Vita Christi bis zur Bibel, dem Buch der Bücher - vom Amadis- 
Imitator über den Nachfolger der Heroen des Geistes bis zum Gefährten 
Jesu, so läßt sich der innere Weg des Pilgers Ignatius skizzieren. Zeugnis 
dieses Weges ist wiederum ein Buch, das Exerzitienbuch, das den Exer- 
zitanten hineinführt in die Welt der Ritter und ihn schließlich konfron- 
tiert mit Jesus Christus, dem König und Herrn15. 

Inigo und Ignatius - Der Pilgerweg eines christlichen Abenteurers 

Hier stellt sich die Frage, ob sich Ignatius auf seinem Pilgerweg mit der 
Klärung seiner Entscheidungen und Ziele nicht immer weiter von 
Amadis und damit auch von Don Quijote entfernt hat. Es fällt leicht, 
Inigo, den flammenden Jüngling und unreifen Pagen, mit dem ritterli- 
chen Amadis und dem enthusiastischen Don Quijote zusammenzubrin- 
gen. Aber ist der heilige Ignatius, zu dem sich Inigo entwickelt, der 
kluge Erbauer des Ordens mit seinem besagten Realitätssinn, nicht das 
genaue Gegenteil eines träumerischen Ritters und utopistischen Narren? 
Ist der besonnene geistliche Vater Ignatius, als der er schließlich Ge- 
schichte gemacht hat, nicht ein Antiquijote? 

Ignatius hat die quijoteske Narrheit selbst als Ordensgeneral nicht ab- 
gelegt, sondern zur Narrheit in Christo verdichtet und als solche gelehrt. 
Narrheit ist bei Ignatius ein wichtiger Aspekt der Christusförmigkeit. 
Der christliche Narr entzieht sich den gesellschaftlichen Konventionen 
und orientiert sein Leben allein an den Werten des Glaubens. Für Igna- 
tius bedeutet Narrheit, die •Diensttracht Christi" anzuziehen, um sich 
damit innerlich und äußerlich von seiner Umgebung abzusetzen und al- 
lein mit Jesus als dessen Gefährte verbunden zu sein16. Noch der alte 
und ehrwürdige Vater Ignatius hat sehr unvernünftige Ideen. Bereits 
schwer erkrankt und doch auf der Höhe seiner kirchenpolitischen Wirk- 
samkeit, schlägt er sich 1546 und noch einmal 1554 als einfachen Afrika- 
missionar vor. Die Afrikamissionare hatten allein körperlich Heroisches 
zu leisten, um so ehrenvoller war ihre Aufgabe. Die Aura des Helden- 
tums um die Mission unter den Heiden ließ Ignatius wohl auf jenen Ju- 

15 Vgl. Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und erläuternde Texte, übers, u. erl. von 
Peter Knauer, Leipzig 1978, Nr. 91 ff und Nr. 136 ff. 
16 Im Exerzitienbuch (Nr. 167) läßt Ignatius den Exerzitanten die drei Weisen der Demut 
erwägen. Der dritte und vollkommenste Grad der Demut besteht u.a. darin, •mehr zu 
wünschen, als nichtig und töricht (vano y loco) um Christi willen angesehen zu werden, 
der als erster dafür gehalten wurde, denn als weise und klug in dieser Welt". Vgl. auch Ig- 
natius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, hrsg. von Peter Knauer, Frankfurt 
31980, Examen Nr. 101, 49 f. 



Georg Eickhoff 292 

gendtraum zurückkommen, den er schon einmal auf lebensgefährliche 
Weise mit seiner Pilgerfahrt ins Heilige Land ausgelebt hatte. Seine ho- 
norige, aber unrealistische Absicht, die Moslems Palästinas zu bekehren, 
wurde damals von den zuständigen kirchlichen Behörden zurückgewie- 
sen. 1555, fast 35 Jahre nach seiner folgenreichen Beinverletzung und 
wenige Monate vor seinem Tod, plant Ignatius eine Fußwallfahrt zum 
200 Kilometer entfernten Loreto. Damit gleicht er am Ende seines Le- 
bens ganz besonders dem greisen, gebrechlichen Don Quijote, der auf 
Abenteuer auszieht17. 

Auch die Narrheit des Ritters von der Mancha sollte nicht zu vor- 
schnell abgetan werden. Im Verlauf des Romans zeigt er immer neue 
Seiten seines Wahns, der nicht auf geistiger Armut, sondern auf hoher 
Bildung und Seelenformung beruht. Cervantes läßt den edlen und gebil- 
deten Don Lorenzo über Don Quijote sagen: •Endlich ist unserem Gast 
der Verstand durchgegangen (...) - aber bei alledem ist er ein edler Narr 
(loco bizarro), und ich wäre ein schwachsinniger Tor (mentecato flojo), 
wenn ich das nicht einsähe."18 

Bleibt aber der Narr Ignatius auch dem ritterlichen Ideal seiner Ju- 
gend treu? Im Zentrum des Exerzitienbuches stehen die Betrachtungen 
vom Ruf des Königs und von den zwei Bannern. Erst auf dem Hinter- 
grund des Amadis werden die vielfältigen Implikationen dieser Ritter- 
symbolik deutlich. Hans Wolter zeigt, daß die Symbolik der Ritterwelt 
nicht nur äußerliches Beiwerk der Exerzitien ist. Die spirituellen Ge- 
halte des durch die Kreuzzüge geprägten Rittertums kommen in der Es- 
senz der ignatianischen Botschaft zum Ausdruck. Zahlreiche Elemente 
der Kreuzzugsfrömmigkeit, die aus dem mittelalterlichen Rittertum her- 
vorgangen sind wie auch der Amadis, bilden Bindeglieder zwischen 
Ignatius und Don Quijote19. 

Sancho Panza als Schlüsselfigur 

Worin besteht aber die Aussagekraft des Vergleichs zwischen dem Ro- 
manhelden und dem Heiligen? Wie lassen sich der Gehalt des Quijote 
und die Botschaft des Ignatius in fruchtbare Beziehung zueinander set- 
zen? Cervantes als Urheber des Vergleichs gibt einen Hinweis zur Beant- 
wortung dieser Fragen. Er nennt seinen Ignatius •Don Sancho" und ver- 

17 Vgl. Andre Ravier, Ignatius von Loyola gründet die Gesellschaft Jesu, dt. Bearb. von Jo- 
sef Stierli, Würzburg 1982, 431. 
18 Cervantes, aaO. (Anm. 7), II. Kap., 18. 
" Vgl. Hans Wolter, Elemente der Kreuzzugsfrömmigkeit in der Spiritualität des heiligen Ig- 
natius, in: Ignatius von Loyola, aaO. (Anm. 9), 111-150. 



Christliche Abenteurer 293 

weist damit auf den treuen Knappen des Ritters von der Mancha. Bei 
Cervantes ist nichts zufällig. So wird auch diese Namensverwandtschaft 
ihre Bedeutung haben. Wer ist ajso Sancho Panza, und warum rückt 
Cervantes seinen Ignatius in verwandtschaftliche Nähe zu ihm20? 

Don Quijote ist ohne seinen Knappen Sancho Panza nicht vorstellbar. 
Das Zweiergespann wurde zum Sinnbild des Spannungsfeldes zwischen 
Idealität und Realität. Als gegensätzliche Extreme scheinen sie sich ma- 
gisch anzuziehen: hier der hochaufragende, vergeistigte Hidalgo, der 
sich auf hohem Roß, auch wenn es noch so klapprig ist, in seinen Luft- 
schlössern verliert; dort der fettbäuchige, erdverbundene Bauer, der mit 
seinem Esel lebt und leidet. Die Spannung zwischen Don Quijote und 
Sancho, die archetypische Einfachheit dieser Konfiguration wird Fun- 
ken sprühen, solange es (lesende) Menschen gibt. Darin liegt die bis 
heute unvermittelt erfahrbare Vitalität des Romans begründet. Don Qui- 
jote allein wäre fade und langweilig. Die erste, einsame Ausfahrt des 
•Caballero de la Triste Figura" mußte deshalb scheitern. Aber schon im 
siebten Kapitel des Romans gewinnt Don Quijote jenen Sancho, das hu- 
morvolle Weltkind, als seinen Knappen, der ihn dann auf allen weiteren 
Ausfahrten und bis ans Sterbebett begleiten wird. Im Verlauf der Hand- 
lung durchdringen sich die Gegensätze. Don Quijote wird •sanchopan- 
ziert", und Sancho Panza wird •donquijotisiert". Don Quijote bekommt 
nach und nach den Boden der Tatsachen unter die Füße. Er lernt das 
Lachen und beginnt sogar, ein Realist zu werden. Dieser Prozeß ver- 
dichtet sich am stärksten, als er auf dem Sterbebett zuallerletzt noch 
Sanchos Krankheit verfällt, mit bäuerlichen Sprichwörtern zu argumen- 
tieren. Sanchos Geist aber wird weit und geht auf im Ritterwahn. Dies 
gipfelt wiederum in der Sterbeszene, wo Sancho seinen zur Vernunft ge- 
kommenen Herrn in neuem Wahn entfachen will, nun nämlich - inspi- 
riert von den Schäferromanen - gemeinsam als fahrende Hirten durchs 
Land zu ziehen. Sancho und Don Quijote sind schließlich zwei Ausprä- 
gungen ein und derselben Seele, eine einzige, wenn auch widersprüchli- 
che, so doch geschlossene Person21. 

20 Sancho Panza erhält im Kapitel über den Kampf mit dem Basken den Beinamen •Zan- 
cas", womit auf seine Beine angespielt wird. Die Vokabel •zancas" hat einen häßlichen 
Beiklang und meint etwa •krumme Stelzenbeine". Die Berühmtheit der Beinverletzung des 
Ignatius legt es nahe, hierin eine Fortsetzung der Anspielung auf den Heiligen und der 
Verknüpfung von Sancho und Ignatius zu sehen. Zur Bedeutung der Namensgebungen bei 
Cervantes vgl. Leo Spitzer, Sprachlicher Perspektivismus im Don Quijote, in: ders., Text- 
erklärungen. Aufsätze zur europäischen Literatur, München 1969. 
21 Zum Verhältnis von Don Quijote und Sancho Panza vgl. Rogelio Garcia-Mateo, Dialek- 
tik als Polemik. Welt, Bewußtsein, Gott bei Miguel de Unamuno, Bern 1978, 200-203. 



Georg Eickhoff 294 

Im 30. Kapitel des zweiten Buches begegnen die beiden einer Her- 
zogin, die sie auf ihr Lustschloß einlädt. Sie erkennt nämlich in Ritter 
und Knappen die vergnüglichen Gestalten wieder, von denen sie bereits 
im zehn Jahre früher erschienenen ersten Buch gelesen hat. Die Her- 
zogin will sich und dem ganzen Hof die Freude bereiten, den Ritter und 
seinen Knappen zu ihren Hofnarren zu machen. Es wird arrangiert, daß 
sich alle ganz so zu Don Quijote verhalten, als ob sich der wahnhafte, 
phantastische Ritter in vollem Einklang mit der Wirklichkeit befände. 
Er wird also aufgenommen wie ein echter •caballero". Daraus wächst 
dann ein bunter Bogen edler wie derber Spaße, der sich über 28 Kapitel 
spannen wird. In der befreiten Atmosphäre des Lustschlosses, in seiner 
Erhabenheit, seinem Reichtum und durch die Geistesgewandtheit der 
Schloßbewohner kommt Don Quijote zu seiner vollen Vewirklichung. 
•Er zeigte liebenswürdige Anmut und trieb seine Klugheit, wie seine 
Narrheit auf den höchsten Grad."22 Auch Sancho findet sein Glück. Das 
Herzogspaar gibt ihm spaßeshalber die Möglichkeit, Statthalter einer In- 
sel zu werden. Don Quijote hatte ihm, wie im ersten Buch zu lesen war, 
gleich bei der Ausfahrt versprochen, daß er schon bald eine Insel zur 
Statthalterschaft verliehen bekommen würde. In einem klug inszenierten 
Theaterspiel gelingt es tatsächlich, dem gutgläubigen Knappen die 
große Illusion für bare Wirklichkeit zu verkaufen. Er glaubt daran, daß 
nun sein Wunsch in Erfüllung geht, ein wahrhaftiger •gobernador" zu 
werden. Und mit ihm glaubt es Don Quijote, 

Sancho Panza und Ignatius - Ihre Sendung für die Gerechtigkeit 

Jetzt soll Sancho ihrer beider Ideal der Gerechtigkeit unter seiner Regie- 
rung verwirklichen. Er soll seine Regierung unter Gottes Gerechtigkeit 
und Barmherzigkeit stellen und ritterlich das von Gott geschenkte Amt 
verwalten. Hier ist also die Verwandtschaft zwischen Ignatius und San- 
cho Panza. Ignatius versteht sich in der Sendung des Willens Gottes, er 
nimmt teil an der päpstlichen Statthalterschaft Christi auf Erden. Im 
Gehorsam gegen den Papst will er die ihm anvertrauten Gaben und Be- 
gabungen zur größeren Ehre Gottes einsetzen. Sancho in seiner Statthal- 
terschaft nimmt nun teil an der Sendung Don Quijotes. Er erhält den 
Ruf in die praktische Nachfolge der legendären Ritter. Sancho soll die 
gerechte, ritterliche Welt in die ungerechte Welt des Hochmuts der 
Mächtigen einführen. So ist Sancho auf einmal dem Ordensgründer 
Ignatius, dem Organisator der Evangelisierung und Meister der kirchen- 

22 Cervantes, aaO. (Anm. 7), II. Kap., 43. 



Christliche Abenteurer 295 

politischen Kleinarbeit, viel näher als sein weltentrückter Herr Don Qui- 
jote. 

Und doch kommt Don Quijote dem Vater der Gesellschaft Jesu gleich 
wieder ganz nahe und wird ihm erstaunlich ähnlich. Er lehrt Sancho, 
wie er seine Statthalterschaft zum Gefallen Gottes auszuüben hat. Der 
Ritter stellt die Satzungen der Statthalterschaft Sanchos auf wie Ignatius 
die Satzungen der Gesellschaft Jesu, Er gibt seinem Knappen Instruktio- 
nen, wie Ignatius sie seinen Gefährten zu wichtigen Missionen mit auf 
den Weg gibt. Sanchos Part im Zweiergespann von Idealist und Realist 
macht ihn jetzt also zum realitätsbezogenen Ausführer der Ideen seines 
Herrn und Meisters. Der Ritter wird der Rollenverteilung entsprechend 
für seinen Knappen zum Prediger der himmlischen Gerechtigkeit. Sein 
Manifest des Rittertums im 42. Kapitel des zweiten Quijote zeigt ihn als 
weltoffenen und orthodoxen Verkünder göttlicher Wahrheiten. Schließ- 
lich kommen Ritter und Knappe aber wieder auf einen Nenner. Sancho 
wird zum quijotesk erfolglosen Äntihelden. Mit dem ganzen Zauber der 
Insel und der Statthalterschaft - nichts von alledem hat wirklich exi- 
stiert - wurde er nur zum Narren gehalten. Seine größte Gutmütigkeit 
muß kapitulieren vor dem derben Spott der Hofgesellschaft, die ihn von 
seiner fiktiven Statthalterinsel mit grober Gewalt vertreibt. 

Ein neues Rittertum 

Ignatius von Loyola unternimmt es, ein neues Rittertum zu gründen und 
der Statthalterschaft Christi auf Erden neue Wirkung zu verleihen. Da- 
mit ist er ein Don Quijote, aber mit seinem Namensvetter Sancho ist er 
auch ein Antiquijote eigener Art. Ignatius, der auf seinem Maultier nach 
Katalonien (genauer: zum Montserrat) pilgert, reitet zwischen Don Qui- 
jote auf seinem Rocinante (aus •rocin" und •ante": •vormals ein Gaul" 
oder •vor allen Gäulen") und Sancho auf seinem Esel. Der Ritter und 
sein Knappe sind ebenfalls auf dem Weg nach Katalonien, zur Haupt- 
stadt des Landes, Barcelona. Pferd, Maultier und Esel tragen drei sehr 
verschiedene Gefährten, die doch gemeinsam eines Weges reiten. 

Ignatius ruft eine neue Gefolgschaft des Herrn aus. Er gründet die 
Compania de Jesus. Mit dem Ende der Reconquista, der Rückeroberung 
Südspaniens von den Arabern, im Jahre 1492 war der niedere Ritter- 
stand in weiten Teilen überflüssig geworden. Das in 800jährigem Kampf 
gewachsene Hidalgotum hatte keinen eindeutigen Auftrag mehr. Die 
kleinadeligen Hidalgos waren oft buchstäblich arbeitslos. Don Quijotes 
hohe Bildung, von der zahlreiche Ansprachen im Verlaufe des Romans 
Zeugnis geben, ist eine Folge seiner Arbeitslosigkeit. Der Kleinadel 



Georg Eickhoff 296 

suchte also einen neuen standesgemäßen Auftrag. Da rief zum einen die 
Conquista, die Eroberung und Missionierung der neuen Welt. Zum an- 
dern rief eine zweite Reconquista, nämlich die Reform der weitenteils 
vom Teufel besetzt gehaltenen Christenheit in Europa und die Rück- 
eroberung der an den Protestantismus verlorenen Seelen im Norden der 
alten Welt. Mit der Schöpfung eines neuen Rittertums in seinem Orden 
entspricht Ignatius diesen psychologischen, religiösen und sozial- 
geschichtlichen Erfordernissen. Der Erfolg seiner Compafiia de Jesus 
zeigt, daß Ignatius die Zeichen der Zeit verstanden hatte. 

Der Gründer der Gesellschaft Jesu und sein Ideal des Dienstes unter 
dem Banner Christi (Exerzitienbuch, Nr. 136) haben deutliche Spuren in 
der Geschichte hinterlassen. Der ignatianische Impuls, eine neue Welt 
für Christus zu erobern (Exerzitienbuch, Nr. 95), hat zum Beispiel der 
Conquista in Paraguay ihre besondere Qualität gegeben. Ritterliche 
Kampfbereitschaft richtet sich hier nicht auf die Unterwerfung und Aus- 
beutung der Indios. Die jesuitischen Reduktionen in Paraguay bremsten 
die Gewalt der iberischen Kolonisatoren. Es wurde sogar eine Armee 
von Indios unter der Leitung mehrerer, ebenfalls waffentragender Jesui- 
ten gebildet. Sie diente dem Schutz der neugegründeten Indiosiedlun- 
gen (oder •Reduktionen") gegen portugiesische Sklavenjäger. Damit 
hatten die Jesuiten von den Kolonisatoren auf die Seite der Kolonisier- 
ten gewechselt. Diese Option für die bedrohten Indios wurde zum Ur- 
sprung eines über mehr als eineinhalb Jahrhunderte blühenden Gemein- 
wesens. Der sogenannte •Jesuitenstaat" von Paraguay, der unter dem 
Schutz der spanischen Krone, abgeschottet von der Außenwelt, im Inne- 
ren Gerechtigkeit und Frieden ermöglichte, scheint wie die Idylle einer 
glücklichen Insel in unsere Zeit herüber. Die Arbeit der Jesuiten für die 
indianischen Dörfer inmitten des südamerikanischen Urwaldes - ihre 
Geschichte begann 1610, als Cervantes gerade am zweiten Band des 
Quijote arbeitete - erinnert an Sanchos Statthalterschaft auf der imagi- 
nären Insel Barataria23. 

Träumer und Täter - Ihre vielseitige Erschließung 

Durch Ignatius sind Don Quijotes visionäre Utopien historisch wirksam 
geworden. Der Träumer Ignatius hat sich aber so weit in die prosaische 
Wirklichkeit der ungerechten Welt hineingegeben, daß sein ursprüngli- 
cher, träumerischer Impetus von dem nüchternen Erscheinungsbild sei- 

23 Vgl. Philip Caraman, Ein verlorenes Paradies. Der Jesuitenstaat in Paraguay, München 
1979. 



Christliche Abenteurer 297 

ner kirchenpolitischen und seelsorgerlichen Tätigkeit verdeckt wird. Der 
Ordensgründer und geistliche Vater hängt nicht versponnen in seinen 
Traumrealitäten. Es geht ihm zuerst um die konkrete Lebensrealität der 
Menschen. Er arbeitet, damit die Frauen und Männer seiner Zeit ihren 
Platz finden im Dienst der Menschlichkeit und Gerechtigkeit zur größe- 
ren Ehre Gottes. Seine Exerzitien wollen hinführen und befähigen zu 
einem klaren Engagement für die Sache des Evangeliums, oder anders 
gesagt: für die •völlige und ganzheitliche Befreiung des Menschen, die 
zur Teilnahme am Leben Gottes führt"24. 

Der Ritter von Loyola weist in seinen Exerzitien erste Schritte hin zu 
einem konkreten Einsatz in Treue und Verbindlichkeit. Treue in der Ge- 
folgschaft und Verbindlichkeit in der Gefährtenschaft, kämpferische 
Unbedingtheit und der lange Atem im Aushalten unter der gemeinsa- 
men Last, der ganze Kodex ritterlicher Haltungen wird ihm zum ganz- 
heitlichen Modell des Einsatzes für Glaube und Gerechtigkeit. Dem in 
höfischem Wohlstand und faulem Frieden entfremdeten Rittertum ruft 
Ignatius das wahre, verantwortungsbewußte Rittertum in Erinnerung. 
Er erinnert die satten Christen an die militia Christi der ersten Jünger25. 

Don Quijote wiederum erinnert lebhaft an diesen ursprünglichen 
Ignatius, an das geistliche Rittertum, die wahre Gefolgschaft, an die 
frühe Compania de Jesus. Nach seinen besagten Abenteuern auf dem 
Herzogsschloß (im 58. Kapitel des zweiten Buches) begegnet Don Qui- 
jote einem Zug, der Altarbilder von vier ritterlichen Heiligen transpor- 
tiert. Er läßt sich die Bilder enthüllen und sieht dort Georg, den Dra- 
chentöter und Beschützer der Jungfrauen, Martin, der seinen Mantel mit 
dem Armen teilt, Paulus, den fahrenden Ritter des Glaubens, und den 
spanischen Nationalheiligen Don Diego Matamoros, der den Kämpfern 
der Reconquista der Legende zufolge leibhaftig im Kampfe beigesprun- 
gen ist. Don Quijote nennt diese Heiligen •aventureros christianos" 
(christliche Abenteurer) und erklärt sich mit ihnen in derselben Sendung 
verbunden. Wie er bekennen sich diese •santos y caballeros" zum Waf- 
fenhandwerk, dem •ejercicio de las armas". So wird im Quijote die Be- 
rufung zur militia Christi literarisch illustriert. Das Bild der Rüstung 
Gottes, mit dem der ritterliche Apostel Paulus im Epheserbrief spricht, 
bekommt im Quijote neue Farbe. Die Kampfessymbolik wird aus dem 

24 Dekrete der 32. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu 1974/75, übers, und hrsg. im 
Auftrag der Provinzialskonferenz der Deutschen Assistenz 1976, Dekret 2, Jesuiten heute, 
Nr. 11 (21), 12. 
25 Zum Topos der militia Christi vgl. Adolf von Harnack, Militia Christi, Tübingen 1905. 
Harnaek zeigt die Verwurzelung des Gedankens vom Kriegsdienst unter dem Banner Chri- 
sti in der frühen Kirche. Die ursprüngliche, primäre Anwendung auf Apostel und Asketen 
ist grundlegend für die spätere Affinität zwischen Rittertum und Ordensstand. 



Georg Eickhoff 298 

engen Deutungshorizont des banalen Soldatentums befreit, das sich 
zwar gerne mit ritterlichen Federn schmückt, aber an das christliche Rit- 
tertum nicht wirklich heranreichen kann. 

Don Quijote ruft den Auftrag des Rittertums in Erinnerung: •Ein je- 
der Ritter hat seinen besonderen Beruf; der am Hofe lebt, möge den 
Frauen dienen, mit der Pracht seines Gefolges dem Hof seines Königs 
größeren Glanz verleihen, arme Ritter mit den prunkenden Schüsseln 
seiner Tafel nähren, Kampfspiele veranstalten, Turniere abhalten, sich 
großherzig (grande, liberal y magnifico), vor allem aber sich als guter 
Christ zeigen, und durch solch Gebaren wird er seine vorgeschriebenen 
Obliegenheiten gebührend erfüllen. 

Jedoch der fahrende Ritter soll die dunklen Winkel der weiten Welt 
aufsuchen, in die verworrensten Labyrinthe dringen, bei jedem Schritt 
das Unmögliche versuchen, auf einsamer Heide die glühenden Strahlen 
der Sonne männlich aushalten inmitten des Sommers und im Winter die 
rauhe Strenge der Stürme und der eisigen Kälte; ihn sollen Löwen nicht 
schrecken, Ungetüme nicht mit Entsetzen schlagen, Drachen nicht in 
Furcht jagen, denn jene aufspüren, diese angreifen und sie alle überwin- 
den, das ist sein hauptsächlicher und wahrer Beruf (sus principales y 
verdaderos ejercicios)."26 

Don Quijote, als heute noch literarisch lebendiger Mahner an das ig- 
natianische Ideal des Rittertums, hilft die Person des Heiligen hinter 
den hagiographischen und polemischen Stilisierungen freizulegen. Die 
facettenreiche Darstellung des Quijote läßt die authentischen, menschli- 
chen Züge des Ordensgründers besser durchscheinen und macht dessen 
Handlungsmotive und Visionen nachvollziehbar. Ignatius aber befreit 
das ritterliche Ideal eines Don Quijote aus seiner Versponnenheit in der 
literarischen Sonderwelt und führt es zur Wirksamkeit unter den Bedin- 
gungen der historischen Realität. Ignatius und Don Quijote begegnen 
sich auf ihrer Ausfahrt durch die Jahrhunderte als •aventureros christia- 
nos". Als Narren träumen sie Gottes unbedingten Traum von der Ge- 
rechtigkeit unter den Menschen. Als Ritter werden sie zu •unbedingten 
Tätern" im Einsatz für sein Reich und seine Gerechtigkeit27. 

26 Cervantes, aaO. (Anm. 7), II. Kap., 17. Zum Kampf gegen Löwen, Ungetüme, Drachen 
vgl. Eph 6,12: •Denn wir haben nicht gegen Menschen aus Fleisch und Blut zu kämpfen, 
sondern gegen die Fürsten und Gewalten, gegen die Beherrscher dieser finsteren Welt, 
gegen die bösen Geister des himmlischen Bereichs." - Die Ritterromane knüpfen an das 
biblische Dämonenmotiv an. 
27 Vgl. Ernst Bloch, Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt 1959, 1216: •Er {Don Quijote) war 
unter den unbedingten Träumern der unbiegsamste, also handelte er so verlacht wie groß, 
ist eine Warnung und eine Ermahnung zugleich. (...) So wahnhaft die Träume sind, er 
führt sie aus, an Leib und Seele ein unbedingter Täter." 




