
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Okkultismus 

Hypothesen zur Klärung eines •Psychobooms" 

Das Interesse für okkulte Phänomene und Praktiken hat in den letzten fünf Jah- 
ren erheblich zugenommen: 67% der Bundesbürger •glauben" (nach einer Um- 
frage des •Stern") an eine Vorausschau in die Zukunft (Hellsehen) durch dafür 
besonders begabte Menschen. Fast 50% aller Befragten lesen regelmäßig Horo- 
skope und richten z.T. ihr Leben nach dem, was gerade unter ihrem Sternzei- 
chen für die kommende Woche prognostiziert wurde. Der Esoterik-Almanach 
1986/87 zeigt über 4500 Veröffentlichungen mit Auflagenstärken von z.T. über 
100000. 

Zunehmend versuchen jüngere Menschen, in der Form des •Gläserrückens" 
und der Methode des •schreibenden Tischchens" Kontakte mit Verstorbenen 
oder mit •jenseitigen Wesenheiten" aufzunehmen. In etlichen Schülerzirkeln 
werden Selbst- und Fernheilungsmethoden praktiziert. Es wird mit Satansbe- 
schwörungen und Tötungsritualen (z.B. an unbeliebten Lehrern und Mitschü- 
lern) experimentiert. In München und Essen suchen Elterninitiativen die Ursa- 
chen, Folgen und Gefahren des •Neosatanismus" aufzuspüren und Möglichkei- 
ten der Überwindung aufzuzeigen. 

Im folgenden sollen vier Hypothesen aus der Sicht eines christlichen Psycho- 
therapeuten dargestellt werden, um die heutigen Phänomene des Okkulten aus 
psychodynamischer Sicht zu deuten. Vor dem Hintergrund einer Psychologie 
des Verstehens (verstanden als einfühlendes Erfassen von Motiven und Begrün- 
dungen menschlicher Handlungsweisen) und einer Psychologie des Unbewuß- 
ten (verstanden als zunächst verborgene Motive und Strukturen menschlichen 
Fühlens und Handelns, die gegen Widerstand analysiert werden können), erge- 
ben sich vor allem vier wichtige Zusammenhänge, die bei der Erklärung und bei 
dem Verständnis heutiger okkulter Phänomene hilfreich sein können. Die vier 
Hypothesen amplifizieren, was Prof. Dr. J. Mischo, Freiburg (Lehrstuhl für 
Grenzgebiete der Psychologie), als ein Ergebnis der parapsychologischen For- 
schung bilanziert: •Psifähigkeiten entziehen sich einer bewußten, willentlichen 
Steuerung und hängen von unbewußten seelischen Faktoren ab." 

Definitionen und Vorausetzungen 

Okkulte oder paranormale Phänomene sind Kräfte und Beziehungen in der 
menschlichen Psyche und/oder in der natürlichen Umwelt des Menschen, die 
noch nicht physikalisch-chemisch und weitgehend auch noch nicht empirisch- 
psychologisch zu erfassen und zu erklären sind. Dabei wird a priori davon aus- 



Im Spiegel der Zeit 300 

gegangen, daß die okkulten Phänomene letztlich dennoch •natürlich" bzw. •ka- 
tegorial" zu erklären, also keine transzendenten Entitäten sind und keine •Be- 
weise" für die Wahrheiten der Bibel und des Glaubens liefern können. Hier gilt 
analog, was Karl Rahner über die •Übernatürlichkeit" von Visionen schreibt: 
•Dort, wo der übernatürliche, von Gott gewirkte Ursprung einer Vision behaup- 
tet wird, ist diese Behauptung zu beweisen, nicht vorauszusetzen; der Bejaher, 
nicht der Zweifler oder Verneiner hat nach allen Grundsätzen der Theologie die 
Beweislast. Solange also nach einer auch nur vernünftig wahrscheinlichen, wenn 
auch in sich hypothetischen, allgemeinen Theorie der Visionen eine bestimmte 
Erscheinung .natürlich' erklärt werden kann, kann der Erweis der Übernatür- 
lichkeit einer bestimmten Erscheinung nicht als erbracht gelten."1 

Die psychoanalytische Lehre vom Unbewußten und von Übertragungs- und 
Gegenübertragungsmechanismen kann mit ihrer kritisch-distanzierten Methodo- 
logie relevante Zusammenhänge sowohl bei okkulten Phänomenen als auch bei 
Visionen klären helfen. 

Die Faszination des Okkulten 

1. Hypothese: Verborgenes zu ergründen und zu erproben oder die Zukunft zu 
enträtseln, ist ein natürliches Existential vieler Menschen. Das Suchen und Er- 
fahren •okkulter Phänomene" gründet in dieser Tendenz des Menschen. Dabei 
ist dem Einsichtigen klar, daß die Begegnung mit dem Mysterium von jeder 
Form okkulter Praxis so weit entfernt ist wie die freie gegenseitige Liebeserklä- 
rung vom Pendeln über dem Foto der heimlich •Angebeteten". 

Rudolf Otto hat in seinem Buch Das Heilige die psychische Phänomenologie 
des Religiösen u.a. als das •Mysterium fascinosum et tremendum" beschrieben. 
Gemeint ist damit, daß für viele Menschen vom Verborgenen und Geheimnis- 
vollen (eben dem •occultum") eine faszinierende Anziehungskraft ausgeht. 

Es wird von verschiedenen Erziehungsberatungsstellen berichtet, daß beson- 
ders viele Jugendliche zwischen 13 und 18 Jahren sich mit Stimmen aus dem 
Jenseits, z. B. mit dem verstorbenen Großvater, unterhalten wollen. Manche Ju- 
gendliche pendeln über den Briefen oder Fotografien ihrer Freundinnen und 
Freunde, ob es wohl der richtige Partner sei. Das Unbekannte und Verborgene 
zieht das Interesse und die Wißbegierde auch nicht kirchlich-religiös Interessier- 
ter vermehrt an sich. Der •fromme Schauder" (Schiller) mag eine lustvolle Span- 
nung erzeugen, wenn auch Erwachsene sich eine ganze Nacht lang mit ihren El- 
tern oder mit anderen Verwandten im Jenseits unterhalten, obwohl sie morgens 
arbeiten müssen. Diese Faszination und das •Nicht-aufhören-können" hat 
•Suchtcharakter". 

Andererseits scheint seit der Liturgiereform des 2. Vatikanischen Konzils das 
Interesse an kirchlich-liturgischen Vollzügen abzunehmen. Viele Jugendliche 
klagen über Langeweile und mangelnde Gefühlsbeteiligung während der Messe, 
über ihren stereotypen Ablauf und über die Kopflastigkeit mancher Predigten 

1 Karl Rahner, Visionen und Prophezeiungen, Freiburg, 1958, 14f. 



Im Spiegel der Zeit 301 

und Fürbitten. Die Liturgie hat ihren mystagogischen Charakter verloren, und 
im Maße, in dem aus Theologie und Frömmigkeitspraxis das Mysterium ver- 
schwindet, wächst der Okkultismus: die Kehrseite jeder wahren Begegnung mit 
dem Geheimnis. So suchen viele Menschen durch individuell-emotionale Erfah- 
rungen mittels okkulter Methoden, z. B. durch Horoskope, Sicherheit über ihre 
Zukunft zu gewinnen, um das Unvorhersehbare in den Griff zu bekommen. Es 
mag etlichen Menschen ein eigenes starkes Gefühl der Ruhe und Sicherheit ge- 
ben, scheinbar in die Zukunft sehen zu können und dadurch Macht über das 
Verborgene zu bekommen. Jede okkulte Praxis bleibt auf der Ebene selbstge- 
machter Binnentranszendenz: Egoismus der magischen Wunscherfüllung statt 
freier Begegnung mit dem freien Gegenüber. 

Beschäftigung mit dem Okkulten als Angstabwehr 

2. Hypothese: Durch die Beschäftigung mit verborgenen und okkulten Phäno- 
menen können bestimmte Ängste (z.B. Carzinophobien, Umweltängste, Exi- 
stenzängste etc.) - zumindest partiell - rationalisiert, überdeckt und damit in 
ihrem Schrecken teilweise gemindert werden. 

Abwehrvorgänge sind nach Sigmund Freud das Sträuben des Ichs gegen pein- 
liche oder unerträgliche Vorstellungen und Affekte. Diese Mechanismen sollen 
das Ich gegen unerträgliche Triebansprüche oder gegen Ängste schützen. Die 
Beschäftigung mit dem Geheimnis kann einen Menschen - zumindest eine Zeit- 
lang - in der Illusion lassen, daß er nun das Verborgene wenigstens partiell er- 
gründen und damit die Angst vor der Zukunft rational bewältigen kann. Damit 
sind vor allem die Zukunftsängste für viele Menschen besser aushaltbar. Die Fä- 
higkeit des Ichs, Gefährliches zu verdrängen, kann durch die scheinbare Durch- 
sichtigkeit und die Attraktivität der Beschäftigung mit dem Okkulten aktuiert 
werden. Damit kann dann auch die sonst lebensbedrohende Angst besser bewäl- 
tigt werden. Die Zukunftsängste und die Krisen des Lebenssinnes vieler Jugend- 
licher sind wahrscheinlich u.a. die Nährböden für die aktuelle Beschäftigung 
mit okkulten Praktiken. (Einschlägige empirische Untersuchungen und Befra- 
gungen fehlen noch weitgehend.) 

Die Psychoanalyse kennt den Zusammenhang der kontraphobischen Abwehr. 
Damit ist z. B. gemeint, daß Menschen, die besonders viel Angst haben, durch 
besonderen •Schneid", durch Wut und Aggressionen (meist unbewußter Art) 
imponieren wollen. Auf die Phänomene des Okkulten angewandt, könnte das 
bedeuten, daß die vielfältigen und vielschichtigen Ängste heutiger Menschen 
durch die Beschäftigung mit Verborgenem, dem man meint, auf die Spur zu 
kommen, abgewehrt und/oder verdrängt werden. 

Die Beschäftigung mit dem Verborgenen - wie es trotz aller Unkenntnis aus- 
sehen könnte - kann jedoch die Angst vor der Realität, vor dem Unbekannten 
und der Zukunft - zumindest zeitweise - vergessen lassen. Krebskranke oder 
überhaupt Kranke beschäftigen sich in ihrer Phantasie damit, was sie alles nach 
der Entlassung aus dem Krankenhaus unternehmen könnten, und sie •verges- 
sen" ihre Angst, wie es in ihnen konkret aussieht und wie es wahrscheinlich aus- 



Im Spiegel der Zeit 302 

geht. Nach dem Reaktorunglück in der UdSSR beschäftigten sich viele Men- 
schen in der BRD mit Fragen der Meßeinheiten für radioaktive Stoffe, obwohl 
ihnen die Qualifikationen für eine exakte wissenschaftliche Einordnung fehlten. 
Sie waren aber durch diese Überlegungen beschäftigt und konnten so ein wenig 
ihre Ängste rationalisieren und verdrängen. - Ein jugendlicher Arbeitsloser 
•vergißt" in einem Rockkonzert seine Zukunftslosigkeit, indem er sich mit dem 
Rockmusiker identifiziert und später in langen Tagträumen sich hineinversetzt, 
wie der Künstler lebt und wie es wäre, wenn er bei ihm eingeladen wäre: Die 
Geheimnisse des Idols verdrängen die Realität des Lebens und die Angst vor 
der eigenen Zukunft. 

In diesem Zusammenhang muß die Frage gestellt werden, ob es für Jugendli- 
che hilfreich ist, wenn auf den Kanzeln verkündigt wird, daß die Teilnahme an 
spiritistischen Sitzungen vom Kirchenrecht her verboten sei. Die Neugierde und 
der Reiz des Verbotenen dürften dann gerade viele Jugendliche animieren, das 
Verbotene dennoch zu erfahren und zu ergründen. 

Beschäftigung mit dem Okkulten als Depressionsabwehr 

3. Hypothese: Minderwertigkeitsgefühle, negativ-pathologische narzißtische Ge- 
fühle und existentielle Depressionen (Krisen des Lebenssinnes) können durch 
das Erleben und Eintauchen in verborgene und okkulte Phänomene kompen- 
siert und sublimiert werden. Umgekehrt kann eigentlich •geheimes" Wissen und 
Erleben zu einem rauschähnlichen Gefühl der Sicherheit, der Souveränität und 
der Überlegenheit führen. 

Es kann hypothetisch angenommen werden, daß die Beschäftigung mit okkul- 
ten Phänomenen gewisse unbewußte Konfliktvermeidungsstrategien einschließt, 
welche Gefühle der eigenen Kleinheit und Deprimiertheit abwehren. Oft dürf- 
ten mangelhafte Ichstärke und ein negativ-pathologischer Narzißmus Hinter- 
grund für die psychische Notwendigkeit dieser Verdrängungsmechanismen sein. 
Angesichts der Zukunfts- und Hoffnungslosigkeit und der daraus oft resultieren- 
den existentiellen Depressionen vieler Jugendlicher kann die Beschäftigung mit 
okkulten Phänomenen den Anschein wecken, als wäre der Mensch dennoch 
groß und mächtig und könnte die oft bedrängenden Probleme der Zeit (z. B. be- 
lastende Ausbildungssituationen, Arbeitslosigkeit, Ungerechtigkeit und Unfrie- 
den in der Welt etc.) lösen. - Die intensive Gruppenerfahrung etwa am schrei- 
benden Tischchen oder beim Gläserrücken dürfte das Gefühl: •Zusammen sind 
wir stark und mächtig und können Geheimnisse ergründen", verstärken. Aus 
diesem Gefühl können dann Solidarität und intrapsychische kommunitäre Si- 
cherheit wachsen. 

Faszinierend dürfte für viele auch das Gefühl sein, daß Wissen hier in beson- 
derer Weise Macht und Auserwählung bedeutet. Das wäre ein Gefühl, das wie- 
derum helfen kann, die eigene Kleinheit und Enge zu überwinden. Ein gewisses 
Gefühl von frühkindlicher Omnipotenz und von Grandiosität (•Sein wie Gott") 
dürfte ebenfalls durch dieses scheinbare Wissen von eigentlich Verborgenem 
hochgeschwemmt werden. Allerdings muß diese Hypothese ebenfalls durch em- 



Im Spiegel der Zeit 303 

pirische Untersuchungen - etwa auch durch gekonnt erhobene, tiefenpsycholo- 
gisch fundierte, biographische Anamnesen - verifiziert werden. 

Ferner ist zu vermuten, daß Ich-Ideal und Über-Ich mangelhaft in die Ge- 
samtpersönlichkeit eines Jüngers der Okkultszene integriert sind. Jedenfalls er- 
scheinen die Teilnehmer an der Okkultszene anfällig für fragwürdige Über-Ich- 
Repräsentanzen, zweifelhafte Idole und fragwürdige Ideologien. Damit hängt 
die Frage zusammen, ob und wie die oft beschriebene Aggressivität der Depres- 
siven gegen Über-Ich-Repräsentanzen durch okkulte Praktiken beeinflußt bzw. 
positiv verarbeitet wird. Die Erfahrung der eigenen Macht und Größe durch ok- 
kulte Erlebnisse läßt wahrscheinlich Wut und Aggression gegen autoritäre Ob- 
jektrepräsentanzen (u.a. gegen die so strukturierte Kirche) und totalitäre Sy- 
steme vermindert erleben. 

Beschäftigung mit dem Okkulten als Surrogat für •Glauben" 

4. Hypothese: Wer sich auf okkulte Praktiken (Hellsehen, magische Beschwö- 
rungen, Telepathie, Psychokinese etc.) verläßt, wehrt die naturgegebene Klein- 
heit und Begrenzung des Menschen ab, verschafft sich damit einen Ersatz für 
echten •Glauben". Er setzt dabei auf bloß menschliche Kräfte und magische 
Vorstellungen. Diese Menschen leben in der Illusion, sie könnten aus eigener 
menschlich-intellektueller Kraft die existentiellen Fragen nach zukünftigem Le- 
ben lösen. 

Das Spezifikum der christlichen Glaubensdimension geht dabei verloren: Der 
Glaube an das Geheimnis des Heiles durch die Selbstmitteilung Gottes in Kreuz 
und Auferstehung Jesu Christi gibt eine tiefere Hoffnung auf ein Leben nach 
dem leiblichen Tod und damit auf die Erfüllung der Sehnsucht nach bleibendem 
Glück und nach Transzendenzerfahrung. 

Interviews mit schon klinisch Toten, Beschreibungen psychischer Erlebniswei- 
sen während tiefer Bewußtlosigkeit und Kontakte mit Stimmen aus dem Jenseits 
sind Versuche, das Leben nach dem Tode empirisch-humanwissenschaftlich zu 
beweisen. Damit wird die Illusion geweckt, der Mensch könne auch Einfluß und 
Macht auf die überirdische transzendente Welt ausüben. Doch ist die Transzen- 
denz als das Leben und die Dimension Gottes nicht mit empirisch-wissenschaft- 
lichen Methoden zu erfassen. Glauben ist kein Wissen, das mit menschlichen 
Beweisen zu erfassen und zu erklären ist. Alle vermeintlich wissenschaftlichen 
Erkenntnisse, die angeblich sichere Aussagen über die Transzendenz erheben, 
sind diesseitige, oft allzu menschliche Befunde. Sie sind höchstens Zeichen oder 
Hinweise, aber keine Beweise für transzendentes ewiges Leben. Der Aberglaube 
vieler Spiritisten besteht darin, daß sie meinen, das Weiterleben nach dem Tode 
sei eine biologische Selbstverständlichkeit, die im menschlichen Geist in sich 
grundgelegt sei. 

Der christliche Glaube dagegen läßt den Menschen - aufgrund der biblischen 
Offenbarung - hoffen, daß Gottes Herrschaft universal ist und das menschliche 
Leben nicht an der Grenze des Todes endet. Es mag sein, daß die organisierten 
und oft überstrukturierten kirchlichen Formen des Glaubens heute viele Men- 



Einübung und Weisung 304 

sehen abstoßen. Dennoch verhalten sich Glaube und Aberglaube (Glaube an ok- 
kulte Phänomene) ähnlich wie Kunst und Kitsch zueinander: Die menschliche 
Kleinheit und das Elend vieler Menschen - christlich formuliert: das Kreuz - 
werden ausgeblendet. So wie Jesus Christus müssen im Tod alle Menschen 
scheitern: Heil und bleibendes Leben sind nur insofern möglich, als die Men- 
schen sich von Gott angerufen wissen, ihren persönlichen, individuellen Tod an- 
zunehmen. Darin erfahren sie Hoffnung auf die eigene Auferstehung. Bleiben- 
des Leben ist damit nur als Geschenk des sich selbst mitteilenden Gottes zu 
verstehen und anzunehmen. Christliche Jenseitshoffnung besteht nicht darin, 
daß der Mensch sich eigene okkulte-zukünftige Dimensionen eröffnet, sondern 
indem er sich auch hineinbegibt in die Erfahrung des Kreuzes (Kenosis) und 
dann hofft, daß er mit Christus in seine Herrlichkeit eingeht. 

Ulrich Niemann, Frankfurt 

EINÜBUNG UND WEISUNG 

Umkehr zum Leben 

Impressionen zur Sorge um die Zukunft 

Was ist das Leben? Das Leben scheint nicht alles zu sein, und doch ist ohne Le- 
ben alles nichts. Ein unendlicher philosophisch-theologischer Gedankengang 
könnte von dieser Behauptung ausgehen. Bleiben wir bescheidener! Noch vor 
aller Philosophie und unabhängig von aller Theologie, rein phänomenologisch 
betrachtet also, ist das Leben, insbesondere das menschliche Leben, ein Gut: ein 
fundamentales, ein kostbares Gut. 

Und dieses Gut ist heute unbestritten in Gefahr. Was nämlich heute an Feind- 
seligkeit und Gleichgültigkeit dem Leben gegenüber zu beobachten ist, hat seine 
Ursachen darin, daß sich viele Menschen bereits abgekoppelt haben vom Strom 
des Lebens und von den Grundlagen geschöpflichen Daseins, die das Leben un- 
terfangen. So ist weithin eine große Unfähigkeit festzustellen, der Verantwor- 
tung für das Leben gerecht zu werden. 

Spaltungen 

Dabei stehen wir vor dem erstaunlichen Phänomen, daß die Lebensmüdigkeit 
einem eigenartigen Lebenshunger korrespondiert, und umgekehrt. So wie ein 
zum Einschlafen Müder sich mit aller Gewalt die Augen offenhält, um ja nichts 
zu versäumen, verschlingt der Lebenshungrige alles in sich, um den Hunger zu 




