
LITERATURBERICHT 

Die Mutter Jesu 

Zu einem Handbuch der Marienkunde1 

Soweit ich sehe, ist in den letzten Jahren kein Buch erschienen, das auf gleichem 
systematischem Niveau an dieses Marienhandbuch heranreicht. Im Zusammen- 
hang mit der neuen Enzyklika Redemptoris Mater (1987) soll ausführlich auf die- 
ses Handbuch hingewiesen werden. Es leistet auf seine Weise einen Beitrag zu 
dem Ziel, von dem wir in der Enzyklika lesen: •Wenn das Geheimnis des 
menschgewordenen göttlichen Wortes uns auch das Geheimnis der göttlichen 
Mutterschaft erkennen läßt und die Betrachtung der Gottesmutter uns ihrerseits 
zu einem tieferen Verständnis der Inkarnation führt, so muß man dasselbe vom 
Geheimnis der Kirche und von der Aufgabe Marias im Heilswerk sagen. Indem 
die Christen ein tieferes Verständnis des einen wie des anderen suchen und das 
eine durch das andere erhellen, werden sie, die darauf bedacht sind zu tun - wie 
ihre Mutter ihnen rät -, was Jesus ihnen sagt (vgl. Joh 2,5), gemeinsame Fort- 
schritte machen können auf dieser ,Pilgerschaft des Glaubens', für die Maria 
selbst das bleibende Beispiel ist."2 

Im theologischen Umfeld des von W. Beinert und H. Petri herausgegebenen 
Handbuches der Marienkunde können vor allem vier Problemkreise näher be- 
zeichnet werden: Zum einen steht es im Spannungsfeld zwischen offizieller Ver- 
kündigung des marianischen Programms und der traditionellen Volksfrömmig- 
keit. Erstere beruft sich vor allem auf das Schreiben Papst Pauls VI. Über die 
rechte Pflege und Entfaltung der Marienverehrung, in Kap. 8 der Kirchenkonsti- 
tution des II. Vatikanums. Hierin werden vornehmlich vier Aspekte der Marien- 
verehrung herausgestellt, die auch im vorliegenden Handbuch fundiert doku- 
mentiert werden: der biblische, der liturgische, der ökumenische und der anthro- 
pologische Gesichtspunkt. Die oft unbekümmert wachsende und wuchernde tra- 
ditionelle Volksfrömmigkeit dagegen ist im Blick auf •Herkunft und Abstand all 
ihrer Formen vom schweren Ernst des Bibelwortes und den felsenen Fundamen- 
ten der dogmatischen Lehrsätze nur noch mit Mühe abzuschätzen"3. Um die ma- 
rianische Volksfrömmigkeit vor •Entgleisungen" zu bewahren, ist die wissen- 
schaftliche Dokumentation und Aufarbeitung ihrer zahllosen Manifestationen 
unumgänglich. 

1 Handbuch der Marienkunde. Hrsg. von Wolfgang Beinert und Heinrich Petri. Regens- 
burg, F. Pustet 1984. 1042 S., Ln., DM 82,-. 
2 Enzyklika •Redemptoris Mater" von Papst Johannes Paul II. Über die selige Jungfrau Ma- 
ria im Leben der pilgernden Kirche, Nr. 30, in: L'Osservatore Romano (deutsche Wochen- 
ausgabe), Nr. 13 vom 27. 3. 1987, 12. 
3 H. Rahner, Maria in Glaube und Frömmigkeit, Rottenburg 1954, 129 f. 



Literaturbericht 311 

Zum weiteren Umfeld dieser Veröffentlichung gehören ferner Impulse der fe- 
ministischen Theologie und ihre Fragestellungen, auf die vor allem W. Beinert 
in seinem Beitrag über Maria - die solidarische Frau (307-312) näher eingeht. 
Auch K.-J. Kuschel sieht in der profanen marianischen Literatur eine sich ab- 
zeichnende Synthese der politischen und der mythischen Dimension der Ma- 
riengestalt (721). 

Einflüsse der südamerikanischen Befreiungstheologie, durch die u. a. •das so- 
zialkritische Moment des Magnifikat" (238, Beinert) neu entdeckt wurde, gehö- 
ren ebenso zum näheren Umfeld des mariologischen Handbuches wie Probleme 
des ökumenischen Dialogs, die vor allem H. Petri in seinem Beitrag genauer un- 
tersucht. Durch die fundierten wissenschaftlichen Beiträge zur Mariologie 
(15-359) und zur marianischen Spiritualität (363-555) sowie die umfangreichen 
Dokumentationen des gestalteten Zeugnisses (559-718) und gläubigen Lobprei- 
ses (721-954) stellt dieses Werk eine wichtige Grundlage für eine zeitgemäße 
mariologische Diskussion dar. 

Die theologische Grundlegung (15-359) ist von ihrem Umfang her am stärksten 
gewichtet und dokumentiert den biblischen, historischen, dogmatischen und 
ökumenischen Aspekt der marianischen Thematik. Der erste Beitrag von O. 
Knoch, Prof. für Biblische Kerygmatik, über Maria in der Heiligen Schrift 
(15-92) deutet die neutestamentlichen Zeugnisse über Maria von ihrem alttesta- 
mentlichen Hintergrund her und erweist so ihren •geistlichen Sinn". - Der sehr 
fundierte, überaus umfangreiche Artikel von G. Soll über Maria in der Ge- 
schichte von Theologie und Frömmigkeit (93-231) kann dennoch die unüberseh- 
bare Fülle an Literatur zu dieser Thematik nur sehr komprimiert und überblicks- 
haft wiedergeben. - W. Beinert macht in seinem hochaktuellen Beitrag über 
mariologische Dogmen und ihre Entfaltung (232-314) nicht nur die Relevanz bi- 
blischer und theologiegeschichtlicher Kriterien für die Entstehung und Interpre- 
tation mariologischer Dogmen deutlich, sondern stellt auch deren Situationsbe- 
zogenheit heraus. Das •mariologische Paradigma" (2580: •Maria als vollkom- 
mene Jüngerin" (264), das W. Beinert an die Stelle eines •Fundamentalprinzips" 
setzt, verdient Beachtung, da es •der Glaubensgemeinschaft und der Theologie 
hilft, sich im Geiste Marias christlich zu bewähren, indem es die Daten von 
Schrift und Überlieferung zusammenfaßt und zugleich in neuem, einheitlichem 
Licht zu sehen erlaubt" (262)4. - Der Beitrag von H. Petri: Maria und die Öku- 
mene (315-359), verdient besondere Beachtung, da er für die aktuelle theologi- 
sche Diskussion und die Wiedergewinnung der Einheit der Christen von großer 
Bedeutung sein kann. Der Regensburger Fundamentaltheologe geht bei seiner 
Darstellung über die reine Bestandsaufnahme mariologischer Sichtweisen hin- 
aus, indem er neue Möglichkeiten, aber auch Gefahren für einen fruchtbaren 
ökumenischen Dialog aufzeigt. 

In dem Kapitel Geistliches Leben (363-555) finden sich u.a. wertvolle Infor- 
mationen über marianische Gebets- und Liturgieformen, über Marienerschei- 

4 Vgl. auch W. Beinert, Die Bedeutung der mariologischen Dogmen für Theologie und Glau- 
benspraxis, in: GuL 52 (1979) 184-201. 



Literaturbericht 319 

nungen und Wallfahrten zu Maria, die eine wertvolle Anregung für aktuelle 
geistliche Vollzüge im Blick auf Maria sind. F. Courth, Prof. für Dogmatik und 
Dogmengeschichte, zeichnet in seinem Beitrag über marianische Gebetsformen 
(363-403) den großen formalen Reichtum wie auch die inhaltlich vielfältige 
Struktur des Mariengebetes und zeigt •die dogmatischen Gesetze auf, die maria- 
nisches Beten durchziehen" (363). Das Mariengebet aktualisiert zentrale Ele- 
mente christlichen Glaubens, wie z. B. das Geheimnis der Inkarnation und den 
Auferstehungsglauben. Es vermittelt Heilssolidarität und hat lebensgestaltende 
Kraft für den einzelnen wie für das gesamte Gottesvolk. - Der Beitrag von B. 
Kleinheyer, Prof. für Liturgiewissenschaft, bringt einen ausgezeichneten Über- 
blick über Maria in der Liturgie (404-439). Aus dem Themenkreis des Apostoli- 
schen Schreibens Marialis cultus von Papst Paul VI. (1974) gibt der Autor insbe- 
sondere der Ordo Missae und der geschichtlichen Dimension der Marienfeiern 
im Kirchenjahr den Vorrang. - H. M. Köster, ehem. Prof. für Dogmatik, doku- 
mentiert anhand der Satzungen von marianischen Gemeinschaften sehr ausführ- 
lich die marianische Spiritualität religiöser Gruppierungen (440-505). Er versucht, 
•die in den Gruppen insgesamt gelebte marianische Frömmigkeit als ein über- 
greifendes Phänomen zu zeichnen" (441). Der Autor fragt nach den Elementen 
des Marienbildes, das in der Spiritualität all dieser religiösen Gruppen themati- 
siert wurde, sowie nach der Rolle Marias in deren Glaubensleben und unter- 
sucht sodann die sich zeitigenden Formen dieser Marienverehrung. Die aposto- 
lische Dimension marianischer Spiritualität wird in zahlreichen Belegen doku- 
mentiert. Sie weisen Maria als Ursprung (Gottesgebärerin) und Ziel (Verbrei- 
tung des Marienkultes als Mittel der Christianisierung) der apostolischen Bemü- 
hungen aus. - Wallfahrten zu Maria (506-527) sind nach F. Courth zwar •keine 
typisch  marianische  Frömmigkeitsform"  (506),  wurden jedoch,  wie  der ge- 
schichtliche Rückblick zeigt, erst seit der nachtridentinischen Erneuerungsbewe- 
gung typischer Ausdruck von Volksfrömmigkeit. Courth stellt, nach einer fun- 
dierten theologischen Grundlegung, Sinn und pastorale Bedeutung marianischer 
Wallfahrten heraus und sieht sie als gelebte Erfahrung der Universalität der Kir- 
che, ihrer Einheit in der Vielfalt, der heilenden Wirkung des sakralen Vollzugs. 
Der Autor betont ferner sowohl die ekklesiologische als auch die christologische 
Ausrichtung der marianischen Wallfahrt. - R. Laurentin, französischer Kenner 
der  Mariologie,  konstatiert  in  seinem  Überblick  über  Marienerscheinungen 
(528-555), daß diese bislang weder wissenschaftlich verzeichnet noch ausgewer- 
tet worden seien, und empfiehlt hierfür die von ihm für die Untersuchung der 
Erscheinungen von Lourdes begründete Methode: •das chronologisch geord- 
nete Sammeln aller Dokumente, analytische Studien und Auswertung ihrer Be- 
deutung" (529). Für die theologische Bewertung übernatürlicher Erfahrungen er- 
arbeitet Laurentin einen Kriterienkatalog (552-554). 

Im Kapitel Gestaltetes Zeugnis (559-718) werden die Manifestationen der Ma- 
rienverehrung in der Bildenden Kunst, in Musik, Literatur und Volkskunde dar- 
gestellt. G. Lechner, Kustos der Kunstsammlungen im Benediktinerstift in Gött- 
weig, stellt die marianische Ikonographie auf der Grundlage seiner Lexikonarti- 



Literaturbericht 3 •'••' 

kel über das Marienbild5 dar (559-621). Um die ganze Breite der Intensität 
marianischer Ikonographie überschaubar zu machen, •ist die Aufgliederung in 
eine Geschichte der Darstellungstypen... sowie die Benennung der Darstellungs- 
anlässe nötig" (560). Es werden zudem eine Typologie der Marienorte, •die Dar- 
stellung des Bedeutungswandels der Bilder in der Geschichte des Marienkultes 
und das Marienbild im Oeuvre der einzelnen Künstler... geboten" (560), wobei 
die chronologische Spezifizierung durch die reiche Bebilderung unterstrichen 
wird. - Der Beitrag von F. Fleckenstein gibt einen Überblick über die Marienver- 
ehrung in der Musik (622-663). Er beginnt bei den ältesten Zeugnissen des ge- 
sungenen Marienlobes im gregorianischen Choral, das hier noch engstens mit 
der Christusverehrung verbunden ist. Erst seit dem 7./8. Jh. sind unmittelbar an 
Maria gerichtete Hymnen und Antiphonen der Liturgie nachweisbar. Von den 
Ursprüngen mehrstimmiger marianischer Kompositionen im 5. Jh. spannt Flek- 
kenstein einen Bogen zum marianischen Volks- und Kunstlied und belegt seine 
These, daß auch in der abendländischen Orgelmusik das Marienlob von Anfang 
an gegenwärtig war, durch zahlreiche Beispiele aus der Orgelliteratur. - In sei- 
nem Beitrag über Maria in der deutschen Literatur des 20. Jahrhunderts 
(664-718) versucht K.-J. Kuschel, •die Marienthematik in genuin nicht-theologi- 
schen, künstlerischen, literarischen Texten aufzuspüren" (664), und sieht die Be- 
deutung der Literatur für die Theologie gerade darin, daß jene Gegenmodelle 
entwerfen und utopische Entwürfe anfertigen kann, wo die Theologie an Schrift 
und Tradition gebunden ist. Während sich die mittelalterliche Mariendichtung 
noch ganz in diesem Rahmen bewegte, wurde Maria in der romantischen Litera- 
tur zur Symbolgestalt universaler Humanität, ewig waltender Liebe, göttlicher 
Weisheit usw. Um die Wende zum 20. Jh. gewinnt die Marienthematik durch S. 
George und R. M. Rilke wieder besondere Bedeutung. Die Verknüpfung von 
Marien- und Frauenthematik ließ in der Literatur ein Madonnenbild entstehen, 
das der •femme fragile" des Ästhetizismus entspricht. Mit H. Hesse und A. Döb- 
lin beginnt die Mythisierung des Marienbildes in der Literatur, während im Ex- 
pressionismus besonders in die Marienlyrik politisch-soziale Elemente einflie- 
ßen. Diese Tendenz zur Synthese von Mythos und Politik in bezug auf die 
Marienfigur ist nach Kuschel dann in der Literatur nach 1945 vorherrschend. 

Im Kapitel Gläubiger Lobpreis (721-954) des vorliegenden Handbuches wird 
die Marienverehrung im kirchlichen wie im profanen Bereich dargelegt. Der ge- 
schichtliche Abriß der marianischen Wallfahrtsbewegungen im deutschsprachigen 
Raum (721-848) von K. Guth fragt nach Motiven, Trägergruppen, Verlauf, 
Strukturelementen und zeitübergreifenden Phänomenen dieser Frömmigkeits- 
form. Am Beispiel ausgewählter Wallfahrtsorte und -bewegungen versucht 
Guth, •in einem epochalen wie strukturanalytischen Ansatz... das marianische 
Wallfahrtswesen einer Zeit im Vergleich mit anderen Jahrhunderten in seinen 
charakteristischen Merkmalen" (7260 zu erfassen. Der auch volkskundlich 
hochinteressante Aufweis der jeweiligen epochalen Gestalt von Wallfahrten ver- 

5 In: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. III, hrsg. von E. Kirschbaum, Freiburg 
1971, 199-211. 



Literaturbericht o 14 

deutlicht zugleich die Erscheinung einer christlich-universalen marianischen Be- 
wegung und gibt wertvolle Anregung für eine Theologie der Wallfahrt, die so- 
wohl auf den individuellen wie auch auf den sozialen Aspekt des Unterwegs- 
seins angewiesen ist. W. Plötzl, Prof. für Volkskunde, erörtert in seinem Beitrag 
das marianische Brauchtum an Wallfahrtsorten(883-926), er untersucht u.a. Mo- 
tivation, Weg, •Kultobjekt" und den Heiligen Ort der Wallfahrt und befaßt sich 
mit dem •Brauchtum an heiliger Stätte" sowie mit der Rückkehr vom Wall- 
fahrtsort. Die Ergebnisse sind nicht zuletzt auch volkskundlich von hohem Wert. 
- Die Typologie der Gnadenbilder (849-882) des Kunsthistorikers K. Kolb weist 
die Entstehung der Gnadenbilder Marias aus drei Typen von Halbfigurenbil- 
dern nach. Diese sind: die Hodegetria, d.h. •die den Weg Weisende", die 
Eleusa, d. h. •die Erbarmende" - beide Urbilder gehen auf Lukas zurück, der sie 
selbst gemalt haben soll -, und das Edessum, eine Christuskopf-Darstellung mit 
Kreuz-Nimbus. Die umfangreiche Bilddokumentation erleichtert das Verständ- 
nis von Entstehung, Aussage und Bedeutung der marianischen Gnadenbilder. - 
Der letzte Beitrag des Handbuches von F. Stadibauer über Realien der Marien- 
verehrung im profanen Bereich (927-954), ist besonders volkskundlich von Inter- 
esse. Die Dokumentationen aus den Bereichen der Volksmedizin und der Bota- 
nik sowie die aufgeführten Symbolbedeutungen von Tieren und Pflanzen zeigen 
die oft gefährliche Nähe von Marienverehrung und christlichem Glauben zu 
Aberglauben und magischen Praktiken. 

Das monumentale Handbuch enthält eine ausführliche Bibliographie 
(955-984), ein umfangreiches Personen- und sorgfältig bearbeitetes Sachregister, 
welche die wissenschaftliche Qualität des Werkes unterstreichen. Ein sehr diffe- 
renziertes Inhaltsverzeichnis erleichtert den Überblick und raschen Einstieg in 
die jeweilige Thematik, so daß das Handbuch trotz erheblichen Umfanges und 
der damit verbundenen Unhandiichkeit ein sehr brauchbares Arbeitsmittel und 
Nachschlagewerk für Theologen und interessierte Laien darstellt. Den Heraus- 
gebern ist zu danken, daß sie dieses Kompendium mariologischer Überlieferung 
für eine breite Öffentlichkeit zusammengestellt haben. In kompakter Form fin- 
det man viel Wesentliches aus der Tradition, die sich um Maria ausgebreitet hat, 
sowie Anregungen für geistliche Vollzüge im Hinblick auf die Theotokos, die 
Mutter Gottes, wie wir übersetzen. Sie hat den einen Christus geboren, in dem 
Gottheit und Menschheit übereinkommen. 

Das Handbuch der Marienkunde bringt eine zusammenfassende Übersicht 
über die Mariologie von ihren Anfängen bis heute. Person und Wirkungsge- 
schichte Marias werden ausführlich und kompetent, unter Berücksichtigung 
theologischer, geistlicher und kulturanthropologischer Aspekte dargelegt. Es ist 
beachtenswert, daß hier auch die Manifestationen marianischer Frömmigkeit in 
Kunst, Musik, Literatur und Volkskunde erstmals wissenschaftlich dokumen- 
tiert sind. Das Handbuch der Marienkunde bietet ein solides Fundament für eine 
zeitgemäße Auslegung und Verkündigung der marianischen Thematik und eine 
Grundlage für das ökumenische Gespräch und die theologische Diskussion un- 
serer Zeit. 

Edeltraud Schiller, Regensburg 




