Im Weinberg Gottes

Fragen zur Auswahl von apostolischen Arbeiten

Paul Imhof, Miinchen

Voll bester Absicht wollen engagierte Leute oft im Weinberg Gottes ar-
beiten. Damit ihr Einsatz moglichst sinnvoll zur Entfaltung kommt,
lohnt es sich, einige Voriliberlegungen anzustellen.

Bevor einzelne oder eine Gemeinschaft mit einer neuen apostolischen
Titigkeit beginnen, ist griindlich zu kliren, welche Zielgruppe mit dieser
Arbeit erreicht werden soll. Méchte man einer sehr allgemeinen und of-
fenen Zielgruppe dienen oder fiir Menschen arbeiten, die in einer be-
stimmten Spiritualitit zu Hause sind? Entscheidet man sich fiir einen
konkret nennbaren Personenkreis, dann ist zu fragen, ob man noch wei-
ter differenzieren soll — etwa nach Multiplikatoren innerhalb dieser Per-
sonengruppe -, oder ob man sich fiir alle gleichmidBig zur Verfiigung
stellt. Es ist genau zu priifen, ob man im Sinne eines ,,Schneeballsy-
stems* titig werden will, oder ob es darum geht, unmittelbare Hilfe fiir
Menschen zu leisten, die in einer katastrophalen Notsituation stecken.
Ist es notig, fur Menschen dazusein, die bereit sind, Verantwortung fiir
ihr Leben zu iibernehmen, oder steht an, sich um kreativ schwache und
entwicklungsgehemmte Mitmenschen zu bemiihen? Sprechen die eige-
nen Charismen und Talente dafiir, Menschen in akuten Krisen und Ent-
scheidungssituationen zu begleiten, oder sind langfristig angelegte Un-
ternehmen vorzuziehen? Anders gefragt: Soll der punktuellen Einzel-
seelsorge oder der institutionellen Mitarbeit in Ausbildungsprozessen
der Vorrang gegeben werden? Auf welche Weise soll gedient werden:
mehr abwartend-begleitend oder mehr innovatorisch-leitend?

Solche Fragen kénnen helfen, sich der eigenen Motive und Kriterien
bewufit zu werden, die eine Entscheidung bestimmen.

Fragen wir weiter: Entspricht es mehr dem Willen Gottes, eine Einzel-
aktivitit zu beginnen, oder legt es sich nahe, mit anderen gemeinsam an
einem Projekt zu arbeiten? Gewendet auf die Zielgruppe: Sollen Verein-
zelte besonders angesprochen werden, oder gilt es, vor allem fiir Men-
schen aufmerksam zu sein, die sehr beziehungsfihig sind? Man sollte
sich dessen bewufit werden, ob der eigenen, weithin unverinderlichen
Charakterstruktur eine mehr reaktive Verhaltensweise entspricht, oder
ob es typisch ist, initiativ voranzugehen. Denn je nachdem sollte man
eher nach Aufgaben streben, die viel Routinearbeit mit sich bringen,



Paul Imhof 322

oder nach solchen, die mit einer starken Herausforderung verbunden
sind. Wie auch immer, die eigenen emotionalen Befiirchtungen und Er-
wartungen sollen vor einer Entscheidung vorgelassen, wahrgenommen
und erwogen werden. Dabei zeigt sich, dal3 es sich auf der Gefiihls- und
Argumentationsebene weithin um ein ,,Einerseits-andererseits“, um ein
»Mehr-oder-weniger”, um ein ,,Sowohl-als-auch® handelt. Die Praxis
aber zielt auf ein ,,Entweder-oder”. Nach einer Zeit der Kldrung und
Priifung muf3 es dann zu einem Ja oder Nein kommen, eine Arbeit anzu-
fangen oder sie zu lassen.

Die gesamtkirchliche Situation ist heute so, daB fast {iberall ein be-
sonderer Einsatz notig ist: in schon bestehenden Gemeinden, bei geistli-
chen Gemeinschaften, in katholischen Verbinden usw. Inwieweit — so
muf3 man jedoch fragen - ist dort eine Bereitschaft zur Verdnderung, ein
authentisches Interesse, mehr nach dem Evangelium zu leben, vorhan-
den? Sind die Betroffenen frei genug zu fragen, was Gott jetzt von ihnen
will, oder sollen bisherige Tatigkeiten im Grunde nur administrativ wei-
tergefithrt werden? Im Konfliktfeld zwischen restaurativen Tendenzen
und emotional iiberzogenen Alternativen muB ein Weg in eine Zukunft
gefunden werden, die auf einem soliden geistlichen Fundament griindet.
Dabei darf bei der Auswahl von Arbeiten nicht wie in alten und toten
Schichten herumgewiihlt werden, sondern es muB so um das Lebendige
gehen, dafl einzelne Argumente ihr Gewicht von geistlichen Prozessen
her bekommen, in denen ,, Trost“ und ,,MiBtrost“ beriicksichtigt werden
(vgl. EB, Nr. 169-189, 316-324). Die Liebe Gottes muB es letztlich sein,
die entscheidet und sendet. Weder konzeptionelles Denken noch eine
strategische Grundeinstellung zur eigenen Wirksamkeit — so wichtig dies
ist — reichen hin. Es kann sein, daf3 es zunichst nicht um groBle Dinge
geht, sondern dafl man sich vor allem im kleinen um das Gute bemiihen
mufl. So schreibt Ignatius von Loyola den Studenten in Alcala: ,,Nie-
mals ein gutes Werk verschieben, weil es nur unbedeutend sei, im Ge-
danken, zu gelegener Zeit gr6Bere Werke zu tun. Das ist ndmlich eine
gar gewoOhnliche Versuchung des bdsen Feindes, uns immer die Voll-
kommenheit kommender Grofitaten vorzuspiegeln und uns so dazu zu
verleiten, dall wir verachten, was vor der Hand liegt.*!

Im Geist und in der Wahrheit soll angebetet werden (vgl. Joh 4,23),
also tiberall. Dies heifit fiir das Feld moéglicher Arbeiten: Kein Bezirk
des Lebens darf a priori ausgegrenzt werden. Es gilt, den je eigenen Ort
im Weinberg zu suchen, um dort sein Heil zu finden. Wo will Christus

! Ignatius von Loyola, Trost und Weisung. Geistliche Briefe, hrsg. von H. Rahner, neu be-
arb. von P. Imhof, Ziirich 1979, 77.



Meditation und Sakrament 323

mich hinsenden, heifit die entsprechende Frage. Die Ortsfindung in der
Schopfung ist eine zutiefst persénliche Angelegenheit zwischen dem
Herrn des Weinbergs und seinem Arbeiter. Der Weinberg ist die ganze
Erde und im ekklesiologischen Sinn: die Weltkirche.

Ein Christ, dessen Spiritualitit ignatianisch geprigt ist, muB sich mit
jenem Teil der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu konfrontieren las-
sen, der lautet: ,,Um bei der Sendung hierhin oder dorthin besser das
Rechte zu treffen, indem man als Leitregel den groBeren géttlichen
Dienst und das groBere allgemeine Wohl vor Augen hat, scheint es, man
sollte in dem so weitrdumigen Weinberg Christi unseres Herrn ceteris
paribus (bei sonst gleichen Bedingungen) -~ was von allem Folgenden zu
verstehen ist — den Teil auswihlen, der am meisten in der Not ist, so-
wohl wegen des Fehlens anderer Arbeiter wie wegen der Armseligkeit
und Krankheit der Nichsten in ihm und der Gefahr ihrer vélligen Ver-
dammnis.“? Je mehr auf dem Spiel steht, um so mehr sollte man sich
miihen, seine Sache gut zu tun. Und dazu bedarf es des regelmiBigen
Gebetes und des Empfanges der Sakramente.

2 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, hrsg. von P. Knauer, Frankfurt
21975, 204 (Nr. 622).

Meditation und Sakrament

Ein gespanntes Verhiltnis?

Franz-Josef Steinmetz, Rom

Was das Verhiltnis von Meditation und Sakrament betrifft, so befindet
sich die Kirche zwar nicht in der Theorie, wohl aber in der Praxis vor ei-
ner Aufgabe, die widerspriichlich erscheint. Einerseits werden in unserer
Zeit viele vertraute Ausprigungen christlicher Frommigkeit in betricht-
lichem Malle preisgegeben, vor allem wenn sie institutionelle oder sa-
kramentale Elemente enthalten. Auch in den Lindern und Regionen, in
denen der Sakramentenempfang noch lebendig zu sein scheint, ist er
nicht mehr ohne weiteres selbstverstindlich. Man spiirt wieder stirker
als frither, dafl die Symbole der Religion von Meditation begleitet sein
miissen, wenn sie wirksam werden sollen. Meditationsangebote finden





