
Im Weinberg Gottes 
Fragen zur Auswahl von apostolischen Arbeiten 

Paul Imhof, München 

Voll bester Absicht wollen engagierte Leute oft im Weinberg Gottes ar- 
beiten. Damit ihr Einsatz möglichst sinnvoll zur Entfaltung kommt, 
lohnt es sich, einige Vorüberlegungen anzustellen. 

Bevor einzelne oder eine Gemeinschaft mit einer neuen apostolischen 
Tätigkeit beginnen, ist gründlich zu klären, welche Zielgruppe mit dieser 
Arbeit erreicht werden soll. Möchte man einer sehr allgemeinen und of- 
fenen Zielgruppe dienen oder für Menschen arbeiten, die in einer be- 
stimmten Spiritualität zu Hause sind? Entscheidet man sich für einen 
konkret nennbaren Personenkreis, dann ist zu fragen, ob man noch wei- 
ter differenzieren soll - etwa nach Multiplikatoren innerhalb dieser Per- 
sonengruppe -, oder ob man sich für alle gleichmäßig zur Verfügung 
stellt. Es ist genau zu prüfen, ob man im Sinne eines •Schneeballsy- 
stems" tätig werden will, oder ob es darum geht, unmittelbare Hilfe für 
Menschen zu leisten, die in einer katastrophalen Notsituation stecken. 
Ist es nötig, für Menschen dazusein, die bereit sind, Verantwortung für 
ihr Leben zu übernehmen, oder steht an, sich um kreativ schwache und 
entwicklungsgehemmte Mitmenschen zu bemühen? Sprechen die eige- 
nen Charismen und Talente dafür, Menschen in akuten Krisen und Ent- 
scheidungssituationen zu begleiten, oder sind langfristig angelegte Un- 
ternehmen vorzuziehen? Anders gefragt: Soll der punktuellen Einzel- 
seelsorge oder der institutionellen Mitarbeit in Ausbildungsprozessen 
der Vorrang gegeben werden? Auf welche Weise soll gedient werden: 
mehr abwartend-begleitend oder mehr innovatorisch-leitend? 

Solche Fragen können helfen, sich der eigenen Motive und Kriterien 
bewußt zu werden, die eine Entscheidung bestimmen. 

Fragen wir weiter: Entspricht es mehr dem Willen Gottes, eine Einzel- 
aktivität zu beginnen, oder legt es sich nahe, mit anderen gemeinsam an 
einem Projekt zu arbeiten? Gewendet auf die Zielgruppe: Sollen Verein- 
zelte besonders angesprochen werden, oder gilt es, vor allem für Men- 
schen aufmerksam zu sein, die sehr beziehungsfähig sind? Man sollte 
sich dessen bewußt werden, ob der eigenen, weithin unveränderlichen 
Charakterstruktur eine mehr reaktive Verhaltensweise entspricht, oder 
ob es typisch ist, initiativ voranzugehen. Denn je nachdem sollte man 
eher nach Aufgaben streben, die viel Routinearbeit mit sich bringen, 



Paul Imhof 322 

oder nach solchen, die mit einer starken Herausforderung verbunden 
sind. Wie auch immer, die eigenen emotionalen Befürchtungen und Er- 
wartungen sollen vor einer Entscheidung vorgelassen, wahrgenommen 
und erwogen werden. Dabei zeigt sich, daß es sich auf der Gefühls- und 
Argumentationsebene weithin um ein •Einerseits-andererseits", um ein 
•Mehr-oder-weniger", um ein •Sowohl-als-auch" handelt. Die Praxis 
aber zielt auf ein •Entweder-oder". Nach einer Zeit der Klärung und 
Prüfung muß es dann zu einem Ja oder Nein kommen, eine Arbeit anzu- 
fangen oder sie zu lassen. 

Die gesamtkirchliche Situation ist heute so, daß fast überall ein be- 
sonderer Einsatz nötig ist: in schon bestehenden Gemeinden, bei geistli- 
chen Gemeinschaften, in katholischen Verbänden usw. Inwieweit - so 
muß man jedoch fragen - ist dort eine Bereitschaft zur Veränderung, ein 
authentisches Interesse, mehr nach dem Evangelium zu leben, vorhan- 
den? Sind die Betroffenen frei genug zu fragen, was Gott jetzt von ihnen 
will, oder sollen bisherige Tätigkeiten im Grunde nur administrativ wei- 
tergeführt werden? Im Konfliktfeld zwischen restaurativen Tendenzen 
und emotional überzogenen Alternativen muß ein Weg in eine Zukunft 
gefunden werden, die auf einem soliden geistlichen Fundament gründet. 
Dabei darf bei der Auswahl von Arbeiten nicht wie in alten und toten 
Schichten herumgewühlt werden, sondern es muß so um das Lebendige 
gehen, daß einzelne Argumente ihr Gewicht von geistlichen Prozessen 
her bekommen, in denen •Trost" und •Mißtrost" berücksichtigt werden 
(vgl. EB, Nr. 169-189, 316-324). Die Liebe Gottes muß es letztlich sein, 
die entscheidet und sendet. Weder konzeptionelles Denken noch eine 
strategische Grundeinstellung zur eigenen Wirksamkeit - so wichtig dies 
ist - reichen hin. Es kann sein, daß es zunächst nicht um große Dinge 
geht, sondern daß man sich vor allem im kleinen um das Gute bemühen 
muß. So schreibt Ignatius von Loyola den Studenten in Alcalä: •Nie- 
mals ein gutes Werk verschieben, weil es nur unbedeutend sei, im Ge- 
danken, zu gelegener Zeit größere Werke zu tun. Das ist nämlich eine 
gar gewöhnliche Versuchung des bösen Feindes, uns immer die Voll- 
kommenheit kommender Großtaten vorzuspiegeln und uns so dazu zu 
verleiten, daß wir verachten, was vor der Hand liegt."1 

Im Geist und in der Wahrheit soll angebetet werden (vgl. Joh 4,23), 
also überall. Dies heißt für das Feld möglicher Arbeiten: Kein Bezirk 
des Lebens darf a priori ausgegrenzt werden. Es gilt, den je eigenen Ort 
im Weinberg zu suchen, um dort sein Heil zu finden. Wo will Christus 

1 Ignatius von Loyola, Trost und Weisung. Geistliche Briefe, hrsg. von H. Rahner, neu be- 
arb. von P. Imhof, Zürich 1979, 77. 



Meditation und Sakrament 323 

mich hinsenden, heißt die entsprechende Frage. Die Ortsfindung in der 
Schöpfung ist eine zutiefst persönliche Angelegenheit zwischen dem 
Herrn des Weinbergs und seinem Arbeiter. Der Weinberg ist die ganze 
Erde und im ekklesiologischen Sinn: die Weltkirche. 

Ein Christ, dessen Spiritualität ignatianisch geprägt ist, muß sich mit 
jenem Teil der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu konfrontieren las- 
sen, der lautet: •Um bei der Sendung hierhin oder dorthin besser das 
Rechte zu treffen, indem man als Leitregel den größeren göttlichen 
Dienst und das größere allgemeine Wohl vor Augen hat, scheint es, man 
sollte in dem so weiträumigen Weinberg Christi unseres Herrn ceteris 
paribus (bei sonst gleichen Bedingungen) - was von allem Folgenden zu 
verstehen ist - den Teil auswählen, der am meisten in der Not ist, so- 
wohl wegen des Fehlens anderer Arbeiter wie wegen der Armseligkeit 
und Krankheit der Nächsten in ihm und der Gefahr ihrer völligen Ver- 
dammnis."2 Je mehr auf dem Spiel steht, um so mehr sollte man sich 
mühen, seine Sache gut zu tun. Und dazu bedarf es des regelmäßigen 
Gebetes und des Empfanges der Sakramente. 

2 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, hrsg. von P. Knauer, Frankfurt 
21975, 204 (Nr. 622). 

Meditation und Sakrament 
Ein gespanntes Verhältnis? 

Franz-Josef Steinmetz, Rom 

Was das Verhältnis von Meditation und Sakrament betrifft, so befindet 
sich die Kirche zwar nicht in der Theorie, wohl aber in der Praxis vor ei- 
ner Aufgabe, die widersprüchlich erscheint. Einerseits werden in unserer 
Zeit viele vertraute Ausprägungen christlicher Frömmigkeit in beträcht- 
lichem Maße preisgegeben, vor allem wenn sie institutionelle oder sa- 
kramentale Elemente enthalten. Auch in den Ländern und Regionen, in 
denen der Sakramentenempfang noch lebendig zu sein scheint, ist er 
nicht mehr ohne weiteres selbstverständlich. Man spürt wieder stärker 
als früher, daß die Symbole der Religion von Meditation begleitet sein 
müssen, wenn sie wirksam werden sollen. Meditationsangebote finden 




