Meditation und Sakrament 323

mich hinsenden, heifit die entsprechende Frage. Die Ortsfindung in der
Schopfung ist eine zutiefst persénliche Angelegenheit zwischen dem
Herrn des Weinbergs und seinem Arbeiter. Der Weinberg ist die ganze
Erde und im ekklesiologischen Sinn: die Weltkirche.

Ein Christ, dessen Spiritualitit ignatianisch geprigt ist, muB sich mit
jenem Teil der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu konfrontieren las-
sen, der lautet: ,,Um bei der Sendung hierhin oder dorthin besser das
Rechte zu treffen, indem man als Leitregel den groBeren géttlichen
Dienst und das groBere allgemeine Wohl vor Augen hat, scheint es, man
sollte in dem so weitrdumigen Weinberg Christi unseres Herrn ceteris
paribus (bei sonst gleichen Bedingungen) -~ was von allem Folgenden zu
verstehen ist — den Teil auswihlen, der am meisten in der Not ist, so-
wohl wegen des Fehlens anderer Arbeiter wie wegen der Armseligkeit
und Krankheit der Nichsten in ihm und der Gefahr ihrer vélligen Ver-
dammnis.“? Je mehr auf dem Spiel steht, um so mehr sollte man sich
miihen, seine Sache gut zu tun. Und dazu bedarf es des regelmiBigen
Gebetes und des Empfanges der Sakramente.

2 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, hrsg. von P. Knauer, Frankfurt
21975, 204 (Nr. 622).

Meditation und Sakrament

Ein gespanntes Verhiltnis?

Franz-Josef Steinmetz, Rom

Was das Verhiltnis von Meditation und Sakrament betrifft, so befindet
sich die Kirche zwar nicht in der Theorie, wohl aber in der Praxis vor ei-
ner Aufgabe, die widerspriichlich erscheint. Einerseits werden in unserer
Zeit viele vertraute Ausprigungen christlicher Frommigkeit in betricht-
lichem Malle preisgegeben, vor allem wenn sie institutionelle oder sa-
kramentale Elemente enthalten. Auch in den Lindern und Regionen, in
denen der Sakramentenempfang noch lebendig zu sein scheint, ist er
nicht mehr ohne weiteres selbstverstindlich. Man spiirt wieder stirker
als frither, dafl die Symbole der Religion von Meditation begleitet sein
miissen, wenn sie wirksam werden sollen. Meditationsangebote finden



Franz-Josef Steinmetz 324

immer groBeren Anklang. Die bloBe Ubernahme altehrwiirdiger Riten
und Zeremonien gentigt ja nicht zum Glauben, fiihrt oft genug zur Fru-
stration. Man muf} sich vielmehr immer wieder lange und ruhig in die
Formen versenken, um zu erkennen, was Gott in ihnen verheif3t und er-
fullt.

Auf der anderen Seite zeigt sich vielerorts ein neues Verlangen nach
den Sakramenten. Man weif3 nicht bloBl um die Gefahren einer totalen
»Entbildlichung® des Gottlichen, sondern erkennt ihre Unmoglichkeit,
weil Gotteserfahrung letztlich immer zeichenhaft vermittelt, also sakra-
mental geschieht. Es gilt beinahe als selbstverstindlich, ,,daB man Gott
niemals direkt und in sich selbst erreichen kann, sondern stets in Verbin-
dung mit der Welt und den Dingen der Welt, die ihrerseits durch-sichtig
und transparent fiir ihn sind“!. Auch eine gegenstandslose Meditation,
die nichts mehr festhalten und nur noch das Schweigen vernehmen will,
vollzieht sich in Sprache und Welt. Wenn eine neue Art von Religions-
kritik iiber das Fehlen von realen Symbolen im Leben des heutigen
Menschen hinaus auch die Zerstorung der Sinnlichkeit beklagt, gerade
wie sie in der Folge des II. Vatikanums geschehen sein soll?, stimmt das
bedenklich.

Falls diese Situationsbeschreibung zutrifft, erhebt sich die Frage: Soll
man heute vor allem fiir eine erneuerte Gestalt der Sakramente sorgen,
um fruchtbare Meditation zu férdern? Oder miifite man erst einmal das
Meditieren einiiben und dadurch in ein tieferes Verstindnis von sakra-
mentalen Vollziigen hineinfiihren?

Durch Sakramente zur Meditation

Ohne Zweifel gibt es unzdhlige Menschen, die iiber Sakramente oder
Symbole anscheinend miihelos in Meditation geraten, wie es z.B. Ro-
mano Guardini beschreibt: , Einmal, es sind schon lange Jahre her, bin
ich dem Kelch begegnet. Gewil}, gesehen hatte ich ihrer ja schon viele,
aber ,begegnet’ bin ich ihm damals in Beuron, als der freundliche Pater,
der die Sakristei verwaltete, mir ihre Schitze zeigte... Ehrwiirdiges Ge-
rat, in schimmerndem Grunde die geheimnisvollen Tropfen bergend, in
denen das Mysterium der gottlichen Liebe erscheint. Dann ging der Ge-
danke weiter — aber es war kein Denken, sondern ein Schauen oder Fiih-
len: Steht da nicht, in kleiner Form zusammengefafit, das All, gesam-

! Leonardo Boff, Kleine Sakramentenlehre, Diisseldorf 41980, 47.
2Vgl. Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstorung der Sinnlichkeit — Eine
Religionskritik, Frankfurt 1981.



Meditation und Sakrament 325

melt im Herzen des Menschen, dessen ganzer Sinn nach Augustinus’
groBem Wort darin liegt, da3 er ,fihig ist, Gott zu fassen‘?*?

Chancen

Wohl jeder kennt entsprechende Beispiele aus dem kirchlichen Alltag.
Nach Klemens Tilmann gelangt die Mehrzahl der Glaubigen durch Sa-
kramente bzw. Sakramentalien zur Meditation. Dazu gehort u.a. die
Zeremonie der Fuflwaschung am Griindonnerstag. Der sichtbare Vor-
gang wird durch Gesdnge gedeutet und vertieft. Die Teilnehmer kom-
men, so Tilmann, zwar nicht ausdriicklich zu einer ,,Meditation* zusam-
men, aber in der Feier geschieht Meditation auf vielfache Weise: im
Dasein, Schauen, Horen, Schweigen, im Sich-entleeren und Zu-sich-re-
den-lassen, im Singen und Tun. Das ist dann auch Sammlung, Ehr-
furcht, Gegenwirtigsein, Betroffensein, Reue und Hingabe. Die Gléubi-
gen werden von der dienenden Liebe Christi ergriffen, kommen in sie
hinein und werden durch sie erneuert und verwandelt*.

Ahnlich optimistisch sprechen manche vom Gotteshaus und der Eu-
charistie. Von Dingen und Geriten, Worten, Gesingen und Handlungen
heift es, sie hitten Tiefe und spriachen den Menschen gerade in seiner
Tiefe an. Durch die Gemeinschaft der Glaubigen, ihr Stillwerden und
Schweigen, ihr gesammeltes Warten geschehe noch mehr: Der gldubige
Christ wisse sich selbst mit den anderen hineingenommen in den fortle-
benden Christus.

Ich bestreite keineswegs, dafl es bei den genannten Gelegenheiten zur
Meditation kommen kann. Es gibt zahlreiche Augenblicke, in denen
Meditation beginnt und Gottes Liebe durch kirchliche Sakramente oder
Sakramentalien erfahren wird. Man konnte noch mehr Beispiele dieser
Art aufzihlen. Ich denke an die Taufe, die Trauung, an Fronleichnams-
prozessionen, an die Beichte, Priesterweihe und vieles andere. Fraglich
bleibt jedoch, ob die Mehrzahl der Empfinger und der Mitfeiernden,
wie es zu wiinschen wire, diese Sakramente auch lebendig mitvolizieht
und versinnbildlicht.

Gefahren

Erweist die Religionsgeschichte nicht zur Geniige, ,,dal} sakrale Formen
und Dinge fast notwendig magisch verstanden und mif3bravcht wer-

3 Von heiligen Zeichen, Mainz 1985, 50f; vgl. auch ders., Vom Geist der Liturgie, Freiburg
1957, bes. 75-85.

4 Vgl. Klemens Tilmann/Hedvig-Teresia von Peinen, Die Fiihrung zur Meditation, Bd. I1:
Christliche Glaubensmeditation, Ziirich 1978, 41-53.



Franz-Josef Steinmetz 326

den“*? Meines Erachtens besteht diese Gefahr bis heute. Man kann
auch in unserer Zeit noch erleben, daB sakramentale Formen den Men-
schen dazu fiihren, sich abzusichern, auf seine religiosen Leistungen zu
schauen, statt sich wahrhaft Gott anzuvertrauen. Es wird nie ganz auszu-
schlieBen sein, daB die Sakramente als ein Alibi miBbraucht werden, um
sich den eigentlichen Forderungen des Evangeliums (dem Liebesgebot)
zu entziehen.

In seiner ,Kleinen Sakramentenlehre* benennt Leonardo Boff eine
ganze Reihe von geradezu dia-bolischen Mdglichkeiten; denn es ,,gehdrt
zum Wesen eines Zeichens, Sym-bol zu sein fiir den, der es versteht,
oder dia-bolisch auf den zu wirken, der es nicht versteht*¢. Er zeigt, wie
Sakramente zum Sakramentalismus entarten kdénnen. Dann feiert man
sie, ohne daB es zur personlichen Bekehrung kommt. Zuweilen hat, so
Boff, auch eine Art kapitalistischer Geist den volkstiimlichen Katholizis-
mus infiziert. Eine solche sakramentale Konsumhaltung sucht jedoch
nicht die personliche Christusbeziehung, sondern nur eine Gnaden-
Sammlung, als ob man Gottes Liebe wie einen Vorrat speichern konnte.
SchlieBlich beobachtet er so etwas wie den Geist der Magie, der die
Menschen veranlaflt, Angst statt Ehrfurcht zu zeigen oder sakramentale
Riten so oft zu wiederholen, bis eine gewiinschte Wirkung erreicht ist.

Schwierigkeiten

Eine Reihe von Zeitumstidnden beeintrichigt freilich einen meditativen
Umgang mit den Sakramenten der Kirche. Ich denke da zunéchst an die
verbreitete Hektik bzw. Zeitknappheit, mit der wir leben. Oft genug wer-
den wohl auch die Sakramente unter Zeitdruck gefeiert. Das zu Beginn
erwidhnte Symbol der FuBwaschung scheint dafiir ein charakteristisches
Beispiel zu sein. Sie ist keineswegs in allen Gemeinden am Griindon-
nerstag mehr iiblich, und dies wohl! deshalb, weil die Symbolik der FuB-
waschung fiir uns heute viel von ihrer urspriinglichen Aussagekraft ein-
gebiilt hat. Man briuchte vor allem Zeit fiir eine meditative Deutung
und fiir die ausfiihrliche Durchfithrung. Als ich im vergangenen Jahr auf
Wunsch junger Leute diesen Ritus praktizieren wollte, wurde mir so-
gleich eingeschirft, daB3 ich auf keinen Fall eine bestimmte Zeit {iber-
schreiten diirfe. Die Folgen blieben nicht aus: Der Ritus gelang nur ha-
stig und oberflichlich.

* Emil J. Lengeling, Wort und Bild als Elemente der Liturgie, in: Bild — Wort — Symbol in
der Theologie, hrsg. von Wilhelm Heinen, Wiirzburg 1969, 189.
¢ L. Boff, aa0. (Anm. 1), 108.



Meditation und Sakrament 327

Ich mochte lediglich auf ein Problem hinweisen: Wieviel Zeit
briuchte ein Mensch von heute tatsdchlich, um die Sakramente seines
Glaubens so aufzunehmen, daB meditative Vollzlige mdglich werden?
Oder ist das nur etwas fiir ,,Elite-Christen®, nicht aber etwas, das allen
gut tidte, also in jeder Hinsicht gefordert werden mii3te?

Verstindnislosigkeit

Die Schwierigkeiten heutiger Menschen mit der Welt der Sakramente
sind verschieden’. Wer seine Umgebung kritisch beobachtet, muB3 fest-
stellen, daB allzu viele die Taufe lediglich als Einschreibung ins Kir-
chenbuch und die Firmung als Reifezeugnis deuten. Auch die Kranken-
salbung scheint keinen Platz mehr zu haben im Leben: weder im Kran-
kenhaus noch auf der Autobahn. Die Beichte ist eine Szene, die viele
nur noch vom Hoérensagen kennen. Ehe, Eucharistie und Priesterweihe
werden in ihrer sakramentalen Bedeutung oft nicht mehr verstanden.
Als Ursache dieser Mingel wird hiufig der Rationalismus unserer Zeit
genannt8. Wir leben in einem Jahrhundert der Technik und der Wissen-
schaften, die sich schwertun, in sinnlichen Dingen Spuren des Geistigen
und Transzendenten zu entdecken. Noch schwerer scheint es zu sein,
Real-Symbole des Gottlichen in der Wirklichkeit zu erkennen, die vor
allem konsumiert und kaum meditiert wird. Solange die Welt jedoch
einseitig als Energie-Reservoir betrachtet wird, das man ausnutzen
kann, verlieren die Dinge mit der Zeit eine entscheidende Dimension:
den Mitteilungscharakter, der sie als Bilder und Symbole aufleuchten
148t.

Andererseits sieht es so aus, als ob die profane Welt immer mehr ,,zu
einer Schauwelt der Illustrierten, des Films und des Fernsehens wird*
(K. Rahner). Dies wird oftmals nur negativ beurteilt. Umgekehrt lassen
sich aber auch viele Menschen durch bestimmte Gemailde, Plastiken,
Plakate, aber auch durch Schauspiele und Choreographien in Theater
und Kino leichter und tiefer in die Geheimnisse des Lebens einfiihren
als durch die sakramentalen Zeichen der Kirche (die manchmal viel-
leicht obendrein zu einem bloBen ,,Wortgeschehen* verkiimmert sind).
HeiBt das nun, daB die von uns gebrauchten Zeichen reformbedurftig,
anachronistisch geworden sind und zu wenig fiir sich selber sprechen?

7 Bin extremes Beispiel findet sich bei Gabriele Wohmann, Schdnes Gehege. Roman,
Darmstadt 1976.

¢ Vgl. Theodor Schnitzler, Was die Sakramente bedeuten. Hilfen zu einer neuen Erfahrung,
Freiburg 1983, 15.



Franz-Josef Steinmetz 328

Manches, was vor Jahren von der Sakramentenpastoral gefordert
wurde, ist inzwischen verwirklicht. Der sakramentale Vollzug wurde all-
gemein menschlicher, auch christlicher. DaB Glaube, Hoffnung und
Liebe das eigentliche Ziel der Sakramente sind, steht wieder neu im Vor-
dergrund. Die Verkiindigung geschieht sakramentsniher; die Sakra-
mente werden personaler gefeiert und erlebt. Dennoch muf3 noch man-
ches geschehen im Blick auf die Menschen, wie sie heute zusammen-
kommen und eine Gemeinschaft werden méchten. Meines Erachtens
fehlt uns eine iiberzeugende Wortverkiindigung, die den Horizont des
Glaubens fiir die kirchlichen Symbolhandlungen erweitert und den
christlichen Glauben in einer nachchristlichen Gesellschaft durchaus
einmal auch provoziert. Wir leben immer noch in einem turbulenten
Umbruch der traditionellen Formen, und viele sekundire Symbole be-
diirfen wenigstens einer kritischen Reflexion, wenn nicht einer Reform.

Durch Meditation zum Sakrament

Was damit gemeint ist, kénnte man mit J. Sudbrack etwa folgenderma-
Ben umschreiben: ,Begreifen, Verstehen, Einordnen der Zusammen-
hédnge zwar; aber dariiber hinaus Stellungnahme, Entscheidung, Offen-
stehen fiir das Gréfere, was nicht aufgeht im rationalen Durchdringen;
Hinaustreten aus dem Gebaude des eigenen egoistischen Weltbegreifens
in ein Gespréach mit der groeren Wirklichkeit.*® Es geht darum, daB3 der
Mensch fahig wird, zu lesen, zu deuten und die Sprache der Dinge zu
vernehmen, bis sie ihm schlieBlich sagen: Alles Wirkliche ist Zeichen fiir
eine andere Wirklichkeit, letztlich fiir die Wirklichkeit, die allen Dingen
zugrunde liegt.

Bevor das geschieht, kann es vorkommen, daB3 der Mensch den Weg
seines Meditierens wie einen Weg ins Nichts empfindet. Er 148t ja die
Dinge, die ihn bisher in ihren Bann gezogen haben und darin festhalten
wollten, jetzt nicht mehr in sich hinein, sondern befreit sich von alle-
dem. ,Ich will nichts denken, nicht Baum und Sonne, nicht Berg oder
Mensch.“! Wenn er auf diese Weise alles einzelne weglidBt, dann ergibt
sich zunichst eine Leere in seinem Innern. So erleben viele Menschen
den Weg des Meditierens nicht bloB als ein Sich-Loslassen, sondern als
ein Sterben, ein Untergehen, ein Begrabenwerden.

So schmerzlich das ist, es muB} nicht negativ bleiben. Ein Mensch, der
sich leer macht und sich méglichst passiv verhiilt, ist weniger in Gefahr,

® Zit. nach: Aus der Mitte leben, hrsg. von J. Bill u. F.-J. Steinmetz, Stuttgart 1973, 8.
1 K. Tilmann/H.-T. von Peinen, aaO. (Anm. 4), 156.



Meditation und Sakrament 329

sich an die Dinge zu verlieren. Er gibt sich vielmehr auf, damit Gott
kommt. Er gibt seinen bisherigen Besitz auf, damit Gott ihn besitzt. Er
gibt sein Inneres und die Dinge frei, damit Gott sich in ihnen ausdriik-
ken kann, wie er will und wahrhaftig ist. Dem Sterben folgt ein Neuwer-
den und Auferstehen.

Verlangen nach dem Sakrament

Auf diesem oft mithsamen Weg bleiben viele Menschen sicherlich zu-
niichst einmal stecken. Sie konnen noch lange nicht sagen, sie hétten
nun erkannt, daB Gottes Liebe durch alle Dinge und alles Lebendige
hindurchscheint wie das Sonnenlicht durch ein Kirchenfenster. Aber
vielleicht haben sie schon ein groBes Verlangen, die Welt so zu sehen,
und vielleicht sehnen sie sich im Grunde nur nach dem, was in den Sa-
kramenten verheif3en ist.

Dann jedoch diirfen sie in dieser Phase ihrer menschlichen Entwick-
lung nicht stehenbleiben; sie hitten — objektiv gesehen — die Pflicht, ihr
Verlangen durch die Konkretheit der christlichen Sakramente erfillen
zu lassen. Subjektiv gesehen ist es jedoch ohne weiteres denkbar, daB je-
mand diesen Schritt (ohne personlich schuldig zu werden) nicht oder
noch nicht vollziehen kann. Ob dies allerdings dem tatséchlichen Ver-
langen all derer entspricht, die nicht mehr oder noch nicht am sakra-
mentalen Leben der Kirche teilnehmen, kénnen wir nicht beantworten.
Selbst wenn dem nicht so ist, sollte man nicht vergessen, dal die Kirche
vor Gott fiir all diejenigen eintritt, ,,um deren Glauben niemand weil} als
Du“ (IV. Hochgebet).

Man erinnert sich in diesem Zusammenhang gewiBl an das, was die
Theologie z.B. Sehnsucht nach der Kirche, Begierde-Taufe, geistliche
Kommunion, votum paenitentiae oder dhnlich genannt hat. Sie will da-
mit sagen, daB ein Mensch das, was die Sakramente vermitteln, auch in
voto erhalten kann (votum = Wunsch, Verlangen, Gebet). Zwar ist der
christliche Glaube von seinem Wesen her auf Sakramente bezogen. Aber
auch ,auf dem ,subjektiven Weg® geschieht Gotfes Tat am Menschen
und sie geschieht in der Kirche; auch hier ist ein gnadenhafter Dialog
zwischen Gott und dem Menschen, wirksame Tat Gottes, die in aller
Wirklichkeit das Herz des Menschen mehr und mehr mit seinem Heili-
gen Geist erfiillt und umwandelt... Wenn er sein Tun gleichsam reflex
von auBen anblickt, kann er sagen: Da hat Gott gehandelt, da ist er in
seinem ungreifbaren Gnadenwirken greifbar und sichtbar geworden in
dieser Stunde meines Lebens... Warum empfingt nun ein solcher doch
das Sakrament, auch in Fillen, wo er dazu nicht verpflichtet ist? ... Er



Franz-Josef Steinmetz 330

tut (ceteris paribus: d.h. seine ,subjektive’ Tat auch als im Sakrament
vollzogen vorausgesetzt) dasselbe greifbarer und darum intensiver an
sich und 148t durch sein Mittun greifbarer und darum intensiver an sich
geschehen, was er zuvor tat und an sich geschehen lieB im stillen Kim-
merlein seines einsamen Betens.“!!

Diese alte Lehre scheint mir gerade fiir unsere Zeit von Bedeutung zu
sein, damit wir nicht resignieren. Sie will es uns keineswegs bequem ma-
chen, sondern im Gegenteil ermutigen, alles zu tun, damit die Menschen
den Sakramenten der Kirche mit neuen Augen begegnen.

Symbole im Alltag

Meines Erachtens versteht es besonders Leonardo Boff, Menschen von
heute anzusprechen und sie auf einen gehbaren Weg zu weisen. Er er-
zdhlt zunéchst von simplen Dingen des alltaglichen Lebens und zeigt,
welche Bedeutung sie annehmen konnen, wenn sie nur aufmerksam ge-
nug betrachtet werden'?, z. B. der Stummel der letzten Zigarette, die sein
Vater geraucht hat; das Brot, das seine Mutter selbst zu backen pflegte;
die Weihnachtskerze, die ihm jemand schenkte, wihrend er als Fremder
in Deutschland studierte; die Lebensgeschichte, die keine harmlose
Folge von Fakten ist, sondern wie eine folgerichtige Kette erscheint; der
Grundschullehrer, der fast ein Mythos war; das Elternhaus, das Gebor-
genheit, Freude und Spontaneitit beinhaltet... Wer die Dinge seines Le-
bens nicht bloB oberflichlich, sondern methodisch meditiert, wird all-
méhlich auch die verschiedenen Beziehungen wahrnehmen, die ihnen
einen jeweils anderen Sinn geben. So kénnen solche Lebenserfahrungen
eine sakramentale Dimension gewinnen und fiir eine umfassendere
Wirklichkeit transparent werden. Sie haben hinweisende, offenbarende
Funktionen. Sie miissen nicht absorbieren, sondern kénnen unsere
Blicke weiterlenken.

Gottliche und christliche Zeichen

Es mag eine langere Zeit vergehen, bis jemand von diesen bloB mensch-
lichen Symbolen zu jenen Sakramenten vordringt, die wahrhaftig gottli-
che Zeichen sind. Ist jedoch der entscheidende Schritt in die sakramen-

! Karl Rahner, Personale und sakramentale Frommigkeir, in: ders., Schriften zur Theologie,
Bd. 11, Einsiedeln, 1955, hier 135f; vgl. auch ders., Glaube und Sakrament, in: ders., Schrif-
ten zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von morgen, Ziirich 1984,
387-397.

2 Vgl. L. Boff, aaO. (Anm. 1), 19-75.



Meditation und Sakrament 331

tale Dimension erst einmal vollzogen, kann er dazu beitragen, dall in
allen Dingen schlieBlich jene Wirklichkeit wahrgenommen wird, ohne
die alles absurd wire, weil sie die Wurzeln der menschlichen Existenz
umfingt. ,,Gott erscheint als das absolute und radikale Geheimnis, das
sich in allem ankiindigt, alles durchdringt und in allem aufleuchtet.“!?
Wer Gott auf diese Weise erlebt — wenn auch unter Mithen und Konflik-
ten, anklopfend, bittend, suchend -, fiir den spricht alles von seiner
GroBe, seiner Giite und seinem Mysterium. Jedes einzelne Geschopf
und jedes geschichtliche Ereignis wird zu einem Zeichen Gottes und sei-
nes gottlichen Willens. Auch und gerade das Kreuz.

Die Sakramentenlehre unserer Kirche 148t sich freilich nicht anthro-
pologisch begriinden, sondern nur im Horizont des christlichen Glau-
bens. Aber wer Boffs Gedankengut bis hierher folgen konnte, wird sich
nicht mehr so schwertun, auch die explizit christlichen Sakramente mehr
von der dahinterstehenden Beziehung zu sehen und anzunehmen. Er
muB sich jedoch klarmachen, daBl das Wort ,,Sakrament“ ein analoger
Begriff ist.

Einerseits setzt das christliche Sakrament die Sakramente Gottes in
der Schopfung, die auch von den anderen Religionen erkannt und ge-
pflegt werden, voraus und nimmt sie in sich auf. Andererseits offenbart
es ausdriicklich jene Gnaden-Wirklichkeit, die der Menschheit erst
durch Christus zuteil geworden ist. ,,So bedeutet Taufen jetzt nicht mehr
einfach Anteil gewinnen am Leben der Gottheit, sondern vielmehr Ein-
tauchen in das Leben Jesu Christi.“* Weil Gott in Christus sein definiti-
ves Ja zu uns gesprochen hat, bezeichnen wir ihn als das Ur- und Quell-
Sakrament. Die Kirche ist ihrerseits der Leib Christi, durch den er sein
Wirken in der Geschichte fortsetzt. Die beriihmten sieben Sakramente
,realisieren das Sein der Kirche in der Konkretheit der menschlichen Si-
tuationen, u.a. von Geburt, Reifwerden, Erndhren, Vergeben, Liebe und
Tod“’s. Dies geschieht durch Taufe, Firmung, Eucharistie, Bul3e, Weihe,
Ehe und Krankensalbung. Auch die Siebenzahl selbst will die Tatsache
zum Ausdruck bringen, daB durch Christus die ganze menschliche Exi-
stenz mit all ihren Dimensionen von Gottes Liebe umfangen ist.

Exerzitien

Eine besonders giinstige Gelegenheit, diesen Ansatz (der, anstatt von sa-
kralen Riten auszugehen, erst einmal in ein sakramentales Denken hin-

13 Ebd., 45.
14 Ebd., 88.
s Ebd., 98.



Franz-Josef Steinmetz 332

einfithrt) zu vermitteln, sind Exerzitien oder Tage der Besinnung. Man
konnte sie mit dem Vorschlag beginnen, das augenblickliche Lebensge-
fihl in einer Metapher auszudriicken. Auch wenn diese Metaphern ne-
gativ ausfallen — meistens ist Positives und Negatives vermischt —, deutet
sich der Exerzitant doch wenigstens in einem Bild und lernt zugleich,
daB es andere Bilder gibt, die ihn ansprechen. Schon in solchen Medita-
tionen geschieht Austausch und Begegnung. Danach lieBe sich gut der
Text der Bergpredigt iiber die Vigel des Himmels und die Lilien des Fel-
des betrachten. Es gibt kein schoneres Sinnbild der Unabhiangigkeit als
die Vogel im Wald und kein besseres Bild der Sorglosigkeit als die Lilie.
Sind nicht Végel und Lilien herrliche Zeichen der gottlichen Vorse-
hung? Die Gleichnisse vom Simann und von der selbst wachsenden
Saat konnen diese Einsicht vertiefen. Sie sprechen von Gottes geduldi-
ger Macht und 16sen zugleich unsere angestrengte Bekiimmertheit und
Verkrampftheit. Auf diese Weise wird der Mensch allmihlich in die
Lage versetzt, auch die Szenen aus dem Leben Jesu, seine Worte und Ta-
ten, als sakramentale Offenbarung Gottes auf sich zu beziehen. Schiief3-
lich ,,weiB3 er sich in allen seinen Dimensionen und Situationen umfan-
gen und erfiillt von Gottes schopferischer Liebe“!s.

Liturgie

Hat jemand in allgemeinen Meditationsiibungen eine solche Erfahrung
gemacht, wird es ihn vermutlich storen, daB er mit manchen Zeichen in
der Kirche wenig anfangen kann. (In der Tat haben viele Zeichen an
Ausdruckskraft verloren, z. B. wenn das Brot der Eucharistie als kleine
weille Scheibe eher an Papier als an Nahrung erinnert, die allzu sparsa-
men Wassertropfen bei der Taufe oder auch einige sekundire Zeichen
in der Liturgie, deren Sinn erst lange erklirt werden miiB3te.) Aber weil
er den groBeren Zusammenhang kennt und im Horizont der christlichen
Hoffnung lebt, wird er nicht davonlaufen, sondern gegebenenfalls neue
Zeichen hinzufiigen und die verkiimmerten kreativ ergdnzen.
Selbstverstidndlich wird man bei solchen Experimenten die liturgi-
schen Vorschriften beachten und nicht willkiirlich handeln. Auch sollte
man dafiir sorgen, dal Meditationen innerhalb der Liturgie wirklich zur
Wahrheit der Sakramente hinfithren und nicht zu MiBverstindnissen
beitragen, wie es zuweilen geschehen sein mag'’. Die geltenden Vor-
schriften erlauben jedoch weit mehr an Kreativitiat und Phantasie, als

' Walter Kasper, Wort und Symbol im sakramentalen Leben — eine anthropologische Uberle-
gung, in: Bild — Wort — Symbol in der Theologie, aaO. (Anm. 5), 170.
'" Vgl. Feiern wir das Abendmahl richtig?, hrsg. von Wolfgang Bohme, Karlsruhe 1985.



Meditation und Sakrament 333

gemeinhin bekannt ist. Das gilt insbesondere fiir Feiern mit kleinen
Gruppen's. Ich denke da an eine Feier des Griindonnerstags mit Jugend-
lichen, die es verstanden, die offizielle Liturgie durch Spiel und Tanz,
durch andere Riten und Szenen, durch Gemilde und Dialoge zu aktuali-
sieren. Natiirlich braucht man dafiir Mut und Zeit. Das gilt ebenso fir
den Karfreitag, der manchmal allzu historisierend ausfallt oder die Teil-
nehmer zu wenig einbezieht. Auch da gibt es Moglichkeiten, unser eige-
nes Lebenskreuz mit dem Kreuz Jesu zu verbinden, wenn es gelingt, die
alten Symbole und Geschichten in einen Horizont zu stellen, der auch
heutigen Menschen sakramentale Erfahrungen erschlieBt. Viele Kurslei-
ter werden bestitigen konnen, daB sich dieser Horizont im Rahmen von
Besinnungstagen oder Exerzitien wie von selbst 6ffnet. Die Ansicht, daB3
der heutige Mensch jegliches Empfinden fiir Symbolisches oder Sakra-
mentales verloren habe, halte ich fiir unbegriindet. Mag er manchen Ri-
ten und Symbolen verstindnislos gegeniiberstehen, weil sie ihm fremd
geworden sind oder weil er noch nie einen Zugang gefunden hat, so hat
doch jeder Mensch die Fahigkeit, in kurzlebigen Dingen Dauerndes zu
entdecken, im Zeitlichen Ewiges und in der Welt schlieBlich die gottli-
che Liebe!®.

Ausblick

Wie schon zu Beginn erwihnt, sind die Probleme des Verhiltnisses von
Meditation und Sakrament vor allem in der Praxis zu spiiren. Denn was
die Theorie angeht, sind Meditation und Sakrament nicht voneinander
zu trennen, sondern sie bedingen sich gegenseitig, durchdringen einan-
der zutiefst. In der Praxis miiite wohl die Meditation vorrangig gefor-
dert und vertieft — oder zuerst einmal eingeleitet — werden, auch wenn
sie nicht in jedem Fall direkt in ein sakramentales Leben miindet, son-
dern zunichst nur das Verlangen danach weckt. Die Sakramente der
Kirche bediirfen heute — sicherlich nicht iiberall im gleichen Mafie und
in gleicher Weise — einer griindlichen Meditation, die sie in einen weite-
ren Horizont stellt?°.

18 Vgl. Heinrich Tenhumberg, Miteinander unterwegs. Bischifliches Wort an die Mitarbeiter
in der Jugendpastoral, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Arbeitshil-
fen, 10), Bonn 1979.

19 Vgl. zum ganzen Thema: Liturgie — ein vergessenes Thema der Theologie?, hrsg. von Kle-
mens Richter (Quaestiones disputatae, 107), Freiburg 1986.

2 VYgl. D. Zadra, /I tempo symbolico: La liturgia della vita, Brescia 1985, 109-131.





