
Meditation und Sakrament 323 

mich hinsenden, heißt die entsprechende Frage. Die Ortsfindung in der 
Schöpfung ist eine zutiefst persönliche Angelegenheit zwischen dem 
Herrn des Weinbergs und seinem Arbeiter. Der Weinberg ist die ganze 
Erde und im ekklesiologischen Sinn: die Weltkirche. 

Ein Christ, dessen Spiritualität ignatianisch geprägt ist, muß sich mit 
jenem Teil der Konstitutionen der Gesellschaft Jesu konfrontieren las- 
sen, der lautet: •Um bei der Sendung hierhin oder dorthin besser das 
Rechte zu treffen, indem man als Leitregel den größeren göttlichen 
Dienst und das größere allgemeine Wohl vor Augen hat, scheint es, man 
sollte in dem so weiträumigen Weinberg Christi unseres Herrn ceteris 
paribus (bei sonst gleichen Bedingungen) - was von allem Folgenden zu 
verstehen ist - den Teil auswählen, der am meisten in der Not ist, so- 
wohl wegen des Fehlens anderer Arbeiter wie wegen der Armseligkeit 
und Krankheit der Nächsten in ihm und der Gefahr ihrer völligen Ver- 
dammnis."2 Je mehr auf dem Spiel steht, um so mehr sollte man sich 
mühen, seine Sache gut zu tun. Und dazu bedarf es des regelmäßigen 
Gebetes und des Empfanges der Sakramente. 

2 Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, hrsg. von P. Knauer, Frankfurt 
21975, 204 (Nr. 622). 

Meditation und Sakrament 
Ein gespanntes Verhältnis? 

Franz-Josef Steinmetz, Rom 

Was das Verhältnis von Meditation und Sakrament betrifft, so befindet 
sich die Kirche zwar nicht in der Theorie, wohl aber in der Praxis vor ei- 
ner Aufgabe, die widersprüchlich erscheint. Einerseits werden in unserer 
Zeit viele vertraute Ausprägungen christlicher Frömmigkeit in beträcht- 
lichem Maße preisgegeben, vor allem wenn sie institutionelle oder sa- 
kramentale Elemente enthalten. Auch in den Ländern und Regionen, in 
denen der Sakramentenempfang noch lebendig zu sein scheint, ist er 
nicht mehr ohne weiteres selbstverständlich. Man spürt wieder stärker 
als früher, daß die Symbole der Religion von Meditation begleitet sein 
müssen, wenn sie wirksam werden sollen. Meditationsangebote finden 



Franz-Josef Steinmetz 324 

immer größeren Anklang. Die bloße Übernahme altehrwürdiger Riten 
und Zeremonien genügt ja nicht zum Glauben, führt oft genug zur Fru- 
stration. Man muß sich vielmehr immer wieder lange und ruhig in die 
Formen versenken, um zu erkennen, was Gott in ihnen verheißt und er- 
füllt. 

Auf der anderen Seite zeigt sich vielerorts ein neues Verlangen nach 
den Sakramenten. Man weiß nicht bloß um die Gefahren einer totalen 
•Entbildlichung" des Göttlichen, sondern erkennt ihre Unmöglichkeit, 
weil Gotteserfahrung letztlich immer zeichenhaft vermittelt, also sakra- 
mental geschieht. Es gilt beinahe als selbstverständlich, •daß man Gott 
niemals direkt und in sich selbst erreichen kann, sondern stets in Verbin- 
dung mit der Welt und den Dingen der Welt, die ihrerseits durch-sichtig 
und transparent für ihn sind"1. Auch eine gegenstandslose Meditation, 
die nichts mehr festhalten und nur noch das Schweigen vernehmen will, 
vollzieht sich in Sprache und Welt. Wenn eine neue Art von Religions- 
kritik über das Fehlen von realen Symbolen im Leben des heutigen 
Menschen hinaus auch die Zerstörung der Sinnlichkeit beklagt, gerade 
wie sie in der Folge des II. Vatikanums geschehen sein soll2, stimmt das 
bedenklich. 

Falls diese Situationsbeschreibung zutrifft, erhebt sich die Frage: Soll 
man heute vor allem für eine erneuerte Gestalt der Sakramente sorgen, 
um fruchtbare Meditation zu fördern? Oder müßte man erst einmal das 
Meditieren einüben und dadurch in ein tieferes Verständnis von sakra- 
mentalen Vollzügen hineinführen? 

Durch Sakramente zur Meditation 

Ohne Zweifel gibt es unzählige Menschen, die über Sakramente oder 
Symbole anscheinend mühelos in Meditation geraten, wie es z. B. Ro- 
mano Guardini beschreibt: •Einmal, es sind schon lange Jahre her, bin 
ich dem Kelch begegnet. Gewiß, gesehen hatte ich ihrer ja schon viele, 
aber ,begegnet' bin ich ihm damals in Beuron, als der freundliche Pater, 
der die Sakristei verwaltete, mir ihre Schätze zeigte... Ehrwürdiges Ge- 
rät, in schimmerndem Grunde die geheimnisvollen Tropfen bergend, in 
denen das Mysterium der göttlichen Liebe erscheint. Dann ging der Ge- 
danke weiter - aber es war kein Denken, sondern ein Schauen oder Füh- 
len: Steht da nicht, in kleiner Form zusammengefaßt, das All, gesam- 

1 Leonardo Boff, Kleine Sakramentenlehre, Düsseldorf41980, 47. 
2 Vgl. Alfred Lorenzer, Das Konzil der Buchhalter. Die Zerstörung der Sinnlichkeit - Eine 
Religionskritik, Frankfurt 1981. 



Meditation und Sakrament 325 

melt im Herzen des Menschen, dessen ganzer Sinn nach Augustinus' 
großem Wort darin liegt, daß er ,fähig ist, Gott zu fassen'?"3 

Chancen 

Wohl jeder kennt entsprechende Beispiele aus dem kirchlichen Alltag. 
Nach Klemens Tilmann gelangt die Mehrzahl der Gläubigen durch Sa- 
kramente bzw. Sakramentalien zur Meditation. Dazu gehört u.a. die 
Zeremonie der Fußwaschung am Gründonnerstag. Der sichtbare Vor- 
gang wird durch Gesänge gedeutet und vertieft. Die Teilnehmer kom- 
men, so Tilmann, zwar nicht ausdrücklich zu einer •Meditation" zusam- 
men, aber in der Feier geschieht Meditation auf vielfache Weise: im 
Dasein, Schauen, Hören, Schweigen, im Sich-entleeren und Zu-sich-re- 
den-lassen, im Singen und Tun. Das ist dann auch Sammlung, Ehr- 
furcht, Gegenwärtigsein, Betroffensein, Reue und Hingabe. Die Gläubi- 
gen werden von der dienenden Liebe Christi ergriffen, kommen in sie 
hinein und werden durch sie erneuert und verwandelt4. 

Ähnlich optimistisch sprechen manche vom Gotteshaus und der Eu- 
charistie. Von Dingen und Geräten, Worten, Gesängen und Handlungen 
heißt es, sie hätten Tiefe und sprächen den Menschen gerade in seiner 
Tiefe an. Durch die Gemeinschaft der Gläubigen, ihr Stillwerden und 
Schweigen, ihr gesammeltes Warten geschehe noch mehr: Der gläubige 
Christ wisse sich selbst mit den anderen hineingenommen in den fortle- 
benden Christus. 

Ich bestreite keineswegs, daß es bei den genannten Gelegenheiten zur 
Meditation kommen kann. Es gibt zahlreiche Augenblicke, in denen 
Meditation beginnt und Gottes Liebe durch kirchliche Sakramente oder 
Sakramentalien erfahren wird. Man könnte noch mehr Beispiele dieser 
Art aufzählen. Ich denke an die Taufe, die Trauung, an Fronleichnams- 
prozessionen, an die Beichte, Priesterweihe und vieles andere. Fraglich 
bleibt jedoch, ob die Mehrzahl der Empfänger und der Mitfeiernden, 
wie es zu wünschen wäre, diese Sakramente auch lebendig mitvollzieht 
und versinnbildlicht. 

Gefahren 

Erweist die Religionsgeschichte nicht zur Genüge, •daß sakrale Formen 
und Dinge fast notwendig magisch verstanden und mißbraucht wer- 

3 Von heiligen Zeichen, Mainz 1985, 50f; vgl. auch ders., Vom Geist der Liturgie, Freiburg 
1957, bes. 75-85. 

4 Vgl. Klemens Tilmann/Hedvig-Teresia von Peinen, Die Führung zur Meditation, Bd. II: 
Christliche Glaubensmeditation, Zürich 1978, 41-53. 



Franz-Josef Steinmetz 326 

den"5? Meines Erachtens besteht diese Gefahr bis heute. Man kann 
auch in unserer Zeit noch erleben, daß sakramentale Formen den Men- 
schen dazu führen, sich abzusichern, auf seine religiösen Leistungen zu 
schauen, statt sich wahrhaft Gott anzuvertrauen. Es wird nie ganz auszu- 
schließen sein, daß die Sakramente als ein Alibi mißbraucht werden, um 
sich den eigentlichen Forderungen des Evangeliums (dem Liebesgebot) 
zu entziehen. 

In seiner •Kleinen Sakramentenlehre" benennt Leonardo Boff eine 
ganze Reihe von geradezu dia-bolischen Möglichkeiten; denn es •gehört 
zum Wesen eines Zeichens, Sym-bol zu sein für den, der es versteht, 
oder dia-bolisch auf den zu wirken, der es nicht versteht"6. Er zeigt, wie 
Sakramente zum Sakramentalismus entarten können. Dann feiert man 
sie, ohne daß es zur persönlichen Bekehrung kommt. Zuweilen hat, so 
Boff, auch eine Art kapitalistischer Geist den volkstümlichen Katholizis- 
mus infiziert. Eine solche sakramentale Konsumhaltung sucht jedoch 
nicht die persönliche Christusbeziehung, sondern nur eine Gnaden- 
Sammlung, als ob man Gottes Liebe wie einen Vorrat speichern könnte. 
Schließlich beobachtet er so etwas wie den Geist der Magie, der die 
Menschen veranlaßt, Angst statt Ehrfurcht zu zeigen oder sakramentale 
Riten so oft zu wiederholen, bis eine gewünschte Wirkung erreicht ist. 

Seh wierigkeiten 

Eine Reihe von Zeitumständen beeinträchigt freilich einen meditativen 
Umgang mit den Sakramenten der Kirche. Ich denke da zunächst an die 
verbreitete Hektik bzw. Zeitknappheit, mit der wir leben. Oft genug wer- 
den wohl auch die Sakramente unter Zeitdruck gefeiert. Das zu Beginn 
erwähnte Symbol der Fußwaschung scheint dafür ein charakteristisches 
Beispiel zu sein. Sie ist keineswegs in allen Gemeinden am Gründon- 
nerstag mehr üblich, und dies wohl deshalb, weil die Symbolik der Fuß- 
waschung für uns heute viel von ihrer ursprünglichen Aussagekraft ein- 
gebüßt hat. Man brauchte vor allem Zeit für eine meditative Deutung 
und für die ausführliche Durchführung. Als ich im vergangenen Jahr auf 
Wunsch junger Leute diesen Ritus praktizieren wollte, wurde mir so- 
gleich eingeschärft, daß ich auf keinen Fall eine bestimmte Zeit über- 
schreiten dürfe. Die Folgen blieben nicht aus: Der Ritus gelang nur ha- 
stig und oberflächlich. 

5 Emil J. Lengeling, Wort und Bild als Elemente der Liturgie, in: Bild - Wort - Symbol in 
der Theologie, hrsg. von Wilhelm Heinen, Würzburg 1969, 189. 
'L. Boff, aaO. (Anm. 1), 108. 



Meditation und Sakrament 327 

Ich möchte lediglich auf ein Problem hinweisen: Wieviel Zeit 
brauchte ein Mensch von heute tatsächlich, um die Sakramente seines 
Glaubens so aufzunehmen, daß meditative Vollzüge möglich werden? 
Oder ist das nur etwas für •Elite-Christen", nicht aber etwas, das allen 
gut täte, also in jeder Hinsicht gefördert werden müßte? 

Verständnislosigkeit 

Die Schwierigkeiten heutiger Menschen mit der Welt der Sakramente 
sind verschieden7. Wer seine Umgebung kritisch beobachtet, muß fest- 
stellen, daß allzu viele die Taufe lediglich als Einschreibung ins Kir- 
chenbuch und die Firmung als Reifezeugnis deuten. Auch die Kranken- 
salbung scheint keinen Platz mehr zu haben im Leben: weder im Kran- 
kenhaus noch auf der Autobahn. Die Beichte ist eine Szene, die viele 
nur noch vom Hörensagen kennen. Ehe, Eucharistie und Priesterweihe 
werden in ihrer sakramentalen Bedeutung oft nicht mehr verstanden. 
Als Ursache dieser Mängel wird häufig der Rationalismus unserer Zeit 
genannt8. Wir leben in einem Jahrhundert der Technik und der Wissen- 
schaften, die sich schwertun, in sinnlichen Dingen Spuren des Geistigen 
und Transzendenten zu entdecken. Noch schwerer scheint es zu sein, 
Real-Symbole des Göttlichen in der Wirklichkeit zu erkennen, die vor 
allem konsumiert und kaum meditiert wird. Solange die Welt jedoch 
einseitig als Energie-Reservoir betrachtet wird, das man ausnutzen 
kann, verlieren die Dinge mit der Zeit eine entscheidende Dimension: 
den Mitteilungscharakter, der sie als Bilder und Symbole aufleuchten 
läßt. 

Andererseits sieht es so aus, als ob die profane Welt immer mehr •zu 
einer Schauwelt der Illustrierten, des Films und des Fernsehens wird" 
(K. Rahner). Dies wird oftmals nur negativ beurteilt. Umgekehrt lassen 
sich aber auch viele Menschen durch bestimmte Gemälde, Plastiken, 
Plakate, aber auch durch Schauspiele und Choreographien in Theater 
und Kino leichter und tiefer in die Geheimnisse des Lebens einführen 
als durch die sakramentalen Zeichen der Kirche (die manchmal viel- 
leicht obendrein zu einem bloßen •Wortgeschehen" verkümmert sind). 
Heißt das nun, daß die von uns gebrauchten Zeichen reformbedürftig, 
anachronistisch geworden sind und zu wenig für sich selber sprechen? 

7 Ein extremes Beispiel findet sich bei Gabriele Wohmann, Schönes Gehege. Roman, 
Darmstadt 1976. 
8 Vgl. Theodor Schnitzler, Was die Sakramente bedeuten. Hilfen zu einer neuen Erfahrung, 
Freiburg 1983, 15. 



Franz-Josef Steinmetz 328 

Manches, was vor Jahren von der Sakramentenpastoral gefordert 
wurde, ist inzwischen verwirklicht. Der sakramentale Vollzug wurde all- 
gemein menschlicher, auch christlicher. Daß Glaube, Hoffnung und 
Liebe das eigentliche Ziel der Sakramente sind, steht wieder neu im Vor- 
dergrund. Die Verkündigung geschieht sakramentsnäher; die Sakra- 
mente werden personaler gefeiert und erlebt. Dennoch muß noch man- 
ches geschehen im Blick auf die Menschen, wie sie heute zusammen- 
kommen und eine Gemeinschaft werden möchten. Meines Erachtens 
fehlt uns eine überzeugende Wortverkündigung, die den Horizont des 
Glaubens für die kirchlichen Symbolhandlungen erweitert und den 
christlichen Glauben in einer nachchristlichen Gesellschaft durchaus 
einmal auch provoziert. Wir leben immer noch in einem turbulenten 
Umbruch der traditionellen Formen, und viele sekundäre Symbole be- 
dürfen wenigstens einer kritischen Reflexion, wenn nicht einer Reform. 

Durch Meditation zum Sakrament 

Was damit gemeint ist, könnte man mit J. Sudbrack etwa folgenderma- 
ßen umschreiben: •Begreifen, Verstehen, Einordnen der Zusammen- 
hänge zwar; aber darüber hinaus Stellungnahme, Entscheidung, Offen- 
stehen für das Größere, was nicht aufgeht im rationalen Durchdringen; 
Hinaustreten aus dem Gebäude des eigenen egoistischen Weltbegreifens 
in ein Gespräch mit der größeren Wirklichkeit."9 Es geht darum, daß der 
Mensch fähig wird, zu lesen, zu deuten und die Sprache der Dinge zu 
vernehmen, bis sie ihm schließlich sagen: Alles Wirkliche ist Zeichen für 
eine andere Wirklichkeit, letztlich für die Wirklichkeit, die allen Dingen 
zugrunde liegt. 

Bevor das geschieht, kann es vorkommen, daß der Mensch den Weg 
seines Meditierens wie einen Weg ins Nichts empfindet. Er läßt ja die 
Dinge, die ihn bisher in ihren Bann gezogen haben und darin festhalten 
wollten, jetzt nicht mehr in sich hinein, sondern befreit sich von alle- 
dem. •Ich will nichts denken, nicht Baum und Sonne, nicht Berg oder 
Mensch."10 Wenn er auf diese Weise alles einzelne wegläßt, dann ergibt 
sich zunächst eine Leere in seinem Innern. So erleben viele Menschen 
den Weg des Meditierens nicht bloß als ein Sich-Loslassen, sondern als 
ein Sterben, ein Untergehen, ein Begrabenwerden. 

So schmerzlich das ist, es muß nicht negativ bleiben. Ein Mensch, der 
sich leer macht und sich möglichst passiv verhält, ist weniger in Gefahr, 

9 Zit. nach: Aus der Mitte leben, hrsg. von J. Bill u. F.-J. Steinmetz, Stuttgart 1973, 8. 
10 K. Tilmann/H.-T. von Peinen, aaO. (Anm. 4), 156. 



Meditation und Sakrament 329 

sich an die Dinge zu verlieren. Er gibt sich vielmehr auf, damit Gott 
kommt. Er gibt seinen bisherigen Besitz auf, damit Gott ihn besitzt. Er 
gibt sein Inneres und die Dinge frei, damit Gott sich in ihnen ausdrük- 
ken kann, wie er will und wahrhaftig ist. Dem Sterben folgt ein Neuwer- 
den und Auferstehen. 

Verlangen nach dem Sakrament 

Auf diesem oft mühsamen Weg bleiben viele Menschen sicherlich zu- 
nächst einmal stecken. Sie können noch lange nicht sagen, sie hätten 
nun erkannt, daß Gottes Liebe durch alle Dinge und alles Lebendige 
hindurchscheint wie das Sonnenlicht durch ein Kirchenfenster. Aber 
vielleicht haben sie schon ein großes Verlangen, die Welt so zu sehen, 
und vielleicht sehnen sie sich im Grunde nur nach dem, was in den Sa- 
kramenten verheißen ist. 

Dann jedoch dürfen sie in dieser Phase ihrer menschlichen Entwick- 
lung nicht stehenbleiben; sie hätten - objektiv gesehen - die Pflicht, ihr 
Verlangen durch die Konkretheit der christlichen Sakramente erfüllen 
zu lassen. Subjektiv gesehen ist es jedoch ohne weiteres denkbar, daß je- 
mand diesen Schritt (ohne persönlich schuldig zu werden) nicht oder 
noch nicht vollziehen kann. Ob dies allerdings dem tatsächlichen Ver- 
langen all derer entspricht, die nicht mehr oder noch nicht am sakra- 
mentalen Leben der Kirche teilnehmen, können wir nicht beantworten. 
Selbst wenn dem nicht so ist, sollte man nicht vergessen, daß die Kirche 
vor Gott für all diejenigen eintritt, •um deren Glauben niemand weiß als 
Du" (IV. Hochgebet). 

Man erinnert sich in diesem Zusammenhang gewiß an das, was die 
Theologie z.B. Sehnsucht nach der Kirche, Begierde-Taufe, geistliche 
Kommunion, votum paenitentiae oder ähnlich genannt hat. Sie will da- 
mit sagen, daß ein Mensch das, was die Sakramente vermitteln, auch in 
voto erhalten kann (votum = Wunsch, Verlangen, Gebet). Zwar ist der 
christliche Glaube von seinem Wesen her auf Sakramente bezogen. Aber 
auch •auf dem subjektiven Weg' geschieht Gottes Tat am Menschen 
und sie geschieht in der Kirche; auch hier ist ein gnadenhafter Dialog 
zwischen Gott und dem Menschen, wirksame Tat Gottes, die in aller 
Wirklichkeit das Herz des Menschen mehr und mehr mit seinem Heili- 
gen Geist erfüllt und umwandelt... Wenn er sein Tun gleichsam reflex 
von außen anblickt, kann er sagen: Da hat Gott gehandelt, da ist er in 
seinem ungreifbaren Gnadenwirken greifbar und sichtbar geworden in 
dieser Stunde meines Lebens... Warum empfängt nun ein solcher doch 
das Sakrament, auch in Fällen, wo er dazu nicht verpflichtet ist? ... Er 



Franz-Josef Steinmetz 330 

tut (ceteris paribus: d.h. seine subjektive' Tat auch als im Sakrament 
vollzogen vorausgesetzt) dasselbe greifbarer und darum intensiver an 
sich und läßt durch sein Mittun greifbarer und darum intensiver an sich 
geschehen, was er zuvor tat und an sich geschehen ließ im stillen Käm- 
merlein seines einsamen Betens."11 

Diese alte Lehre scheint mir gerade für unsere Zeit von Bedeutung zu 
sein, damit wir nicht resignieren. Sie will es uns keineswegs bequem ma- 
chen, sondern im Gegenteil ermutigen, alles zu tun, damit die Menschen 
den Sakramenten der Kirche mit neuen Augen begegnen. 

Symbole im Alltag 

Meines Erachtens versteht es besonders Leonardo Boff, Menschen von 
heute anzusprechen und sie auf einen gehbaren Weg zu weisen. Er er- 
zählt zunächst von simplen Dingen des alltäglichen Lebens und zeigt, 
welche Bedeutung sie annehmen können, wenn sie nur aufmerksam ge- 
nug betrachtet werden12, z. B. der Stummel der letzten Zigarette, die sein 
Vater geraucht hat; das Brot, das seine Mutter selbst zu backen pflegte; 
die Weihnachtskerze, die ihm jemand schenkte, während er als Fremder 
in Deutschland studierte; die Lebensgeschichte, die keine harmlose 
Folge von Fakten ist, sondern wie eine folgerichtige Kette erscheint; der 
Grundschullehrer, der fast ein Mythos war; das Elternhaus, das Gebor- 
genheit, Freude und Spontaneität beinhaltet... Wer die Dinge seines Le- 
bens nicht bloß oberflächlich, sondern methodisch meditiert, wird all- 
mählich auch die verschiedenen Beziehungen wahrnehmen, die ihnen 
einen jeweils anderen Sinn geben. So können solche Lebenserfahrungen 
eine sakramentale Dimension gewinnen und für eine umfassendere 
Wirklichkeit transparent werden. Sie haben hinweisende, offenbarende 
Funktionen. Sie müssen nicht absorbieren, sondern können unsere 
Blicke weiterlenken. 

Göttliche und christliche Zeichen 

Es mag eine längere Zeit vergehen, bis jemand von diesen bloß mensch- 
lichen Symbolen zu jenen Sakramenten vordringt, die wahrhaftig göttli- 
che Zeichen sind. Ist jedoch der entscheidende Schritt in die sakramen- 

" Karl Rahner, Personale und sakramentale Frömmigkeit, in: ders., Schriften zur Theologie, 
Bd. II, Einsiedeln, 1955, hier 135f; vgl. auch ders., Glaube und Sakrament, in: ders., Schrif- 
ten zur Theologie, Bd. XVI: Humane Gesellschaft und Kirche von morgen  Zürich 1984 
387-397. 
12 Vgl. L. Boff, aaO. (Anm. 1), 19-75. 



Meditation und Sakrament 331 

tale Dimension erst einmal vollzogen, kann er dazu beitragen, daß in 
allen Dingen schließlich jene Wirklichkeit wahrgenommen wird, ohne 
die alles absurd wäre, weil sie die Wurzeln der menschlichen Existenz 
umfängt. •Gott erscheint als das absolute und radikale Geheimnis, das 
sich in allem ankündigt, alles durchdringt und in allem aufleuchtet."13 

Wer Gott auf diese Weise erlebt - wenn auch unter Mühen und Konflik- 
ten, anklopfend, bittend, suchend -, für den spricht alles von seiner 
Größe, seiner Güte und seinem Mysterium. Jedes einzelne Geschöpf 
und jedes geschichtliche Ereignis wird zu einem Zeichen Gottes und sei- 
nes göttlichen Willens. Auch und gerade das Kreuz. 

Die Sakramentenlehre unserer Kirche läßt sich freilich nicht anthro- 
pologisch begründen, sondern nur im Horizont des christlichen Glau- 
bens. Aber wer Boffs Gedankengut bis hierher folgen konnte, wird sich 
nicht mehr so schwertun, auch die explizit christlichen Sakramente mehr 
von der dahinterstehenden Beziehung zu sehen und anzunehmen. Er 
muß sich jedoch klarmachen, daß das Wort •Sakrament" ein analoger 
Begriff ist. 

Einerseits setzt das christliche Sakrament die Sakramente Gottes in 
der Schöpfung, die auch von den anderen Religionen erkannt und ge- 
pflegt werden, voraus und nimmt sie in sich auf. Andererseits offenbart 
es ausdrücklich jene Gnaden-Wirklichkeit, die der Menschheit erst 
durch Christus zuteil geworden ist. •So bedeutet Taufen jetzt nicht mehr 
einfach Anteil gewinnen am Leben der Gottheit, sondern vielmehr Ein- 
tauchen in das Leben Jesu Christi."14 Weil Gott in Christus sein definiti- 
ves Ja zu uns gesprochen hat, bezeichnen wir ihn als das Ur- und Quell- 
Sakrament. Die Kirche ist ihrerseits der Leib Christi, durch den er sein 
Wirken in der Geschichte fortsetzt. Die berühmten sieben Sakramente 
•realisieren das Sein der Kirche in der Konkretheit der menschlichen Si- 
tuationen, u. a. von Geburt, Reifwerden, Ernähren, Vergeben, Liebe und 
Tod"15. Dies geschieht durch Taufe, Firmung, Eucharistie, Buße, Weihe, 
Ehe und Krankensalbung. Auch die Siebenzahl selbst will die Tatsache 
zum Ausdruck bringen, daß durch Christus die ganze menschliche Exi- 
stenz mit all ihren Dimensionen von Gottes Liebe umfangen ist. 

Exerzitien 

Eine besonders günstige Gelegenheit, diesen Ansatz (der, anstatt von sa- 
kralen Riten auszugehen, erst einmal in ein sakramentales Denken hin- 

13 Ebd., 45. 
14 Ebd., 88. 
15 Ebd., 98. 



Franz-Josef Steinmetz 3,2 

einführt) zu vermitteln, sind Exerzitien oder Tage der Besinnung. Man 
könnte sie mit dem Vorschlag beginnen, das augenblickliche Lebensge- 
fühl in einer Metapher auszudrücken. Auch wenn diese Metaphern ne- 
gativ ausfallen - meistens ist Positives und Negatives vermischt -, deutet 
sich der Exerzitant doch wenigstens in einem Bild und lernt zugleich, 
daß es andere Bilder gibt, die ihn ansprechen. Schon in solchen Medita- 
tionen geschieht Austausch und Begegnung. Danach ließe sich gut der 
Text der Bergpredigt über die Vögel des Himmels und die Lilien des Fel- 
des betrachten. Es gibt kein schöneres Sinnbild der Unabhängigkeit als 
die Vögel im Wald und kein besseres Bild der Sorglosigkeit als die Lilie. 
Sind nicht Vögel und Lilien herrliche Zeichen der göttlichen Vorse- 
hung? Die Gleichnisse vom Sämann und von der selbst wachsenden 
Saat können diese Einsicht vertiefen. Sie sprechen von Gottes geduldi- 
ger Macht und lösen zugleich unsere angestrengte Bekümmertheit und 
Verkrampftheit. Auf diese Weise wird der Mensch allmählich in die 
Lage versetzt, auch die Szenen aus dem Leben Jesu, seine Worte und Ta- 
ten, als sakramentale Offenbarung Gottes auf sich zu beziehen. Schließ- 
lich •weiß er sich in allen seinen Dimensionen und Situationen umfan- 
gen und erfüllt von Gottes schöpferischer Liebe"16. 

Liturgie 

Hat jemand in allgemeinen Meditationsübungen eine solche Erfahrung 
gemacht, wird es ihn vermutlich stören, daß er mit manchen Zeichen in 
der Kirche wenig anfangen kann. (In der Tat haben viele Zeichen an 
Ausdruckskraft verloren, z. B. wenn das Brot der Eucharistie als kleine 
weiße Scheibe eher an Papier als an Nahrung erinnert, die allzu sparsa- 
men Wassertropfen bei der Taufe oder auch einige sekundäre Zeichen 
in der Liturgie, deren Sinn erst lange erklärt werden müßte.) Aber weil 
er den größeren Zusammenhang kennt und im Horizont der christlichen 
Hoffnung lebt, wird er nicht davonlaufen, sondern gegebenenfalls neue 
Zeichen hinzufügen und die verkümmerten kreativ ergänzen. 

Selbstverständlich wird man bei solchen Experimenten die liturgi- 
schen Vorschriften beachten und nicht willkürlich handeln. Auch sollte 
man dafür sorgen, daß Meditationen innerhalb der Liturgie wirklich zur 
Wahrheit der Sakramente hinführen und nicht zu Mißverständnissen 
beitragen, wie es zuweilen geschehen sein mag17. Die geltenden Vor- 
schriften erlauben jedoch weit mehr an Kreativität und Phantasie, als 
16 Walter Kasper, Wort und Symbol im sakramentalen Leben - eine anthropologische Überle- 
gung, in: Bild - Wort - Symbol in der Theologie, aaO. (Anm. 5), 170. 
17 Vgl. Feiern wir das Abendmahl richtig?, hrsg. von Wolfgang Böhme, Karlsruhe 1985 



Meditation und Sakrament 333 

gemeinhin bekannt ist. Das gilt insbesondere für Feiern mit kleinen 
Gruppen18. Ich denke da an eine Feier des Gründonnerstags mit Jugend- 
lichen, die es verstanden, die offizielle Liturgie durch Spiel und Tanz, 
durch andere Riten und Szenen, durch Gemälde und Dialoge zu aktuali- 
sieren. Natürlich braucht man dafür Mut und Zeit. Das gilt ebenso für 
den Karfreitag, der manchmal allzu historisierend ausfällt oder die Teil- 
nehmer zu wenig einbezieht. Auch da gibt es Möglichkeiten, unser eige- 
nes Lebenskreuz mit dem Kreuz Jesu zu verbinden, wenn es gelingt, die 
alten Symbole und Geschichten in einen Horizont zu stellen, der auch 
heutigen Menschen sakramentale Erfahrungen erschließt. Viele Kurslei- 
ter werden bestätigen können, daß sich dieser Horizont im Rahmen von 
Besinnungstagen oder Exerzitien wie von selbst öffnet. Die Ansicht, daß 
der heutige Mensch jegliches Empfinden für Symbolisches oder Sakra- 
mentales verloren habe, halte ich für unbegründet. Mag er manchen Ri- 
ten und Symbolen verständnislos gegenüberstehen, weil sie ihm fremd 
geworden sind oder weil er noch nie einen Zugang gefunden hat, so hat 
doch jeder Mensch die Fähigkeit, in kurzlebigen Dingen Dauerndes zu 
entdecken, im Zeitlichen Ewiges und in der Welt schließlich die göttli- 
che Liebe19. 

Ausblick 

Wie schon zu Beginn erwähnt, sind die Probleme des Verhältnisses von 
Meditation und Sakrament vor allem in der Praxis zu spüren. Denn was 
die Theorie angeht, sind Meditation und Sakrament nicht voneinander 
zu trennen, sondern sie bedingen sich gegenseitig, durchdringen einan- 
der zutiefst. In der Praxis müßte wohl die Meditation vorrangig geför- 
dert und vertieft - oder zuerst einmal eingeleitet - werden, auch wenn 
sie nicht in jedem Fall direkt in ein sakramentales Leben mündet, son- 
dern zunächst nur das Verlangen danach weckt. Die Sakramente der 
Kirche bedürfen heute - sicherlich nicht überall im gleichen Maße und 
in gleicher Weise - einer gründlichen Meditation, die sie in einen weite- 
ren Horizont stellt20. 

18 Vgl. Heinrich Tenhumberg, Miteinander unterwegs. Bischöfliches Wort an die Mitarbeiter 
in der Jugendpastoral, hrsg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Arbeitshil- 
fen, 10), Bonn 1979. 
19 Vgl. zum ganzen Thema: Liturgie - ein vergessenes Thema der Theologie?, hrsg. von Kle- 
mens Richter (Quaestiones disputatae, 107), Freiburg 1986. 
20 Vgl. D. Zadra, // tempo symbolico: La liturgia della vita, Brescia 1985, 109-131. 




