
Zwischen Verkündigung und Verrat 
Zur Gewissenskrise des Priesters heute 

Lutz Pohle, Mainz 

Situation: Verfall des Glaubens und Praxis der Kirche 

Daß die Kirche in unserem Land in der Krise steckt, ist keine neue Fest- 
stellung. Seit einer Reihe von Jahren gehört ihr langsamer Verfall zum 
Standard theologischer und soziologischer Untersuchungen. Die öffent- 
liche Meinung nimmt diesen Vorgang, soweit er sie überhaupt interes- 
siert, eher schweigend zur Kenntnis. Die lebendige Gemeinde am Ort 
aber erleidet die zunehmende Verweltlichung der Kirche auch und ge- 
rade in ihrem •heiligen Innenbezirk" als eine Art von apokalyptischem 
Ereignis. Am stärksten sind gewiß die Priester von dieser Entwicklung 
betroffen, die •Hüter" dieses heiligen Raumes, des Mysteriums des 
Glaubens. Anders und mehr noch als die Gemeinde sind sie dem Druck 
einer zwar getauften, aber in ihrer Lebenswirklichkeit längst zu Heiden- 
tum und Materialismus zurückgekehrten Gesellschaft ausgesetzt. Prie- 
ster müssen amtlich vollziehen, was es zu bekämpfen gälte, müssen •ab- 
segnen", was vom Glauben her zu verneinen wäre. Sie stehen im Schnitt- 
punkt völlig divergierender Forderungen: der Wahrung des Heiligen1, 
wie es dem Wesen der Kirche und ihres Herrn entspricht, und den Wün- 
schen einer profan denkenden •Gesellschaftskirche", die mitnimmt, was 
sie kriegen kann. 

Erstkommunion - Grundlegung im Glauben oder Irritation 
an der Kirche? 

Da ist das Elend um die Erstkommunion, zu der ein ganzer Jahrgang 
geht, der, ebenso schnell wie er gekommen ist, wieder aufgibt. Was 
vertiefte Einfügung in den Leib Christi sein soll - Initiation, •Einseg- 
nung" -, gerät faktisch ins Gegenteil: zur festlich begangenen Ausseg- 
nung. Wer kennt nicht das Staunen und die Erschütterung der Wenigen, 
die bleiben, über die Vielen, die schon bei nächster Gelegenheit wieder 
fort sind. Schon Kinder müssen angesichts des Heiligen die Erfahrung 

1 •Das Heilige", hier gebraucht in der sächlichen Form, rekurriert nicht auf ein dinghaft- 
unpersönhches Verständnis des Glaubens, sondern meint zusammenfassend Gott als den 
Heiligen und alle von ihm ausgehenden und zu ihm hinführenden Gegebenheiten 



Gewissenskrise 335 

der Doppelbödigkeit und Heuchelei machen (oft genug aufgrund der 
gleichgültigen oder auch destruierenden Atmosphäre des Elternhauses, 
aber auch durch das Tolerieren und Zudecken aller Art von Nachlässig- 
keit und Desinteresse seitens der Amtsträger): Man kann das Heilige 
tun, es aber genausogut auch lassen; Christus, Kirche, Glaube - eine 
Sache, mit der man nach Belieben verfahren kann, gleichgemacht und 
eingeordnet in irgendwelche Alltagsbedürfnisse, Konventionen und 
menschliche Launen. Hier werden unheilbare Mißverständnisse vom 
Wesen der Kirche und des persönlichen Glaubens grundgelegt, Mißver- 
ständnisse, die sich im ganzen Leben ausprägen und in Gleichgültigkeit 
oder Ablehnung Gott und seiner Kirche gegenüber gipfeln. Mißver- 
ständnisse, die sich, durch eine kontinuierlich glaubensferne Praxis be- 
festigt, bei allem späteren Heilshandeln der Kirche wiederholen und 
vertiefen: bei Firmung, Eheschließung, Taufe und anderem. 

Welcher Priester wüßte nicht um die Verantwortung, ahnte nicht die 
Schuld, die er auf sich nimmt, indem er Jahr für Jahr, trotz der inneren 
Widerstände, dasselbe •Spektakel" letztendlich doch durch sein Zutun 
approbiert, bestätigt, fortsetzt und in jeder solchen Wiederholung zur 
Zementierung eines falschen Gottes- und Menschenbildes beiträgt? 

Firmung - selbständiges Bekenntnis oder kollektive Farce? 

Die Firmung ist noch Steigerung dieser Zustände. Hier soll der geistlich 
ungeübte und von der Gemeinschaft der Kirche zumeist völlig abgena- 
belte junge Mensch ein persönlich begründetes Ja zu seinem Christsein 
sagen, dazu, daß er Glied jener ihm unbekannten communio sanctorum 
ist. Er soll das freiwillig tun, wäre doch sonst der innerste Sinn des Sa- 
kraments hinfällig. Aber wie sieht diese Freiwilligkeit aus? Sie wird 
weithin ersetzt durch den insoweit noch immer funktionierenden Au- 
ßendruck: weil die anderen gehen, weil der Jahrgang dran ist, weil es ein 
hergebrachter schöner Brauch ist, weil man sich nichts zuschulden kom- 
men lassen will, weil es zum guten Ton gehört, weil es nichts schaden 
kann oder weil der Druck der Familie dahintersteht, die nach außen 
darauf bedacht ist, daß der Nachwuchs nicht aus der Rolle fällt. Der 
Gehalt des Firmgeschehens, durch das die Firmlinge •in strengerer 
Weise verpflichtet sind, den Glauben als wahre Zeugen Christi in Wort 
und Tat zugleich zu verbreiten und zu verteidigen"2, geht dabei weithin 
verloren. Wo halten die Vorbereitungen auf den Empfang dieses Sakra- 

2 Lumen gentium, 11, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, I, Freiburg 1966, 182-189, 
hier 184f; so auch CIC 879. 



Lutz Pohle 335 

ments, die gängigen Kurse, mehr aber noch die erforderlichen Unter- 
scheidungen, die der Priester hinsichtlich der Zulassung des einzelnen 
zum Sakrament vorzunehmen hat, diesem Anspruch auch nur von Ferne 
stand? In der Regel ist der Priester angesichts des Ausmaßes an Nicht- 
wissen, Desinteresse und Unglaube einerseits und zahlloser Alltags- 
pflichten andererseits nicht in der Lage, diesen notwendigen Dienst 
noch zu leisten. Die Bedingung für den erlaubten Empfang des Firmsa- 
kraments - •gehörige Unterrichtung", •rechte Disposition" und •Er- 
neuerung des Taufversprechens", d.h. wirklicher Glaube (CIC 889) - 
wird so zur Makulatur. In der von terminlicher Automatik bestimmten, 
flächendeckenden Versorgungspraxis geht das Kriterium der Discretion 
einfach unter. Der Heilige Geist wird, unabhängig vom Glaubensstand 
des einzelnen, termingerecht verordnet, als ob er ein wohlfeiles Medika- 
ment wäre, das nicht schaden kann (wie man irrtümlich meint), im kon- 
kreten Fall aber auch nichts nützt. 

Was sich hier abspielt, kann man zutreffend nur als Sakrileg bezeich- 
nen, als Entwürdigung des Heiligen und des Menschen zugleich. Was 
muß in einem Menschen vorgehen, dessen wirkliche Haltung man da- 
hingestellt sein läßt und über die man sich im Zuge der jahrgangsweisen 
Abfertigung dann auch hinwegsetzt. Kann er überhaupt noch das heilige 
Geschehen ernst nehmen oder muß es für ihn nicht zur Farce werden, 
die er über sich ergehen läßt und endlich hinter sich bringt? Was hier 
zerstört wird, überwiegt bei weitem die von vagen Wünschen und Illu- 
sionen gespeisten Vorstellungen der möglichen missionarischen Wir- 
kung einer so vollzogenen Firmpastoral. Unter den gegebenen Umstän- 
den ist das Gegenteil der Fall: Wir haben es mit einer Pastoral der 
De-Mission zu tun. Wo nicht eine wirkliche Entscheidung angefordert 
wird, wenn auch in den Grenzen und Möglichkeiten der Jugend, muß es 
zur Entstellung und Abwertung des Christlichen kommen. Der Firmling 
wird so geradezu in eine gegenläufige Disposition gedrängt. 

Die sich zwingend aufdrängende Frage nach dem angemessenen 
Firmalter wird noch immer leichthin abgetan. Es heißt, jetzt •kriege" 
man sie alle noch, später sei das zweifelhaft. Mehr als vieles andere ent- 
hüllt dieses Denken, worum es einer administrativ verstandenen Sakra- 
mentenpraxis anscheinend geht: •zu kriegen" und •alle zu kriegen". So 
hat der Herr nie geredet. Hier geht es nicht um Zuspruch und Einla- 
dung, nicht um den Menschen in seiner Entscheidung, sondern um 
Besitzergreifung und Besitzstandswahrung, ganz gleich, welche Inhalte 
ein Mensch mit einer so vollstreckten Initiation verbindet. 



Gewissenskrise 337 

Trauung - Abbild der Brautschaft zwischen Christus und Kirche 
oder schlechtes Theater? 

Das •Alle-kriegen-Wollen" macht wohl auch, daß bei der Eheschlie- 
ßung nahezu jeder Kompromiß eingegangen wird, nur um niemand des 
kirchlichen Zutuns entlaufen zu lassen. Aber was geschieht in solchem 
Tun? Ist es wirklich Segnung des heiligen Willens zweier Menschen, den 
Bund ihrer Ehe mit Gott zu schließen oder Schaffung einer stimmungs- 
vollen Atmosphäre, die dem menschlichen Grundbedürfnis nach Fest, 
Freude und gehobener Geselligkeit entgegenkommt? Spätestens im Got- 
tesdienst merkt man die kirchliche Abstinenz vieler Brautleute und der 
sich zu diesem Akt versammelnden Gesellschaft: kaum ein Lied, eine 
Antwort, ein noch so bescheidenes Zeichen von Frömmigkeit, Ehrfurcht 
und persönlichem Glauben; selbst Vaterunser und Kreuzzeichen sind 
vielen unbekannt. Statt dessen das groß aufgemachte äußere Drum und 
Dran: Glockenläuten, Orgelspiel, Blumen, Kerzen, lange Kleider, neue 
Mode, Fotografen, Sänger, die nur für Geld in die Kirche gehen (•Ave 
Maria"!). Oft hat man den Eindruck, dem Brautpaar und seinem Ge- 
folge gehe es wesentlich um schöne Folklore. Die alten, einst mit wah- 
rem Glauben erfüllten Gebete und Formen werden als Dekoration für 
den festlichen Privatbedarf verbraucht; ohne kirchliches Zeremoniell 
geht es nun einmal nicht - es wäre keine •richtige" Hochzeit. Der Prie- 
ster muß herhalten, um diese nicht selten an schlechtes Theater erin- 
nernden Aufführungen möglich zu machen. 

Was im Gottesdienst zutage tritt, ist freilich schon im Vorfeld solcher 
Eheschließungen abzusehen. Der Priester ist meistens der letzte, der von 
dem Vorhaben ins Bild gesetzt wird. Gastwirt, Fotograf und andere ha- 
ben längst die Termine gemacht und den •Fahrplan" festgelegt. Der 
Priester hat sich, gegebenenfalls unter mokantem Hinweis auf die Kir- 
chensteuer, gefügig einzuordnen. Der Grundsatz gilt: •Wer zahlt, darf 
bestellen." Inhaltliche Klärungen sind nicht gefragt; bereits im vorhin- 
ein steht fest, daß der Zug programmgemäß fahren wird. 

Das Traugespräch oder Brautexamen, wie es gar heißt, ist weithin zur 
Formalie degeneriert: Die Brautleute sagen zu allem gleich ja, damit nur 
nicht das erwünschte Placet des Priesters ausbleibe und das Fest gar in 
Frage gestellt werde. Sie glauben an •Gott", aber was heißt das schon! 
Jeder Priester weiß es aus persönlicher Erfahrung, bestätigt und erwei- 
tert durch die inzwischen zahlreichen demoskopischen Erhebungen: 
•An Gott glauben" sagt zumeist nicht viel mehr als •ich bin ein guter 
Europäer", ein •anständiger Mensch", •auf mich kann man sich verlas- 
sen", •ich weiß, was sich gehört", und so fort. Oder es meint irgendeine 



Lutz Pohle 338 

höhere, für den einzelnen nicht näher bestimmbare Macht, wie die •Na- 
tur", das •All", der •Kosmos", das •Leben" und Ähnliches. Sie bejahen 
die Sakramentalität der Ehe und lebten doch schon vorher wie Mann 
und Frau zusammen. So stehen Christus, Kirche, Sakrament in einem 
geistig, aber auch menschlich bezugsleeren Raum. Wen wundert es, daß 
so geschlossene Ehen absehbar früher oder später scheitern. Es gibt 
wohl keinen deutlicheren Hinweis auf die zweifelhafte Fruchtbarkeit 
dieses Sakramentes als die hohe Scheidungsquote, in der sich heute 
katholische Ehen kaum noch von protestantischen Ehen oder reinen 
Zivilehen unterscheiden (Vergleichbarkeit der sozialen Strukturen vor- 
ausgesetzt). Der Priester kann es in einem solchen Milieu kaum wagen, 
die entscheidenden und unterscheidenden Fragen zu stellen; er weiß, 
was dann auf ihn zukäme: die Notwendigkeit des Eheaufschubs mit al- 
len sich daraus ergebenden Konsequenzen, dem Unwillen und dem Haß 
der Leute und - schlimmer noch - dem Unverständnis und den Pressio- 
nen der kirchlichen Administration, die um die gleichmäßige Vollversor- 
gung des •Kirchenvolkes" bangt und kaum ein dringlicheres Problem zu 
kennen scheint, als alles ohne Aufhebens geschehen zu lassen. 

Taufe - Akt des Glaubens oder bürgerliche Anstandsübung? 

Die Taufe eines Kindes ist in dem Zirkel kirchlicher Rundumversorgung 
zunächst der letzte Akt äußerer Vollzugspastoral. In Glaube und Kirche 
nie beheimatete Eltern bringen ihr Kind, wieder um einen der seit früher 
Kindheit gewohnten, sozial abgesicherten Bräuche ohne notwendige 
Glaubensentscheidung zu vollziehen. Entsprechend verlaufen die Tauf- 
gespräche, die für die meisten •Antragsteller" nur lästige Pflichtübung 
sind und über den Glauben von Eltern und Paten meist gar nichts verra- 
ten. Auch hier hat sich der Priester dem Druck der Situation zu beugen; 
angesichts eines unschuldigen Kindes ist Freundlichkeit und Nachsicht 
geboten, man pflegt Allgemeinverbindliches, vermeidet die kritischen 
Fragen (sonst müßte man in vielen Fällen zu einem Taufaufschub kom- 
men) und ist froh, wenn wenigstens der äußere Ablauf der Dinge gesi- 
chert erscheint. Das Patenamt ist verkümmert zu einer Statistenrolle mit 
Sympathieerweis. Und das Taufbekenntnis, jenes eindringliche Frage- 
Credo aus den Urgründen der Kirche wird zur hergesagten Formel. 
Selbst der Satan, über dessen Existenz man sich sonst nur lustig macht, 
darf dabei noch vorkommen. Ob eine •begründete Hoffnung besteht, 
daß das Kind in der katholischen Religion erzogen wird" (CIC 868,2), 
muß eine solche Praxis offenlassen. 



Gewissenskrise 339 

Verantwortung des Klerus oder unabwendbares Fatum? 

Es ist überdeutlich geworden, in welcher Spannung der Priester heute 
steht: in einer abgrundtiefen Kluft zwischen der inneren Sinnrichtung 
seines Amtes und einer davon weit entfernten, oft gegenläufigen kirchli- 
chen Alltagspraxis. Er steht zwischen seiner Sendung als Bote der einen 
Wahrheit von Jesus Christus und der ihm von allen Seiten aufgedräng- 
ten Rolle eines Händlers mit heiligen Dingen, die er am Ende zu einem 
beliebig niedrigen •Preis" veräußern muß. Er steht zwischen dem mit 
seinem Amt gegebenen Nachfolge-Gehorsam und einem Verbraucht- 
werden durch das Diktat der faktischen Verhältnisse. Kurz: seine Lage 
ist der Dauerkonflikt zwischen Verkündigung und Verrat. 

Jeder, der die Situation erkennt oder nur erahnt, macht sich schuldig, 
wenn er die Dinge gleichwohl unverändert weitertreiben läßt. Schuldig 
an denen, deren falsches, durch eigene Bedürfnisse oder durch Indiffe- 
rentismus geprägtes Gottes- und Menschenbild er durch sein Zutun be- 
stätigt. Er erspart ihnen die Umkehr und läßt sie in der falschen Sicher- 
heit, das Nötige getan zu haben und über Glauben, Kirche, christliches 
Leben hinreichend Bescheid zu wissen. In solchem •Bescheidwissen" 
liegt die Gefahr selbstgerechter Abschließung vor einem wirklichen Er- 
griffenwerden von der Gnade und einer ihrem An-Spruch entsprechen- 
den Änderung des Lebens. 

Er macht sich aber noch in einem anderen Sinn schuldig: an der le- 
bendigen, ihr Christsein praktizierenden Gemeinde. Sie ist durch die 
ständigen Verwässerungen und Kompromisse, die selbst vor unaufgeb- 
baren Kernbereichen keinen Halt machen, einer Irritation ausgesetzt, 
die sie bis in die Fundamente trifft. Ihr ureigenes Selbstverständnis steht 
auf dem Spiel. Es verschiebt sich notwendig, wenn auch nicht immer für 
jeden sichtbar, in Richtung einer Verflachung und Auflösung. Die Ero- 
sion vollzieht sich in der Stille und betrifft keineswegs nur die ohnehin 
schon zusammengeschmolzene Gottesdienstgemeinde, sondern zuneh- 
mend auch den die Gemeinde verdichtenden Kern. Das Ausmaß der 
Frustration an der Basis ist weithin noch nicht erkannt. 

Der Priester macht sich schuldig auch an der breiten Gruppe der Un- 
entschiedenen, die für vieles offen ist und so auch für ein missionari- 
sches Werben der Kirche ansprechbar bleibt. Voraussetzung wäre frei- 
lich eine erkennbare Linie im kirchlichen Handeln, Folgerichtigkeit im 
Grundsätzlichen und Überzeugungskraft der handelnden Personen. Wo 
Authentizität erlebbar wird, fehlt es nicht an Resonanz. Eine Pastoral, 
die es jedem recht zu machen sucht, kann die hier geforderte Durchsich- 
tigkeit und Konsequenz nicht bieten; in ihrer Verwaschenheit, Unreife 



Lutz Pohle 340 

und Kümmerlichkeit wirkt sie eher abstoßend und entbehrlich. Sie 
strahlt nichts aus, weckt keine Begeisterung und erschwert nur den Zu- 
gang zu einer persönlichen Glaubensfindung. 

Schuldig wird der Priester auch an sich selbst, weil seine Glaubwür- 
digkeit durch die erkennbaren Widersprüche der von ihm mitvollzoge- 
nen Praxis nach innen und außen Schaden nimmt. Nach innen, weil 
auch er nur ein Mensch ist, der nicht Tag für Tag im Zwiespalt leben 
kann, ohne daß dies Auswirkungen auf seine Identität hätte. Der quä- 
lende Gewissensdruck ist deutlicher Hinweis darauf. Nach außen, weil 
die Abnutzung seiner Persönlichkeit sich notwendig niederschlägt in Re- 
signation, Unsicherheit, Angst und diversen Formen der Flucht ins Pri- 
vate. Oft genug ist es dann die Routine, die ihm mühsam über den Tag 
weghilft. Er hat weder Zeit noch Kraft für innovatorische Überlegungen, 
mit der die Gemeinde gefördert und Außenstehende angesprochen wer- 
den könnten. Die festliegenden Vollzüge absorbieren einfach all seine 
Möglichkeiten. 

Wenn Seminaristen, wie Umfragen beweisen, heute kaum noch das 
Vorbild eines Priesters als Motiv für ihre eigene Berufung angeben, zeigt 
das, welcher Schwund an Substanz inzwischen im priesterlichen Leben 
eingetreten ist. Nicht nur die Nachwuchsfrage, die Krise des Klerus im 
allgemeinen findet hier eine gewichtige Erklärung. 

Am Ende wird der Priester schuldig an Gott und der Kirche, aus de- 
ren Hand er sein Amt empfing. Durch eine entwürdigende, weil nicht 
ernstzunehmende Sakramentenpraxis setzt er letztlich das Heilige dem 
Gespött und der Verachtung der Menschen aus. Jene, die sich je nach 
Situation und Bedürfnis lediglich etwas •abholen" wollen, wissen sehr 
genau, was sie an eigenem Einsatz schuldig bleiben. Sie stehen im Leben 
und kennen sich aus; sie wissen, wie man durchkommt. Wenn sie er- 
reicht haben, was sie wollten, feiern sie den Triumph ihrer Abschätzig- 
keit: Sie wußten doch schon immer, daß das Heilige eine manipulier- 
bare Größe beim Verfolgen eigener Interessen im großen Spiel des Le- 
bens ist. 

Heiliger Geist - Wirkkraft oder Ausfallbürge des Amtes? 

Wie wird der Priester hier Rechenschaft geben können über die Weisung 
des Herrn •gebt das Heilige nicht den Hunden, und werft die Perlen 
nicht vor die Schweine" (Mt 7,6)? 

Er wird sich kaum darauf berufen können, der Heilige Geist werde 
schon •irgendwie" wirken und das - fruchtlos gebliebene - kirchliche 
Handeln •irgendwann" noch mit Sinn erfüllen - so eine willkürliche 



Gewissenskrise 341 

und sachfremde Verwendung des Wortes vom •Geist, der weht, wo er 
will" (Joh 3,8). In solch fatalistischer Argumentation liegt gleicherma- 
ßen die Verharmlosung der inkarnatorischen Macht Gottes wie auch 
eine Verächtlichmachung der geforderten Verantwortung des Menschen. 
Letztlich wird hier der Auftrag geleugnet, der der Kirche von Jesus Chri- 
stus gegeben ist: über den rechten Glauben und die würdige Feier der 
Sakramente zu wachen. Dazu gerade hat der Herr das priesterliche Amt 
gestiftet und ihm den besonderen Beistand des Heiligen Geistes zuge- 
sagt. Wo dieses Amt in gewissenhaftem Bemühen, im Gespräch mit den 
Betroffenen und im Gebet zu einer Entscheidung kommt - und es muß 
entscheiden, weil dies sein Auftrag ist -, wirkt der Heilige Geist. Durch 
das Wort des Amtes spricht er selbst. Er weht hier gerade nicht •ir- 
gendwo", sondern, wenn das Amt entscheidet, durch den Dienst des 
Amtes hindurch. Gewiß weht der Geist Gottes auch anderswo als nur 
durch das Amt, aber nicht in einem schizophrenen Sinn, als ob sein We- 
hen hier und sein Wehen dort sich gegenseitig aufhöben und man die 
Richtung seines Wehens nach Belieben wahrnehmen und für ge- 
wünschte praktische Ergebnisse und Rechtfertigungen nutzbar machen 
könnte. Der Geist weht, wo er will. Das ist richtig in dem Sinn, daß zum 
Beispiel ein vom Sakrament zunächst Zurückgestellter gleichwohl von 
der Gnade Gottes eingeholt werden kann, umkehrt und sich zu Jesus 
Christus und seiner Kirche bekennt. So erwirkt der Heilige Geist, auch 
außerhalb von Brauchtum und kirchenrechtlicher Setzung, im Men- 
schen jene Grunddisposition, deren einer bedarf, um die Gemeinschaft 
mit Christus in Gestalt der Sakramente zu verstehen und dann auch 
würdig und recht zu begehen. Die spätere Teilnahme eines so vom Heili- 
gen Geist angestoßenen und von der Gemeinde weitergeführten Men- 
schen am sakramentalen Leben der Kirche ist dann nur folgerichtig und 
selbstverständlich. 

Gerade im Blick auf die notwendige Beteiligung des Menschen an 
dem gnadenhaften Geschehen führt das Reden von der angeblichen 
•Spätwirkung" der Sakramente - bei akuter Folgenlosigkeit im Vollzug 
- zu Verwirrung und zu Gleichgültigkeit gegenüber dem Sinn dieses 
Tuns. Wo Heiliger Geist wirkt, wo der Mensch sein Wehen auch nur an- 
fanghaft zuläßt, bleibt das für den Betroffenen nicht ohne Folgen. Der 
Heilige Geist als Entflammender, Antreibender und Beistehender bringt 
im Leben des bereiten Menschen stets Früchte, das heißt: sichtbare Er- 
träge, hervor. Die •Früchte des Heiligen Geistes" sind geradezu Kenn- 
zeichen und Kriterium für seine (zugelassene) Gegenwart. Heiligen 
Geist ohne Frucht gibt es nicht. Anderes zu behaupten wäre unwahr; es 
stünde im Gegensatz zum Wissen der Kirche seit Anbeginn. Authenti- 



Lutz Pohle 342 

sehe Kirchenerfahrung weiß um den Zusammenhang von Geist und Le- 
ben (vgl. Joh 6,63). Das leichtfertige Operieren mit vagen Hoffnungen 
und Wünschen auf Geistwirkungen, die sich erst nach Jahren und Jahr- 
zehnten zeigen sollen, während in der Zwischenzeit das Leben konse- 
quenzenlos weitergeht, ist doch eher ein Alibi, mit dem das Treibenlassen 
der Dinge und die Anpassung an eine sich immer mehr verweltlichende 
Religiosität entschuldigt werden. Der Rekurs auf solche durch nichts zu 
beweisende Spätwirkungen macht nicht nur das Amt in seinem eigentli- 
chen Gehalt überflüssig, er desavouiert den Menschen, indem er ihn von 
dem unverzichtbaren personalen Akt der Entscheidung und geistlichen 
Partizipation freistellt. Er verführt die Beteiligten - Klerus und Volk - 
zu einem mechanischen Sakramentenverständnis und stellt damit letzt- 
lich, wenn auch unbeabsichtigt, die inkarnatorisch-sakramentale Struk- 
tur der Kirche in Frage. Wo es nicht wirklich zur personalen Begegnung 
im Sakrament kommt, wird auch der beste Wille Gottes für den Men- 
schen zur Wirkungslosigkeit verurteilt. Sind wir dabei, ohne es recht zu 
merken, hinter dem Vorhang rite bewältigter sakramentaler Vollzüge 
eine Kirchenmentalität zu begünstigen, die sich gleichermaßen gegen 
den Anspruch Gottes und die Antwort des Menschen immunisiert? 

Umkehr: Anerkennung der Realitäten 

So klar der Befund ist, so schwer scheint der Ausweg. Man fragt sich, 
warum nicht längst begonnen wurde, die Praxis allmählich in Richtung 
einer Konzentration auf das Wesentliche zu verändern. Die Symptome 
des Niedergangs sind lange bekannt und haben in dem treffenden Wort 
von der •Verdunstung des Christentums" Ausdruck gefunden. Eine vom 
Wesentlichen her denkende Pastoral müßte demgegenüber die •Verdich- 
tung" des kirchlichen Lebens zum Ziel haben. Voraussetzung jeder wirk- 
samen Bemühung wäre freilich die Anerkennung der Realitäten. Noch 
so große Anstrengungen, die zweifellos in verschiedener Hinsicht unter- 
nommen werden, führen zu nichts, wenn sie an der Wirklichkeit des 
Menschen heute vorbeigehen. 

Die Realität des Glaubens 

Hier nun ist zu konstatieren, daß die Praxis weithin noch an dem ge- 
schichtlich überholten Modell der staatsähnlichen Großkirche festhält. 
Diese Art organisierter Religion, häufig, aber ungenau auch •Volkskir- 
che" genannt, war jene gesellschaftliche Lebensform, in der dem einzel- 



Gewissenskrise 343 

nen die persönliche Glaubensentscheidung abgenommen oder doch 
durch das allseits christianisierte öffentliche und private Milieu erleich- 
tert wurde. Es kann dahingestellt bleiben, was an Fragen, Zweifeln und 
auch Unglauben sich hinter der christlichen Fassade einer solchen Ge- 
sellschaft verbarg. Fest steht jedoch, daß sich mit dem Niedergang der 
diese Kirchengestalt bedingenden gesellschaftlichen Gegebenheiten 
Grundlegendes geändert hat: Die allseits gebotenen Anreize, Sicherhei- 
ten und Bequemlichkeiten religiös-sozialer Konformität sind weggefal- 
len, und es wird allenthalben sichtbar, daß der gelebte Glaube weit ge- 
ringer ist als der Überhang an Brauchtum und Gewohnheit aus der 
•volkskirchlichen" Zeit. 

Es kommt seither wieder viel stärker auf die Entscheidung des einzel- 
nen, auf den persönlichen Schritt zum Glauben an3. Der Mitvollzug von 
Bräuchen, die einmal Zivilisationsgut einer Gesellschaft geworden sind 
- das geschieht vor allem bei den flächendeckend organisierten Sakra- 
mentenkursen und bei den Kasualien -, ist daher für sich genommen 
kein Ausweis von Glauben und Zugehörigkeit zur Kirche als Gemein- 
schaft der Glaubenden4. Auf den Glauben aber kommt es an. Der Herr 
hat sich stets bloß gesetzlicher, brauchtumsmäßiger Frömmigkeit er- 
wehrt. Er hat die Menschen zu einer wirklichen Gottesbeziehung aufge- 
fordert. Seine Zusage gilt denen, die glauben - •dein Glaube hat dir ge- 
holfen" -, ganz gleich, aus welcher Frömmigkeitstradition sie kamen. 
Der Vorrang des Glaubens vor den Vollzügen ist das Thema des Neuen 
Testaments, er ist die Selbstbekundung der Kirche schlechthin. Das 
Konzil von Trient betont in die Wirren seiner Zeit hinein: •Der Glaube 
ist Grundlage und Wurzel jeder Rechtfertigung"5; und das II. Vatikani- 
sche Konzil erklärt gegenüber den Verfallstendenzen heute: •Niemand 
kann ohne Glauben gerettet werden."6 Das gilt in besonderem Maße für 

3 Vgl. Lumen gentium, 14, aaO. (Anm. 2), 198-201; Presbyterorum Ordinis, 4, in: LThK. 
Das Zweite Vatikanische Konzil, III, Freiburg 1968, 142-239, hier 156-161; Gaudium et 
spes, 43, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, III, Freiburg 1968, 280-591, hier: 
412-417; Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral, in: Gemeinsame Synode der Bistü- 
mer in der Bundesrepublik Deutschland - Beschlüsse der Vollversammlung. Offizielle Ge- 
samtausgabe I, Freiburg 1976, 238-275, hier 242-257. 
4 Das hinter solchen Gewohnheiten stehende Bedürfnis vieler Menschen nach Feier und 
Gestaltung bestimmter Lebenssituationen ist keineswegs spezifisch christlich, auch wenn 
es sich - kulturbedingt - christlich dekoriert. Alle Religionen kennen entsprechende For- 
men, und selbst die atheistischen Staaten unserer Zeit haben pseudoreligiöse Surrogate zur 
Befriedigung dieser Bedürfnisse entwickelt (z.B. sozialistische Jugendweihe, Eheschlie- 
ßung, Begräbnisfeier). Das hat die Gemeinsame Synode klar erkannt, vgl. Schwerpunkte 
heutiger Sakramentenpastoral, aaO. (Anm. 3), 240-242. 
5 Sess. VI, Decr. de iustific, cap. 8, in: Denzinger-Schönmetzer, Enchiridion Symbolorum, 
Freiburg «1963, 372 (Nr. 1532). 
6 Presbyterorum Ordinis, 4, aaO. (Anm. 3), 156 f. 



Lutz Pohle 344 

die Sakramentenpraxis. Die Sakramente sind •Geheimnisse des Glau- 
bens"7 und heißen deshalb •Sakramente des Glaubens"8. Daher gilt: 
Ohne Glauben keine Sakramente9. 

Die Realität des Lebens 

Eine verantwortbare Pastoral heute müßte daher das starre Festhalten 
an dem überkommenen großkirchlichen Versorgungsschema, das weit- 
hin zu einer Art •Nachlaßverwaltung" abgesunken ist, aufgeben und ih- 
rem Handeln die wirklichen, heute maßgeblichen Realitäten des Men- 
schen zugrundelegen. Das heißt konkret: Man muß zur Kenntnis neh- 
men, daß viele Getaufte nicht nur der Kirche als Institution indifferent 
oder gar ablehnend gegenüberstehen, sondern auch keine Beziehung zu 
einem persönlichen Christsein haben. Man muß den Mut haben, aus der 
Tatsache Konsequenzen zu ziehen, daß es unter der Oberfläche äußer- 
lich angepaßten Mittuns massive Formen des Unglaubens, daneben 
auch mannigfache Abstufungen der persönlichen Nähe und Distanz zur 
Mitte der Kirche und ihres Glaubens gibt10. Man muß unterscheiden 
zwischen den verschiedenen Einstellungen der Menschen und darf die 
Nichtglaubenden, die mehr oder weniger Glaubenden und die wirklich 
Glaubenden ekklesial nicht einfach gleichschalten, schon gar nicht in 
den sakramentalen Vollzügen. Zentrale Bereiche kirchlichen Lebens 
sind dem Verständnis der Fernstehenden zunächst entzogen. Sie er- 
schließen sich nicht, indem man sie einfach handelnd an ihnen vollzieht. 
Erst müssen die Menschen selbst - in einem manchmal langen Prozeß 
des Wachsens im Glauben - für die Gnade zugänglich werden. Sonst 
kann das heilmachende und heiligende Handeln der Kirche nicht tref- 
fen und wird in der Mißdeutung gar pervertiert. 

Eine solche, die Realität des Lebens nicht verdrängende •Analyse der 
pastoralen Situation" bezeugt schon die Auseinandersetzung Jesu mit 

7 Ebd., 158 f. 
8 Sacrosanctum Concilium, 59, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, 1, Freiburg 1966 
14-109, hier 62 f. 
9 Vgl. hierzu die aufschlußreichen Darlegungen der Kirchenlehrer, z.B. Hieronymus, In 
Mt 28,19 {PL 26,226 D): •Zuerst lehren sie alle Völker, dann taufen sie die (im Glauben) 
Unterwiesenen. Der Leib kann nämlich nicht eher das Sakrament der Taufe empfangen, 
bevor die Seele nicht die Wahrheit des Glaubens angenommen hat"; Thomas von Aquin, 
Expositio primae Decretalis, § 1: •Der Erlöser gab den Jüngern, die er zur Verkündigung 
ausschickte, drei Weisungen mit. Zuerst sollten sie den Glauben lehren, dann den Glau- 
benden die Sakramente spenden." (zit. nach Marietti, Opuscula Theologica, Turin 1954 
1138) 
10 Vgl. Gaudium et spes, 43, aaO. (Anm. 3). 



Gewissenskrise 345 

seiner Umgebung. In zahlreichen Hinweisen und Belehrungen", Bildern 
und Gleichnissen12 zeigt er die Haltung der Menschen auf: Viele sind 
gerufen, aber wenige folgen. Daß sich die Mehrheit versagt, gleichgültig 
bleibt oder sich widersetzt, erweist sich als das •Normale". Immer wie- 
der prägt der Herr seinen Jüngern diese Realität ein, rüstet sie in ihrem 
missionarischen Tun darauf zu, macht ihnen Mut, in einer ablehnenden 
Umgebung auszuharren und selbst Verfolgung und Martyrium nicht zu 
scheuen. Die Apostel bestätigen dies nur in ihrem eigenen Kampf und 
in ihrem Leiden auf dem Weg der Nachfolge. 

Die Realität der Unterscheidung 

Aufbauende Pastoral muß daher eine Pastoral der Unterscheidungen 
sein. Sie muß vom Inhaltlichen her denken, das je Wesentliche klar her- 
ausstellen und einen dem Standort des einzelnen entsprechenden Zu- 
gang ermöglichen, aber auch fordern. Dazu gehören die umfassende 
Unterweisung, das Bemühen um eine christliche Lebenspraxis, der Got- 
tesdienst wie überhaupt die Erfahrung lebendiger christlicher Ge- 
meinde. 

Die Unterscheidung ist eines der heikelsten Probleme der heutigen 
Kirche. Wo eine flächendeckende Versorgung Ziel der Bemühungen ist, 
wirken Unterscheidungen störend. Unterschiedslose Gewährungen sind 
geradezu systemimmanente Notwendigkeit solcher Kirchenpraxis. Die 
Möglichkeit konkreter Unterscheidungen wird daher gern bestritten. 
Dennoch ist sie unverzichtbare Hilfe zum Glauben, weil erst in solcher 
Zuspitzung der Glaube des einzelnen für ihn selbst wie auch gegenüber 
der Gemeinschaft der Gläubigen hervortritt und Klarheit gewinnt. 

Die Kriterien der Unterscheidung sind keineswegs ungreifbar, wie es 
oft unterstellt wird. Man muß nur in die Heilige Schrift schauen und die 
Tradition der Kirche beachten. Dann wird man über alle Einzelkriterien 
hinaus - sie entsprechen den Früchten, die der glaubende Mensch her- 
vorbringen soll - das Grundkriterium erkennen: die gelebte Partizipa- 
tion an der realen Gemeinschaft der Kirche. Wo das hinreichende Teil- 
nehmen und Teilgeben an der communio sanctorum fehlt, kann keiner 
im Ernst geltend machen, wirklichen Glauben zu haben oder sich auch 

"Allein aus dem Matthäus-Evangelium lassen sich folgende Beispiele nennen: 7,21; 
10,14.22f; ll,20ff; 13,54ff; 24,32ff. 
12 Zum Beispiel die Bilder vom Sauerteig, vom Salz der Erde, vom Licht der Welt, vom Tor 
des Lebens, von der Sendung der Schafe unter die Wölfe, von den Schafen und Böcken, 
von den Toten, die ihre Toten begraben; die Gleichnisse vom Sämann, von den ungleichen 
Söhnen, vom königlichen Hochzeitsmahl, von den klugen und törichten Jungfrauen. 



Lutz Pohle 34g 

nur darum zu bemühen. Wenn es richtig ist, daß der verborgene Gott 
sich nicht irgendwohin, sondern gerade in die Gemeinschaft der Seinen 
hinein offenbart und entäußert, in ihr lebt und in unüberbietbarer Weise 
nahe ist, wird der auch nur anfanghaft von Gottes Geist Ergriffene diese 
Gemeinschaft suchen und zu seinem Lebensraum machen. 

Eine solche, die nötigen Unterscheidungen treffende Pastoral kann 
sich auf das Vorbild des Herrn berufen. Er stellt die Menschen in die 
Entscheidung. Niemand kann ihm und seinem Anspruch begegnen, 
ohne Stellung zu nehmen: in Hingabe und Nachfolge oder in Verweige- 
rung und Haß. Diese Tatsache ist heute weithin aus dem kirchlichen Be- 
wußtsein verdrängt. Sie wird überlagert von einem Bild versöhnlicher 
Nettigkeit, als ob der Herr jedes und alles toleriert hätte. Aber das Er- 
barmen des Herrn sieht anders aus; es nimmt den Willen des Menschen 
ernst und eröffnet ihm damit die Möglichkeit einer personalen Bezie- 
hung zu Gott, gibt ihm darin freilich auch den Weg in die selbstgewählte 
Gottferne frei. Vernebeln wir nicht die Wirksamkeitsbedingungen der 
Gnade; halten wir dem in weiteste Gottferne gefallenen Menschen noch 
die Möglichkeit zur Umkehr offen! Jesu Barmherzigkeit unterscheidet 
grundlegend zwischen dem Willen zur Zugehörigkeit zum Reich Gottes 
und dem Eigenwillen des Menschen. Wer sich dem Anspruch der Bot- 
schaft stellt, umkehrt und in die Gemeinschaft der Gläubigen eintritt, ist 
gerettet; wer sich ihr versagt, verfällt dem Gericht oder hat sich selbst 
schon gerichtet (vgl. Mk 16,16). 

Was im einzelnen immer zu solch notwendiger Partizipation gehören 
mag, die Heiligung des Sonntags und ein Mittun im Alltagsleben der 
Gemeinde, das ein persönliches Kennenlernen ermöglicht, sind das 
Mindeste. Sonst bleibt das Bekenntnis zur communio sanctorum un- 
glaubhaftes Lippenbekenntnis. Unter dieser Rücksicht ist eine grundle- 
gende Änderung der eingangs dargelegten Sakramentenpraxis zu for- 
dern. 

Konkrete Schritte: Der Weg des Katechumenats 

Erneuerung durch das II. Vatikanische Konzil 

Die Notwendigkeit einer Änderung ist bereits vom II. Vatikanischen 
Konzil ausgesprochen worden. Im Blick auf Unklarheiten über Natur 
und Ziel der Sakramente und daraus herrührender Mißstände hat es die 
Wiederherstellung eines mehrstufigen Katechumenats für Erwachsene 
gefordert13. Im •Ordo Initiationis Christianae Adultorum" von 1972 ist 

"Vgl. Sacrosanctum Concilium, 64-66, aaO. (Anm. 8), 64-67; Christus Dominus, 14, in: 



Gewissenskrise 347 

dieser Auftrag vollzogen. Danach können Erwachsene erst nach einer 
dreistufigen Vorbereitungszeit, die mehrere Jahre dauern kann, durch 
die Initiationssakramente Taufe, Firmung und Eucharistie in die Kirche 
eingegliedert werden. Der katechumenale Gedanke läßt sich ohne Zwei- 
fel auf die Situation jener Bewerber um Sakramente analog anwenden, 
die im Zustand der Unbewußtheit zur Taufe gebracht wurden und - als 
nie Bekehrte und zu einer erkennbaren Glaubenspraxis Gekommene - 
nun Eucharistie, Firmung und Eheschließung begehren. Was für die 
Taufe als Erstsakrament gilt, hat bei allem sich daran anschließenden 
sakramentalen Tun Gültigkeit. Die Sakramente sind nichts anderes als 
Entfaltungen der einen in der Taufe empfangenen Gnade. Es steht da- 
her keine vernünftige Überlegung entgegen, ein mehrstufiges Katechu- 
menat - im Sinne einer je nötigen •Neuinitiation" - auch und gerade in 
Anbetracht des Massenzulaufs bei den eingebürgerten Sakramenten zu 
praktizieren. 

Dauer, Inhalt und Begleitungsformen der einzelnen Abschnitte eines 
Katechumenats wie auch der angemessenen Beteiligung der Katechume- 
nen bedürfen im einzelnen sorgfältiger Überlegung. Die wichtigsten Ele- 
mente, die stets zu berücksichtigen wären, sind: 
- Unterweisung und Aneignung des Inhalts müssen gemeinsam geleistet 
werden; keine Seite kann Schritte über den anderen hinweg tun14; 
- personale Form der Begleitung durch Paten/Bürgen, die als wirkliche 
Partner, Helfer und Zeugen auftreten und nicht nur eine dekorative 
Funktion ausüben15; 
- Bezogenheit auf die konkrete Gemeinde und ihren Lebensrhythmus, 
ihren Gottesdienst, ihre Kreise und Gruppen, ihre Erneuerungsbemü- 
hungen16; 
- erkennbares Bemühen, die Lebenspraxis aus dem Geist Jesu zu gestal- 
ten einschließlich der dazu erforderlichen Änderungen und Korrekturen 
(•Umkehr-Existenz")17; 
- bewußte Entscheidung tut Jesus Christus und seine Kirche18; 

LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, II, Freiburg 1967, 148-247, hier 176f; Ad gentes, 
13 f, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, III, Freiburg 1968, 22-125, hier 54-59. 
14 Vgl. Ordo Initiationis Christianae Adultorum (= OICA), Vorbemerkung 19.1-4, in der 
deutschen Ausgabe: Die Feier der Eingliederung Erwachsener in die Kirche nach dem neuen 
Rituale Romanum. Studienausgabe, hrsg. von den Liturgischen Instituten Salzburg, Trier 
und Zürich, Einsiedeln/Freiburg 1975, 36 f. 
15 Vgl. OICA, Allg. Vorbemerkung 8, aaO. (Anm. 14), 24; OICA, Vorbemerkung 19.2, aaO. 
(Anm. 14), 37. 
16 Vgl. OICA, Vorbemerkung 7d, 12.3, 19.2-3, aaO. (Anm. 14), 33, 35, 37. 
17 Vgl. OICA, Vorbemerkung 15, 19.2 + 4, aaO. (Anm. 14), 35, 37. 
18 Vgl. OICA, Allg. Vorbemerkung 3, aaO. (Anm. 14), 22; OICA, Vorbemerkung 1, 30, aaO. 
(Anm. 14), 31, 40 f. 



Lutz Pohle 340 

- die Kirche darf dem einzelnen kein Sakrament •überstülpen", etwa aus 
einer leicht zuhandenen Gelegenheit heraus, noch umgekehrt sich vom 
einzelnen dazu drängen lassen19; 
- keine terminliche Automatik, jeder Zeitdruck überhaupt verbietet sich; 
Zeit des Katechumenats ist Zeit des Wachstums und der Entfaltung, 
Zeit auch des Wartens und der Geduld; •Schrittmacher" der Entwick- 
lung ist die persönliche Disposition des einzelnen20; 
- die Zulassung zum Empfang eines Sakraments kann dem einzelnen 
von der Kirche nur frei zugesprochen werden, d.h. nach gehöriger Verge- 
wisserung über sein christliches Reifen, das nicht nur nennbares Wissen, 
sondern erkennbares und erlebtes Interesse an Glaube und Glaubensge- 
meinschaft einschließt21; umgekehrt kann der einzelne dieses An-Gebot 
nur frei annehmen, d. h. unbehindert von Konventionen und sonstigen 
sozialen Zwängen, nach verantwortlicher Prüfung seiner Nähe zu Jesus 
Christus und der Kirche. Die Annahme des Sakraments ist Zeichen be- 
wußter Zugehörigkeit und Treue; sie hat für die Zukunft Verpflichten- 
des22. 

Dort, wo ein Katechumenat in einem ausgebauten Sinn noch nicht 
durchführbar ist - das wird in vielen Situationen der Fall sein -, kann 
der Boden für eine künftig stärkere katechumenale Arbeit durch viele 
Teilbemühungen bereitet werden. Nur stichwortartig mögen hier aus 
den oben genannten Kriterien einige Folgerungen gezogen werden: 

Zur Erstkommunion 

Verzicht auf flächendeckende, jahrgangsweise Sakramentenkurse - 
Übergang zu einem differenzierten Modus, z. B. keine Massenwerbung 
über Standard-Rundbriefe, Schule, Ortspresse, sondern Möglichkeit zu 
beständiger Anmeldung, wenn die Eltern es für angebracht halten. Bil- 
dung von Gruppen je nach Anmeldungslage; Differenzierung nach dem 
mitgebrachten Grad christlicher Sozialisation; gegebenenfalls auch 
Möglichkeit zur Hinführung einzelner, wenn eine geeignete Gruppe 
nicht zustande kommt. 

Anmeldung nur persönlich durch Gespräch; hier wäre auf die Frei- 
willigkeit, aber auch auf eine verbindliche Offenheit für die Vorberei- 
tungen zu insistieren; dazu gehört auch die Sicherstellung einer hinrei- 
chenden Beteiligung der Eltern und möglichst auch der Paten. Unbehin- 

19 Vgl. Ad gentes, 13, aaO. (Anm. 13), 54-57. 
20 Vgl. OICA, Vorbemerkung 5, 20, aaO. (Anm. 14), 32, 37 f. 
21 Vgl. OICA, Vorbemerkung 16, 23, aaO. (Anm. 14), 35 f, 38 f. 
22 Vgl. OICA, Vorbemerkung 9, 30, aaO. (Anm. 14), 34, 40 f. 



Gewissenskrise 349 

derte Möglichkeit des Ausscheidens aus dem Kurs. Termine für die Sa- 
kramentenspendung werden erst festgelegt, wenn die Gruppe, d.h. die 
einzelnen in der Gruppe, die entsprechende Reife und Disposition für 
den Empfang des Sakraments erlangt hat - eine Bedingung, die von 
vornherein klargestellt werden muß. Das heißt auch Verzicht auf die re- 
präsentative Feier der Erstkommunion am Weißen Sonntag; statt des- 
sen: Gruppen-Erstkommunion an verschiedenen Sonntagen, eventuell 
im Rahmen eines Familiengottesdienstes oder einer Gruppenmesse für 
Kinder oder in anderer geeigneter Weise, die die ekklesiale Einbindung 
der Kommunion deutlich werden läßt; Einbindung der Gruppe bzw. des 
einzelnen in das Leben der Gemeinde, besonders Kontakte zu Kinder- 
gruppen, Familienkreisen u.a. 

Die Vorbereitungen werden von der ganzen Gemeinde getragen: von 
den Eltern und Paten, besonderen Helfern, Familienkreisen, Hauptamt- 
lichen und vom Pfarrer. Der Priester, der die Feier der Erstkommunion 
leitet, muß um gute Gemeinschaft, besonders mit den Kindern, bemüht 
sein (Notwendigkeit personaler Beziehung für die Fruchtbarkeit des sa- 
kramentalen Geschehens). 

Zur Firmung 

In den Grundzügen gilt hier das gleiche wie bei der Erstkommunion 
(Zugang durch Katechumenat, Differenzierung der Gruppen, freie Mög- 
lichkeit des Ausscheidens usw.). Der Jugendliche meldet sich selbst, 
wenn er zur Teilnahme bereit ist. Unbeschadet der Selbständigkeit des 
Jugendlichen sucht die Gemeinde das Gespräch auch mit Eltern und Pa- 
ten. Auch hier: Offenheit des Termins der Sakramentenspendung, d.h. 
Konzeption der Kurse nicht von festliegenden Dekanats- oder Regional- 
terminen her, sondern gegebenenfalls Warten auf eine spätere Möglich- 
keit. 

Als dringlich erscheint eine Anhebung des Firmalters über die weithin 
übliche Altersstufe der 13- bis 16jährigen hinaus. Das Kirchenrecht zieht 
hier keine starre Grenze, sondern stellt die Entscheidung über das Firm- 
alter in das Ermessen der Bischofskonferenzen der einzelnen Länder 
(CIC 891). Die Gemeinsame Synode der Bistümer in der Bundesrepu- 
blik Deutschland ermutigt ausdrücklich dazu, •gezielte Versuche" mit 
einem höheren Firmalter zu wagen23. Das vollendete 18. Lebensjahr, 
auch sonst Untergrenze für wichtige Vollzüge, die ein hinreichendes 
Maß persönlicher Verantwortungsfähigkeit voraussetzen - so bei der zi- 

1 Vgl. Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral, aaO. (Anm. 3), 255 f. 



Lutz Fohle ,• 

vilrechtlichen und staatsbürgerlichen Volljährigkeit, der Wehrfähigkeit, 
der Strafmündigkeit, der Fahrtüchtigkeit, der Ehefähigkeit usw. -, er- 
scheint hier nicht minder als die lebensgemäß richtige Voraussetzung. 

Zur Eheschließung 

Auch hier gelten dieselben Grundüberlegungen. Kein liturgischer Akt 
•auf Bestellung"; Einführung einer längeren, gestuften Zurüstungs- 
phase, gegebenenfalls mit mehreren Paaren; Festlegung des kirchlichen 
Trautermins erst nach der notwendigen Vergewisserung über den geistli- 
chen Standort der Betroffenen. Erforderlichenfalls sind die Brautleute 
darauf hinzuweisen, die Zivilehe schon einzugehen, mit der sakramenta- 
len Bindung aber noch zu warten - dies auch aus Sorge um die Braut- 
leute selbst: beim Scheitern einer vielleicht zu früh geschlossenen sakra- 
mentalen Ehe und folgender Wiederverheiratung ergeben sich kirchli- 
che Konsequenzen! Kein Terminzwang zur kirchlichen Eheschließung, 
weil private Planungen es verlangen oder weil die Zivilehe schon beim 
Standesamt terminiert ist. 

Zur Taufe 

Weg von der •Taufe auf Bestellung" hin zu einer inhaltlich und ge- 
meindlich vorbereiteten Sakramentenspendung. Eltern und Paten bilden 
eine Katechumenatsgruppe, zu der auch Verwandte und Freunde einge- 
laden werden sollten. Die gemeinsame Vorbereitung von Eltern und Pa- 
ten mehrerer Täuflinge ist möglich, dürfte aber in vielen Situationen an 
individuellen Terminwünschen der einzelnen Familien wie auch an dem 
sehr unterschiedlichen Grad christlicher Sozialisation scheitern. Wie 
auch sonst müssen die katechumenalen Bemühungen auf die je persönli- 
che Ausgangslage unbedingt Rücksicht nehmen. Nur in Gemeinden, die 
aufgrund ihrer Größe oder ihrer sozialen Zusammensetzung größere 
Zahlen von Täuflingen erwarten lassen, erscheint die Bildung gemeinsa- 
mer Katechumenatsgruppen vertretbar. Dabei ist es ekklesial sehr er- 
wünscht, die Taufen auf einige hervorgehobene Sonntage im Jahr zu 
konzentrieren und innerhalb der Feier des Gemeindegottesdienstes zu 
spenden. Der Taufe in der Osternacht kommt hier eine besondere Be- 
deutung zu24. 

Inhaltliches Kernstück der Vorbereitungen ist das Taufbekenntnis, 
primär nicht als wissensmäßig-formale Aneignung, sondern als erlebba- 

24 Vgl. ebd., 242-257; CIC 856. 



Gewissenskrise ->51 

res Bemühen und Gestalten. Der altkirchliche Grundsatz •keine Taufe 
ohne Glaube" verdient größte Aufmerksamkeit. Die Beteiligung der Ka- 
techumenatsgruppe am Leben der Gemeinde ist unverzichtbares Zei- 
chen ihrer Glaubwürdigkeit. Die Voraussetzung jeder Kindertaufe - 
•begründete Hoffnung, daß das Kind in der katholischen Religion erzo- 
gen wird" (CIC 868,2) - muß sorgfältig geprüft und nach allgemeiner 
Lebenserfahrung gesichert sein. Erst dann kann der Tauftermin festge- 
legt werden. 

Die Möglichkeit einer Kindersegnung anstelle der Taufe sollte Fern- 
stehenden angeboten werden, die sich nicht gern auf eine gründliche 
Taufvorbereitung einlassen wollen. Die Segnung könnte durchaus in li- 
turgischer Form erfolgen; dabei muß klargestellt sein, daß es sich nicht 
um die Taufe handelt. Die Kindersegnung kann ohne wesentliche 
Schwierigkeiten positiv mit der späteren Möglichkeit der Taufe des Er- 
wachsenen (unter Hinweis auf die alte Kirche und das II. Vatikanum!) 
motiviert und so auch ohne Diskriminierung von den Betroffenen ange- 
nommen werden. 

•Inklusivtaufen" im Rahmen der Vorbereitungen auf die Erstkommu- 
nion werden der fundamentalen Bedeutung der Taufe für die christliche 
Existenz des einzelnen nicht gerecht; sie verführen dazu, die Taufe nur 
als Durchgang zu einem situativen Zweck zu verstehen und ihr so einen 
Gelegenheitscharakter zu geben. Sie sind daher grundsätzlich abzuleh- 
nen. Wo diese Übung aufgekommen ist, sollte sie schnellstens beendet 
werden. Die Entflechtung ist im Interesse der Klärung von Ursache und 
Wirkung/Folge unbedingt erforderlich. Erst ein geordnetes Taufkate- 
chumenat, dann die Erstkommunion! 

Ausblick: Freiheit und Mut zum Handeln 

Die hier kurz angerissenen Möglichkeiten enthalten nichts wesentlich 
Neues. Sie folgen den Vorgaben des Konzils und den von der Gemein- 
samen Synode der Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland ange- 
schlossenen Überlegungen. Die Vorschläge sind pastoral nicht nur not- 
wendig, sondern auch durchführbar, vorausgesetzt, die Gemeinde wird 
über die gegenwärtige Lage der Kirche zutreffend informiert und kate- 
chetisch behutsam weitergeführt. Es kann nicht darum gehen, die aufge- 
zeigten Möglichkeiten der •Verdichtung" mit einem Mal einzuführen. 
Wichtig ist, daß man nach und nach, aber zielstrebig, die Voraussetzung 
dafür schafft. Die Unterstützung oder wenigstens die Nichtbehinderung 
durch die administrativen Ebenen wäre dabei sehr hilfreich. 



Lutz Pohle 352 

Die Bemühungen werden freilich nur Erfolg haben können, wenn sie 
von Gesetzlichkeit frei bleiben: Gesetzlichkeit in Gestalt kirchlich-for- 
malen Leistungsdrucks oder auch gesellschaftlich verfaßten Konven- 
tionsdrucks zum Mitlaufen. Beide Fälle der Gesetzlichkeit sind nur ver- 
schiedene Weisen einer Außensteuerung, die, einmal durchlaufen, den 
Menschen eher zum Ausstieg motivieren. Nur in einem entwicklungsge- 
mäßen dialogischen Prozeß, der den Menschen als begeisterungs- und 
entscheidungsfähiges Subjekt ernst nimmt, wird sich ein Gerufener auf 
eine persönliche Beziehung zu Jesus Christus einlassen. 

Das Gespräch mit dem Bischof 

Jeder, der Einsicht in die Lage hat, sollte unmittelbar im Maß des ihm 
Möglichen an seinem Ort anfangen. Wenn man wartet, bis •die ande- 
ren", die Nachbarn, die ganze Diözese, mittun, ist es zu spät, davon ab- 
gesehen, daß niemand dem einzelnen die persönliche Verantwortung für 
das eigene Tun abnehmen kann. Damit soll die weitergehende Überzeu- 
gungsarbeit in Pfarrverband, Dekanat, Diözese und anderen Begeg- 
nungsebenen keinesfalls geringgeschätzt werden. Im Gegenteil: die 
Wirksamkeit steigt mit der Breite, in der eine Pastoral praktiziert wird. 
Das Gewinnen anderer Priester und haupt- oder ehrenamtlicher Mitar- 
beiter auf allen Ebenen und bei allen Gelegenheiten gehört daher not- 
wendig dazu. Vor allem sollte sich niemand scheuen, den Bischof per- 
sönlich anzusprechen und auf die Not der Gemeinden und der Priester 
aufmerksam zu machen. Das ist ein unersetzlich wichtiger Dienst, den 
Priester und Laien ihrem Bischof leisten können. Woher sonst soll der 
Bischof ein zutreffendes Bild über die Probleme der Pastoral bekom- 
men? Hochschulen, kirchliche Institute, viele Räte und auch die Admi- 
nistration arbeiten bei aller anerkennenswerter Mühe doch aus •zweiter 
Hand" und vor allem unter einem je eigenen Blickwinkel. Die Pastoral, 
wie sie ist und wie sie sein sollte, kann den Bischöfen am besten noch 
von den •Pastoren" und engagierten Teilen der •Herde" nahegebracht 
werden. Das Gespräch mit dem Bischof gehört daher zu den wichtigsten 
Bemühungen zur Änderung der Misere. 

Die Schwere des Beginns 

Wer etwas zu ändern beginnt, und sei es auch im erklärten Sinn der Kir- 
che, rührt an mächtige Tabus. Er wird bald merken, daß er •Gegen- 
wind" bekommt. Man wird ihn zunächst zu beschwichtigen suchen, mit 
gutgemeinten Ratschlägen, es doch lieber sein zu lassen und die im gan- 



Gewissenskrise 353 

zen doch bewährte •normale" Pastoral fortzuführen. Man wird ihm sa- 
gen, daß alles sehr schwierig sei und der Heilige Geist die Dinge schon 
richte, wie er es meine. Im Falle des Beharrens wird er - schon weniger 
wohlmeinend - zu hören bekommen, er sei elitär, fundamentalistisch, 
radikal, extrem, autoritär, rigoros, unpastoral, arrogant, uneinsichtig 
oder schlicht ein Querulant und was das Arsenal von Pauschalverurtei- 
lungen noch herzugeben vermag. Bei aller Schelte wird er feststellen, 
daß seine Kritiker nicht entfernt daran denken, über die Probleme wirk- 
lich zu sprechen. Nichtbefassung mit unbequemen Fragen war schon 
immer ein probates Mittel, den Status quo möglichst kräftesparend auf- 
rechtzuerhalten. 

Nicht zuletzt wird ihm vorgehalten werden, mit seinen Methoden 
treibe er die letzten Gutwilligen aus der Kirche - eine reine Zweckbe- 
hauptung. Die lebendige Gemeinde fordert geradezu eine Erneuerung 
der Pastoral, nicht im Sinne bloßer Selbstbehauptung, sondern in durch- 
aus missionarischer Verantwortung. Eine breite Gruppe anderer versteht 
und ließe sich gewinnen. Es sind jene, die allmählich in ihrer Praxis 
nachgelassen haben, weil die Kirche selbst immer laxere Haltungen tole- 
rierte in der trügerischen Hoffnung, damit die Leute halten zu können. 
Diese Gruppe anerkennt noch ein christliches Lebensideal und weiß, 
daß ein hohes Ziel einen entsprechenden persönlichen Einsatz erfordert. 
Sie wäre großenteils bereit mitzugehen, wenn sie nur die Konturen des 
Weges erkennen würde. 

Wieder eine andere Gruppe wird freilich eine Änderung des für sie 
idealen Versorgungszustandes nicht hinnehmen und auf die dann zu 
teuer gewordenen Leistungen als •unnötigen Luxus" verzichten. Es gibt 
diese nicht zu übersehende Gruppe, die nur noch unter der Bedingung 
konsequenzenloser Gelegenheitsvollzüge mitmacht. Sie hat sich faktisch 
ohnehin selbst •abgemeldet", indem sie jede persönliche Praxis aufgab. 
Sie nahm nur mit, was sie zu ihren Konditionen kriegen konnte. Sie 
gleicht jenen Geladenen, die stets mit anderen Ausreden kommen, wenn 
es ernst wird (vgl. Lk 14,15-24). Man muß den selbstgewählten Ausstieg 
dieser Menschen, so schmerzlich er ist, akzeptieren. Ihr Scheiden ist 
Ent-Scheidung an Jesus Christus. Dieser Vorgang ist, wie bereits darge- 
legt, normal und für das missionarische Handeln der Kirche höchst 
fruchtbar. Ohne solche Entscheidungen müßte das Christliche zu einer 
Allerweltsreligion werden. Diese Entscheidungen und auch die Unent- 
schiedenheit ernstzunehmen, ist notwendiger Vollzug der Nachfolge. 
Die Jünger sind gewiesen, das neue Leben in Jesus Christus niemandem 
aufzudrängen oder ihn in eine christliche Scheinexistenz zu hüllen. Sie 
sollen ihre Kräfte nicht vergeuden, sondern im Falle von Gleichgültig- 



Lutz Pohle 354 

keit oder Ablehnung weitergehen (vgl. z.B. die Missionsanweisungen 
Mt 10,14 f par). Jedes andere Verhalten würde ihren Einsatz für das 
Reich Gottes kompromittieren. Ein illusionäres und letztlich unredli- 
ches Festhalten an Menschen, die sich nun einmal anders oder gar nicht 
entschieden haben, führt zur Verwässerung der Botschaft und des Zeug- 
nisses und macht ein glaubwürdiges Werben um den Menschen unmög- 
lich. Wer eine missionarische Verkündigung will, und dies ist der expli- 
zite Auftrag der Kirche, muß den Entkräftungen wehren. Sonst kann 
Kirche nicht sein, was sie nach dem Willen des Herrn sein soll: Sauer- 
teig, der das Leben der Menschen verwandelt. 

Diese Einsicht gibt freilich keinen Grund zu vorschnellem Urteil und 
Diskriminierung, sie enthält keine Bewertung über mögliche bestehende 
Beziehungen anderer zu Gott. Sie nimmt lediglich die Leibhaftigkeit von 
Glauben und Leben und darin den Menschen in seiner konkreten Exi- 
stenz ernst. Christliche Gemeinde wird ihre Türen vor denen, die fern- 
stehen, nicht schließen. Sie weiß, wie viele Menschen Opfer des Andrän- 
gens der Welt, vielleicht gar einer in vieler Hinsicht verweltlichten Kir- 
che sind. Sie bleibt, in aller eigenen Gebrochenheit, bereit für alle Men- 
schen, verkündet ihnen weiter die Botschaft und ein Leben der Umkehr. 
Die Kirche lädt ein zur Gemeinschaft im christlich sich bewähren müs- 
senden Alltag wie zur Feier der Heilstaten des Herrn. Sie begegnet allen 
Menschen mit Freundlichkeit und Güte (vgl. Tit 3,1 f), teilt aller Freude 
und Leid (vgl. Rom 12,15). Besonders aber erweist sie sich allen Men- 
schen als solidarisch in ihrem Bitten und Beten für das Heil von Kirche 
und Welt (vgl. 1 Tim 2,1 0- 

Das von L. Pohle hier behandelte Thema wurde in den letzten Jahren in manchen Pasto- 
ralkonferenzen (z.B. auf Dekanatsebene) kontrovers diskutiert. Auch bei den Mitgliedern 
unserer Redaktion blieb die Position des Autors (seine Forderung nach mehr Folgerichtig- 
keit im Grundsätzlichen sowie nach einer erkennbaren Linie im kirchlichen Handeln) 
nicht ohne Widerspruch. Dennoch haben wir uns für eine Veröffentlichung des Beitrags 
entschlossen, weil er durch seine konsequente Art geeignet erscheint, eine entgegenge- 
setzte oder differenzierte Praxis anzuregen, ihrerseits bessere Argumente als üblich zu lie- 
fern. Für entsprechende Leserzuschriften wären wir dankbar. 

In diesem Zusammenhang sei noch einmal an den Hirtenbrief von Bischof Wilhelm 
Kempf für euch und für alle (Limburg 1981) erinnert, den er besonders an die sogenannten 
Fernstehenden richtete. Darin heißt es u.a.: •Von äußeren statistischen Daten allein kann 
nicht auf die Intensität des Glaubens und damit des Christseins geschlossen werden. Alle 
bleiben ja in unterschiedlicher Weise hinter dem Anspruch des Glaubens zurück und iden- 
tifizieren sich nur unzulänglich mit Jesus Christus und der Kirche. ... Die vor Gott gültige 
Grenze zwischen nah und fern läuft sogar mitten durch uns selbst" (126, 128). Vgl. dazu 
auch Franz-Josef Steinmetz, Wie weit ist es bis Ephesus? Die sogenannten Fernstehenden. 
Eine Herausforderung, in: GuL 54 (1981) 219-222. 




