Zwischen Verkiindigung und Verrat

Zur Gewissenskrise des Priesters heute

Lutz Pohle, Mainz

Situation: Verfall des Glaubens und Praxis der Kirche

DafB die Kirche in unserem Land in der Krise steckt, ist keine neue Fest-
stellung. Seit einer Reihe von Jahren gehort ihr langsamer Verfall zum
Standard theologischer und soziologischer Untersuchungen. Die offent-
liche Meinung nimmt diesen Vorgang, soweit er sie tiberhaupt interes-
siert, eher schweigend zur Kenntnis. Die lebendige Gemeinde am Ort
aber erleidet die zunehmende Verweltlichung der Kirche auch und ge-
rade in ihrem ,heiligen lnnenbezirk“ als eine Art von apokalyptischem
Ereignis. Am stirksten sind gewiB die Priester von dieser Entwicklung
betroffen, die ,Hiiter* dieses heiligen Raumes, des Mysteriums des
Glaubens. Anders und mehr noch als die Gemeinde sind sie dem Druck
einer zwar getauften, aber in ihrer Lebenswirklichkeit langst zu Heiden-
tum und Materialismus zuriickgekehrten Gesellschaft ausgesetzt. Prie-
ster miissen amtlich vollziehen, was es zu bekdmpfen gilte, miissen ,,ab-
segnen®, was vom Glauben her zu verneinen wiire. Sie stehen im Schnitt-
punkt vollig divergierender Forderungen: der Wahrung des Heiligen!,
wie es dem Wesen der Kirche und ihres Herrn entspricht, und den Wiin-
schen einer profan denkenden »Gesellschaftskirche“, die mitnimmt, was
sie kriegen kann.

Erstkommunion — Grundlegung im Glauben oder Irritation
an der Kirche?

Da ist das Elend um die Erstkommunion, zu der ein ganzer Jahrgang
geht, der, ebenso schnell wie er gekommen ist, wieder aufgibt. Was
vertiefte Einfiigung in den Leib Christi sein soll — Initiation, ,,Einseg-
nung® -, gerit faktisch ins Gegenteil: zur festlich begangenen Ausseg-
nung. Wer kennt nicht das Staunen und die Erschiitterung der Wenigen,
die bleiben, iiber die Vielen, die schon bei nichster Gelegenheit wieder
fort sind. Schon Kinder miissen angesichts des Heiligen die Erfahrung

' »Das Heilige*, hier gebraucht in der sichlichen Form, rekurriert nicht auf ein dinghaft-
unpersonliches Verstindnis des Glaubens, sondern meint zusammenfassend Gott als den
Heiligen und alle von ihm ausgehenden und zu ihm hinfiihrenden Gegebenheiten.



Gewissenskrise 335

der Doppelbodigkeit und Heuchelei machen (oft genug aufgrund der
gleichgiiltigen oder auch destruierenden Atmosphire des Elternhauses,
aber auch durch das Tolerieren und Zudecken aller Art von Nachléssig-
keit und Desinteresse seitens der Amtstriger): Man kann das Heilige
tun, es aber genausogut auch lassen; Christus, Kirche, Glaube - eine
Sache, mit der man nach Belieben verfahren kann, gleichgemacht und
eingeordnet in irgendwelche Alltagsbediirfnisse, Konventionen und
menschliche Launen. Hier werden unheilbare MiBverstindnisse vom
Wesen der Kirche und des persénlichen Glaubens grundgelegt, Mi3ver-
stindnisse, die sich im ganzen Leben ausprigen und in Gleichgiiltigkeit
oder Ablehnung Gott und seiner Kirche gegeniiber gipfeln. Mifver-
standnisse, die sich, durch eine kontinuierlich glaubensferne Praxis be-
festigt, bei allem spiteren Heilshandeln der Kirche wiederholen und
vertiefen: bei Firmung, EheschlieBung, Taufe und anderem.

Welcher Priester wiiite nicht um die Verantwortung, ahnte nicht die
Schuld, die er auf sich nimmt, indem er Jahr fiir Jahr, trotz der inneren
Widerstiande, dasselbe ,Spektakel“ letztendlich doch durch sein Zutun
approbiert, bestitigt, fortsetzt und in jeder solchen Wiederholung zur
Zementierung eines falschen Gottes- und Menschenbildes beitrégt?

Firmung — selbstindiges Bekenntnis oder kollektive Farce?

Die Firmung ist noch Steigerung dieser Zustinde. Hier soll der geistlich
ungeiibte und von der Gemeinschaft der Kirche zumeist vllig abgena-
belte junge Mensch ein persdnlich begriindetes Ja zu seinem Christsein
sagen, dazu, daf} er Glied jener ihm unbekannten communio sanctorum
ist. Er soll das freiwillig tun, wire doch sonst der innerste Sinn des Sa-
kraments hinfillig. Aber wie sieht diese Freiwilligkeit aus? Sie wird
weithin ersetzt durch den insoweit noch immer funktionierenden Au-
Bendruck: weil die anderen gehen, weil der Jahrgang dran ist, weil es ein
hergebrachter schoner Brauch ist, weil man sich nichts zuschulden kom-
men lassen will, weil es zum guten Ton gehort, weil es nichts schaden
kann oder weil der Druck der Familie dahintersteht, die nach auflen
darauf bedacht ist, daB der Nachwuchs nicht aus der Rolle fillt. Der
Gehalt des Firmgeschehens, durch das die Firmlinge ,in strengerer
Weise verpflichtet sind, den Glauben als wahre Zeugen Christi in Wort
und Tat zugleich zu verbreiten und zu verteidigen?, geht dabei weithin
verloren. Wo halten die Vorbereitungen auf den Empfang dieses Sakra-

2 Lumen gentium, 11, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, I, Freiburg 1966, 182189,
hier 184f; so auch CIC 879.



Lutz Pohle 336

ments, die gingigen Kurse, mehr aber noch die erforderlichen Unter-
scheidungen, die der Priester hinsichtlich der Zulassung des einzelnen
zum Sakrament vorzunehmen hat, diesem Anspruch auch nur von Ferne
stand? In der Regel ist der Priester angesichts des AusmaBes an Nicht-
wissen, Desinteresse und Unglaube einerseits und zahlloser Alltags-
pflichten andererseits nicht in der Lage, diesen notwendigen Dienst
noch zu leisten. Die Bedingung fiir den erlaubten Empfang des Firmsa-
kraments - ,gehorige Unterrichtung®, ,rechte Disposition* und | Er-
neuerung des Taufversprechens®, d.h. wirklicher Glaube (CIC 889) -
wird so zur Makulatur. In der von terminlicher Automatik bestimmten,
flichendeckenden Versorgungspraxis geht das Kriterium der Discretion
einfach unter. Der Heilige Geist wird, unabhingig vom Glaubensstand
des einzelnen, termingerecht verordnet, als ob er ein wohlfeiles Medika-
ment wére, das nicht schaden kann (wie man irrtiimlich meint), im kon-
kreten Fall aber auch nichts niitzt.

Was sich hier abspielt, kann man zutreffend nur als Sakrileg bezeich-
nen, als Entwiirdigung des Heiligen und des Menschen zugleich. Was
muB3 in einem Menschen vorgehen, dessen wirkliche Haltung man da-
hingestellt sein 1Bt und iiber die man sich im Zuge der jahrgangsweisen
Abfertigung dann auch hinwegsetzt. Kann er iiberhaupt noch das heilige
Geschehen ernst nehmen oder muf es fiir ihn nicht zur Farce werden,
die er Uber sich ergehen 148t und endlich hinter sich bringt? Was hier
zerstort wird, iberwiegt bei weitem die von vagen Wiinschen und Illu-
sionen gespeisten Vorstellungen der méglichen missionarischen Wir-
kung einer so vollzogenen Firmpastoral. Unter den gegebenen Umstin-
den ist das Gegenteil der Fall: Wir haben es mit einer Pastoral der
De-Mission zu tun. Wo nicht eine wirkliche Entscheidung angefordert
wird, wenn auch in den Grenzen und Méglichkeiten der Jugend, muB} es
zur Entstellung und Abwertung des Christlichen kommen. Der Firmling
wird so geradezu in eine gegenlaufige Disposition gedringt.

Die sich zwingend aufdringende Frage nach dem angemessenen
Firmalter wird noch immer leichthin abgetan. Es heiBt, jetzt »Hkriege*
man sie alle noch, spiter sei das zweifelhaft. Mehr als vieles andere ent-
hiillt dieses Denken, worum es einer administrativ verstandenen Sakra-
mentenpraxis anscheinend geht: ,,zu kriegen“ und ,,alle zu kriegen®. So
hat der Herr nie geredet. Hier geht es nicht um Zuspruch und Einla-
dung, nicht um den Menschen in seiner Entscheidung, sondern um
Besitzergreifung und Besitzstandswahrung, ganz gleich, welche Inhalte
ein Mensch mit einer so vollstreckten Initiation verbindet.



Gewissenskrise 337

Trauung — Abbild der Brautschaft zwischen Christus und Kirche
oder schlechtes Theater?

Das ,,Alle-kriegen-Wollen*“ macht wohl auch, daB bei der Eheschlie-
Bung nahezu jeder Kompromil} eingegangen wird, nur um niemand des
kirchlichen Zutuns entlaufen zu lassen. Aber was geschieht in solchem
Tun? Ist es wirklich Segnung des heiligen Willens zweier Menschen, den
Bund ihrer Ehe mit Gott zu schlieBen oder Schaffung einer stimmungs-
vollen Atmosphire, die dem menschlichen Grundbediirfnis nach Fest,
Freude und gehobener Geselligkeit entgegenkommt? Spétestens im Got-
tesdienst merkt man die kirchliche Abstinenz vieler Brautleute und der
sich zu diesem Akt versammelnden Gesellschaft: kaum ein Lied, eine
Antwort, ein noch so bescheidenes Zeichen von Frommigkeit, Ehrfurcht
und personlichem Glauben; selbst Vaterunser und Kreuzzeichen sind
vielen unbekannt. Statt dessen das groB3 aufgemachte duBlere Drum und
Dran: Glockenlduten, Orgelspiel, Blumen, Kerzen, lange Kleider, neue
Mode, Fotografen, Singer, die nur fiir Geld in die Kirche gehen (,,Ave
Maria“!). Oft hat man den Eindruck, dem Brautpaar und seinem Ge-
folge gehe es wesentlich um schdne Folklore. Die alten, einst mit wah-
rem Glauben erfiillten Gebete und Formen werden als Dekoration fir
den festlichen Privatbedarf verbraucht: ohne kirchliches Zeremoniell
geht es nun einmal nicht - es wire keine ,richtige” Hochzeit. Der Prie-
ster muB herhalten, um diese nicht selten an schlechtes Theater erin-
nernden Auffilhrungen mdglich zu machen.

Was im Gottesdienst zutage tritt, ist freilich schon im Vorfeld solcher
EheschlieBungen abzusehen. Der Priester ist meistens der letzte, der von
dem Vorhaben ins Bild gesetzt wird. Gastwirt, Fotograf und andere ha-
ben lingst die Termine gemacht und den ,Fahrplan® festgelegt. Der
Priester hat sich, gegebenenfalls unter mokantem Hinweis auf die Kir-
chensteuer, gefiigig einzuordnen. Der Grundsatz gilt: ,Wer zahlt, darf
bestellen. Inhaltliche Klidrungen sind nicht gefragt; bereits im vorhin-
ein steht fest, daB3 der Zug programmgeml fahren wird.

Das Traugesprich oder Brautexamen, wie es gar heil3t, ist weithin zur
Formalie degeneriert: Die Brautleute sagen zu allem gleich ja, damit nur
nicht das erwiinschte Placet des Priesters ausbleibe und das Fest gar in
Frage gestellt werde. Sie glauben an ,,Gott", aber was heiflt das schon!
Jeder Priester weiB es aus personlicher Erfahrung, bestétigt und erwei-
tert durch die inzwischen zahlreichen demoskopischen Erhebungen:
,, An Gott glauben“ sagt zumeist nicht viel mehr als ,,ich bin ein guter
Europier, ein ,anstindiger Mensch®, ,,auf mich kann man sich verlas-
sen“, ,,ich weiB3, was sich gehort“, und so fort. Oder es meint irgendeine



Lutz Pohle 338

hdhere, fiir den einzelnen nicht néher bestimmbare Macht, wie die ,,Na-
tur®, das ,,All“, der ,,Kosmos*, das ,,Leben“ und Ahnliches. Sie bejahen
die Sakramentalitit der Ehe und lebten doch schon vorher wie Mann
und Frau zusammen. So stehen Christus, Kirche, Sakrament in einem
geistig, aber auch menschlich bezugsleeren Raum. Wen wundert es, daB3
so geschlossene Ehen absehbar frither oder spiter scheitern. Es gibt
wohl keinen deutlicheren Hinweis auf die zweifelhafte Fruchtbarkeit
dieses Sakramentes als die hohe Scheidungsquote, in der sich heute
katholische Ehen kaum noch von protestantischen Ehen oder reinen
Zivilehen unterscheiden (Vergleichbarkeit der sozialen Strukturen vor-
ausgesetzt). Der Priester kann es in einem solchen Milieu kaum wagen,
die entscheidenden und unterscheidenden Fragen zu stellen; er weiB,
was dann auf ihn zukdme: die Notwendigkeit des Eheaufschubs mit al-
len sich daraus ergebenden Konsequenzen, dem Unwillen und dem HaB
der Leute und - schlimmer noch - dem Unverstindnis und den Pressio-
nen der kirchlichen Administration, die um die gleichmiBige Vollversor-
gung des , Kirchenvolkes* bangt und kaum ein dringlicheres Problem zu
kennen scheint, als alles ohne Aufhebens geschehen zu lassen.

Taufe — Akt des Glaubens oder biirgerliche Anstandsiibung ?

Die Taufe eines Kindes ist in dem Zirkel kirchlicher Rundumversorgung
zunéchst der letzte Akt duBerer Vollzugspastoral. In Glaube und Kirche
nie beheimatete Eltern bringen ihr Kind, wieder um einen der seit friither
Kindheit gewohnten, sozial abgesicherten Briuche ohne notwendige
Glaubensentscheidung zu vollziehen. Entsprechend verlaufen die Tauf-
gesprdche, die fiir die meisten ,, Antragsteller nur lastige Pflichtiibung
sind und iiber den Glauben von Eltern und Paten meist gar nichts verra-
ten. Auch hier hat sich der Priester dem Druck der Situation zu beugen;
angesichts eines unschuldigen Kindes ist Freundlichkeit und Nachsicht
geboten, man pflegt Allgemeinverbindliches, vermeidet die kritischen
Fragen (sonst miilte man in vielen Fillen zu einem Taufaufschub kom-
men) und ist froh, wenn wenigstens der dufere Ablauf der Dinge gesi-
chert erscheint. Das Patenamt ist verkiimmert zu einer Statistenrolle mit
Sympathieerweis. Und das Taufbekenntnis, jenes eindringliche Frage-
Credo aus den Urgriinden der Kirche wird zur hergesagten Formel.
Selbst der Satan, iiber dessen Existenz man sich sonst nur lustig macht,
darf dabei noch vorkommen. Ob eine ,begriindete Hoffnung besteht,
daf3 das Kind in der katholischen Religion erzogen wird“ (CIC 868,2),
muf} eine solche Praxis offenlassen.



Gewissenskrise 339

Verantwortung des Klerus oder unabwendbares Fatum?

Es ist iiberdeutlich geworden, in welcher Spannung der Priester heute
steht: in einer abgrundtiefen Kluft zwischen der inneren Sinnrichtung
seines Amtes und einer davon weit entfernten, oft gegenldufigen kirchli-
chen Alltagspraxis. Er steht zwischen seiner Sendung als Bote der einen
Wahrheit von Jesus Christus und der ihm von allen Seiten aufgedring-
ten Rolle eines Hiandlers mit heiligen Dingen, die er am Ende zu einem
beliebig niedrigen ,,Preis* verduBern muB. Er steht zwischen dem mit
seinem Amt gegebenen Nachfolge-Gehorsam und einem Verbraucht-
werden durch das Diktat der faktischen Verhéltnisse. Kurz: seine Lage
ist der Dauerkonflikt zwischen Verkiindigung und Verrat.

Jeder, der die Situation erkennt oder nur erahnt, macht sich schuldig,
wenn er die Dinge gleichwohl unverdndert weitertreiben 148t. Schuldig
an denen, deren falsches, durch eigene Bediirfnisse oder durch Indiffe-
rentismus geprigtes Gottes- und Menschenbild er durch sein Zutun be-
statigt. Er erspart ihnen die Umkehr und 1468t sie in der falschen Sicher-
heit, das Nétige getan zu haben und iiber Glauben, Kirche, christliches
Leben hinreichend Bescheid zu wissen. In solchem ,,Bescheidwissen®
liegt die Gefahr selbstgerechter AbschlieBung vor einem wirklichen Er-
griffenwerden von der Gnade und einer ihrem An-Spruch entsprechen-
den Anderung des Lebens.

Er macht sich aber noch in einem anderen Sinn schuldig: an der le-
bendigen, ihr Christsein praktizierenden Gemeinde. Sie ist durch die
stindigen Verwisserungen und Kompromisse, die selbst vor unaufgeb-
baren Kernbereichen keinen Halt machen, einer Irritation ausgesetzt,
die sie bis in die Fundamente trifft. Ihr ureigenes Selbstverstindnis steht
auf dem Spiel. Es verschiebt sich notwendig, wenn auch nicht immer fiir
jeden sichtbar, in Richtung einer Verflachung und Auflésung. Die Ero-
sion vollzieht sich in der Stille und betrifft keineswegs nur die ohnehin
schon zusammengeschmolzene Gottesdienstgemeinde, sondern zuneh-
mend auch den die Gemeinde verdichtenden Kern. Das Ausmaf3 der
Frustration an der Basis ist weithin noch nicht erkannt.

Der Priester macht sich schuldig auch an der breiten Gruppe der Un-
entschiedenen, die fiir vieles offen ist und so auch fir ein missionari-
sches Werben der Kirche ansprechbar bleibt. Voraussetzung wire frei-
lich eine erkennbare Linie im kirchlichen Handeln, Folgerichtigkeit im
Grundsitzlichen und Uberzeugungskraft der handelnden Personen. Wo
Authentizitdt erlebbar wird, fehlt es nicht an Resonanz. Eine Pastoral,
die es jedem recht zu machen sucht, kann die hier geforderte Durchsich-
tigkeit und Konsequenz nicht bieten; in ihrer Verwaschenheit, Unreife



Lutz Pohle 340

und Kiimmerlichkeit wirkt sie eher abstoBend und entbehrlich. Sie
strahlt nichts aus, weckt keine Begeisterung und erschwert nur den Zu-
gang zu einer persdnlichen Glaubensfindung.

Schuldig wird der Priester auch an sich selbst, weil seine Glaubwiir-
digkeit durch die erkennbaren Widerspriiche der von ihm mitvollzoge-
nen Praxis nach innen und auBlen Schaden nimmt. Nach innen, weil
auch er nur ein Mensch ist, der nicht Tag fiir Tag im Zwiespalt leben
kann, ohne daB dies Auswirkungen auf seine Identitit hitte. Der qui-
lende Gewissensdruck ist deutlicher Hinweis darauf. Nach auflen, weil
die Abnutzung seiner Personlichkeit sich notwendig niederschligt in Re-
signation, Unsicherheit, Angst und diversen Formen der Flucht ins Pri-
vate. Oft genug ist es dann die Routine, die ihm miihsam iiber den Tag
weghilft. Er hat weder Zeit noch Kraft fiir innovatorische Uberlegungen,
mit der die Gemeinde gefordert und AuBenstehende angesprochen wer-
den konnten. Die festliegenden Vollziige absorbieren einfach all seine
Maoglichkeiten.

Wenn Seminaristen, wie Umfragen beweisen, heute kaum noch das
Vorbild eines Priesters als Motiv fiir ihre eigene Berufung angeben, zeigt
das, welcher Schwund an Substanz inzwischen im priesterlichen Leben
eingetreten ist. Nicht nur die Nachwuchsfrage, die Krise des Klerus im
allgemeinen findet hier eine gewichtige Erkldrung.

Am Ende wird der Priester schuldig an Gott und der Kirche, aus de-
ren Hand er sein Amt empfing. Durch eine entwiirdigende, weil nicht
ernstzunehmende Sakramentenpraxis setzt er letztlich das Heilige dem
Gespott und der Verachtung der Menschen aus. Jene, die sich je nach
Situation und Bediirfnis lediglich etwas ,,abholen® wollen, wissen sehr
genau, was sie an eigenem Einsatz schuldig bleiben. Sie stehen im Leben
und kennen sich aus; sie wissen, wie man durchkommt. Wenn sie er-
reicht haben, was sie wollten, feiern sie den Triumph ihrer Abschitzig-
keit: Sie wullten doch schon immer, daB das Heilige eine manipulier-
bare Grofle beim Verfolgen eigener Interessen im groBen Spiel des Le-
bens ist.

Heiliger Geist — Wirkkraft oder Ausfallbiirge des Amtes?

Wie wird der Priester hier Rechenschaft geben konnen iiber die Weisung
des Herrn ,,gebt das Heilige nicht den Hunden, und werft die Perlen
nicht vor die Schweine® (Mt 7,6)?

Er wird sich kaum darauf berufen kénnen, der Heilige Geist werde
schon ,irgendwie“ wirken und das - fruchtlos gebliebene — kirchliche
Handeln ,,irgendwann“ noch mit Sinn erfiillen — so eine willkiirliche



Gewissenskrise 341

und sachfremde Verwendung des Wortes vom ,,Geist, der weht, wo er
will“ (Joh 3,8). In solch fatalistischer Argumentation liegt gleicherma-
Ben die Verharmlosung der inkarnatorischen Macht Gottes wie auch
eine Verdchtlichmachung der geforderten Verantwortung des Menschen.
Letztlich wird hier der Auftrag geleugnet, der der Kirche von Jesus Chri-
stus gegeben ist: liber den rechten Glauben und die wiirdige Feier der
Sakramente zu wachen. Dazu gerade hat der Herr das priesterliche Amt
gestiftet und ihm den besonderen Beistand des Heiligen Geistes zuge-
sagt. Wo dieses Amt in gewissenhaftem Bemiihen, im Gesprich mit den
Betroffenen und im Gebet zu einer Entscheidung kommt — und es muf3
entscheiden, weil dies sein Auftrag ist -, wirkt der Heilige Geist. Durch
das Wort des Amtes spricht er selbst. Er weht hier gerade nicht ,,ir-
gendwo*, sondern, wenn das Amt entscheidet, durch den Dienst des
Amtes hindurch. Gewill weht der Geist Gottes auch anderswo als nur
durch das Amt, aber nicht in einem schizophrenen Sinn, als ob sein We-
hen hier und sein Wehen dort sich gegenseitig aufhoben und man die
Richtung seines Wehens nach Belieben wahrnehmen und fiir ge-
wilinschte praktische Ergebnisse und Rechtfertigungen nutzbar machen
konnte. Der Geist weht, wo er will. Das ist richtig in dem Sinn, da3 zum
Beispiel ein vom Sakrament zunichst Zuriickgestellter gleichwohl von
der Gnade Gottes eingeholt werden kann, umkehrt und sich zu Jesus
Christus und seiner Kirche bekennt. So erwirkt der Heilige Geist, auch
aullerhalb von Brauchtum und kirchenrechtlicher Setzung, im Men-
schen jene Grunddisposition, deren einer bedarf, um die Gemeinschaft
mit Christus in Gestalt der Sakramente zu verstehen und dann auch
wiirdig und recht zu begehen. Die spitere Teilnahme eines so vom Heili-
gen Geist angestoBenen und von der Gemeinde weitergefiihrten Men-
schen am sakramentalen Leben der Kirche ist dann nur folgerichtig und
selbstverstiandlich.

Gerade im Blick auf die notwendige Beteiligung des Menschen an
dem gnadenhaften Geschehen fiithrt das Reden von der angeblichen
»Spidtwirkung* der Sakramente - bei akuter Folgenlosigkeit im Vollzug
- zu Verwirrung und zu Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Sinn dieses
Tuns. Wo Heiliger Geist wirkt, wo der Mensch sein Wehen auch nur an-
fanghaft zuldB3t, bleibt das fiir den Betroffenen nicht ohne Folgen. Der
Heilige Geist als Entflammender, Antreibender und Beistehender bringt
im Leben des bereiten Menschen stets Friichte, das heif3t: sichtbare Er-
trdge, hervor. Die ,Friichte des Heiligen Geistes“ sind geradezu Kenn-
zeichen und Kriterium fiir seine (zugelassene) Gegenwart. Heiligen
Geist ohne Frucht gibt es nicht. Anderes zu behaupten wire unwahr; es
stiinde im Gegensatz zum Wissen der Kirche seit Anbeginn. Authenti-



Lutz Pohle 342

sche Kirchenerfahrung weil um den Zusammenhang von Geist und Le-
ben (vgl. Joh 6,63). Das leichtfertige Operieren mit vagen Hoffnungen
und Wiinschen auf Geistwirkungen, die sich erst nach Jahren und Jahr-
zehnten zeigen sollen, wihrend in der Zwischenzeit das Leben konse-
quenzenlos weitergeht, ist doch eher ein Alibi, mit dem das Treibenlassen
der Dinge und die Anpassung an eine sich immer mehr verweltlichende
Religiositdt entschuldigt werden. Der Rekurs auf solche durch nichts zu
beweisende Spiatwirkungen macht nicht nur das Amt in seinem eigentli-
chen Gehalt iiberfliissig, er desavouiert den Menschen, indem er ihn von
dem unverzichtbaren personalen Akt der Entscheidung und geistlichen
Partizipation freistellt. Er verfiihrt die Beteiligten — Klerus und Volk —
zu einem mechanischen Sakramentenverstindnis und stellt damit letzt-
lich, wenn auch unbeabsichtigt, die inkarnatorisch-sakramentale Struk-
tur der Kirche in Frage. Wo es nicht wirklich zur personalen Begegnung
im Sakrament kommt, wird auch der beste Wille Gottes fiir den Men-
schen zur Wirkungslosigkeit verurteilt. Sind wir dabei, ohne es recht zu
merken, hinter dem Vorhang rite bewailtigter sakramentaler Vollziige
eine Kirchenmentalitit zu begiinstigen, die sich gleichermaBen gegen
den Anspruch Gottes und die Antwort des Menschen immunisiert?

Umkehr: Anerkennung der Realitéten

So klar der Befund ist, so schwer scheint der Ausweg. Man fragt sich,
warum nicht ldngst begonnen wurde, die Praxis allmihlich in Richtung
einer Konzentration auf das Wesentliche zu verdndern. Die Symptome
des Niedergangs sind lange bekannt und haben in dem treffenden Wort
von der ,,Verdunstung des Christentums* Ausdruck gefunden. Eine vom
Wesentlichen her denkende Pastoral miiBite demgegeniiber die ,,Verdich-
tung® des kirchlichen Lebens zum Ziel haben. Voraussetzung jeder wirk-
samen Bemiihung wire freilich die Anerkennung der Realititen. Noch
so grof3e Anstrengungen, die zweifellos in verschiedener Hinsicht unter-
nommen werden, fiihren zu nichts, wenn sie an der Wirklichkeit des
Menschen heute vorbeigehen.

Die Realitdit des Glaubens

Hier nun ist zu konstatieren, da3 die Praxis weithin noch an dem ge-
schichtlich iiberholten Modell der staatsihnlichen GroBkirche festhiilt.
Diese Art organisierter Religion, hdufig, aber ungenau auch ,,Volkskir-
che“ genannt, war jene gesellschaftliche Lebensform, in der dem einzel-



Gewissenskrise 343

nen die personliche Glaubensentscheidung abgenommen oder doch
durch das allseits christianisierte 6ffentliche und private Milieu erleich-
tert wurde. Es kann dahingestellt bleiben, was an Fragen, Zweifeln und
auch Unglauben sich hinter der christlichen Fassade einer solchen Ge-
sellschaft verbarg. Fest steht jedoch, daB3 sich mit dem Niedergang der
diese Kirchengestalt bedingenden gesellschaftlichen Gegebenheiten
Grundlegendes gedndert hat: Die allseits gebotenen Anreize, Sicherhei-
ten und Bequemlichkeiten religis-sozialer Konformitit sind weggefal-
len, und es wird allenthalben sichtbar, daB3 der gelebte Glaube weit ge-
ringer ist als der Uberhang an Brauchtum und Gewohnheit aus der
,.volkskirchlichen* Zeit.

Es kommt seither wieder viel stirker auf die Entscheidung des einzel-
nen, auf den persoénlichen Schritt zum Glauben an?. Der Mitvollzug von
Briauchen, die einmal Zivilisationsgut einer Gesellschaft geworden sind
— das geschieht vor allem bei den flichendeckend organisierten Sakra-
mentenkursen und bei den Kasualien -, ist daher fiir sich genommen
kein Ausweis von Glauben und Zugehorigkeit zur Kirche als Gemein-
schaft der Glaubenden®. Auf den Glauben aber kommt es an. Der Herr
hat sich stets bloB gesetzlicher, brauchtumsmiBiger Frommigkeit er-
wehrt. Er hat die Menschen zu einer wirklichen Gottesbeziehung aufge-
fordert. Seine Zusage gilt denen, die glauben - ,,dein Glaube hat dir ge-
holfen* -, ganz gleich, aus welcher Frommigkeitstradition sie kamen.
Der Vorrang des Glaubens vor den Vollziigen ist das Thema des Neuen
Testaments, er ist die Selbstbekundung der Kirche schlechthin. Das
Konzil von Trient betont in die Wirren seiner Zeit hinein: ,,Der Glaube
ist Grundlage und Wurzel jeder Rechtfertigung®®; und das II. Vatikani-
sche Konzil erklirt gegeniiber den Verfallstendenzen heute: ,,Niemand
kann ohne Glauben gerettet werden.® Das gilt in besonderem Mafe fiir

3Vgl. Lumen gentium, 14, aaO. (Anm. 2), 198-201; Presbyterorum Ordinis, 4, in: LThK.
Das Zweite Vatikanische Konzil, I11, Freiburg 1968, 142-239, hier 156-161; Gaudium et
spes, 43, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, 111, Freiburg 1968, 280-591, hier:
412-417; Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral, in: Gemeinsame Synode der Bistii-
mer in der Bundesrepublik Deutschland — Beschliisse der Vollversammlung. Offizielle Ge-
samtausgabe I, Freiburg 1976, 238-275, hier 242-257.

4 Das hinter solchen Gewohnheiten stehende Bediirfnis vieler Menschen nach Feier und
Gestaltung bestimmter Lebenssituationen ist keineswegs spezifisch christlich, auch wenn
es sich - kulturbedingt - christlich dekoriert. Alle Religionen kennen entsprechende For-
men, und selbst die atheistischen Staaten unserer Zeit haben pseudoreligidse Surrogate zur
Befriedigung dieser Bediirfnisse entwickelt (z.B. sozialistische Jugendweihe, Eheschlie-
Bung, Begrabnisfeier). Das hat die Gemeinsame Synode klar erkannt, vgl. SchAwerpunkte
heutiger Sakramentenpastoral, aa0. (Anm. 3), 240-242.

s Sess. VI, Decr. de iustific., cap. 8, in: Denzinger-Schénmetzer, Enchiridion Symbolorum,
Freiburg 321963, 372 (Nr. 1532).

¢ Presbyterorum Ordinis, 4, aaO. (Anm. 3), 156f.



Lutz Pohle 344

die Sakramentenpraxis. Die Sakramente sind ,,Geheimnisse des Glau-
bens“” und heiBen deshalb ,,Sakramente des Glaubens*“s. Daher gilt:
Ohne Glauben keine Sakramente?®.

Die Realitit des Lebens

Eine verantwortbare Pastoral heute miiBte daher das starre Festhalten
an dem liberkommenen groBkirchlichen Versorgungsschema, das weit-
hin zu einer Art ,,NachlaBverwaltung* abgesunken ist, aufgeben und ih-
rem Handeln die wirklichen, heute maBigeblichen Realititen des Men-
schen zugrundelegen. Das heiBit konkret: Man mufl zur Kenntnis neh-
men, daf} viele Getaufte nicht nur der Kirche als Institution indifferent
oder gar ablehnend gegeniiberstehen, sondern auch keine Beziehung zu
einem personlichen Christsein haben. Man mufB3 den Mut haben, aus der
Tatsache Konsequenzen zu ziehen, daB es unter der Oberfliche duBer-
lich angepaBten Mittuns massive Formen des Unglaubens, daneben
auch mannigfache Abstufungen der persénlichen Nihe und Distanz zur
Mitte der Kirche und ihres Glaubens gibt!. Man muB unterscheiden
zwischen den verschiedenen Einstellungen der Menschen und darf die
Nichtglaubenden, die mehr oder weniger Glaubenden und die wirklich
Glaubenden ekklesial nicht einfach gleichschalten, schon gar nicht in
den sakramentalen Vollziigen. Zentrale Bereiche kirchlichen Lebens
sind dem Verstidndnis der Fernstehenden zunichst entzogen. Sie er-
schlief3en sich nicht, indem man sie einfach handelnd an ihnen vollzieht.
Erst miissen die Menschen selbst — in einem manchmal langen Prozef3
des Wachsens im Glauben - fiir die Gnade zugiinglich werden. Sonst
kann das heilmachende und heiligende Handeln der Kirche nicht tref-
fen und wird in der MiB3deutung gar pervertiert.

Eine solche, die Realitit des Lebens nicht verdringende ,,Analyse der
pastoralen Situation* bezeugt schon die Auseinandersetzung Jesu mit

" Ebd., 158f.

* Sacrosanctum Concilium, 59, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, I, Freiburg 1966,
14-109, hier 62f.

° Vgl. hierzu die aufschluBreichen Darlegungen der Kirchenlehrer, z. B. Hieronymus, In
Mt 28,19 (PL 26,226 D): ,Zuerst lehren sie alle Volker, dann taufen sie die (im Glauben)
Unterwiesenen. Der Leib kann nimlich nicht eher das Sakrament der Taufe empfangen,
bevor die Seele nicht die Wahrheit des Glaubens angenommen hat“; Thomas von Aquin,
Expositio primae Decretalis, §1: ,,Der Erloser gab den Jiingern, die er zur Verkiindigung
ausschickle, drei Weisungen mil. Zuerst sollten sie den Glauben lehren, dann den Glau-
benden die Sakramente spenden.” (zit. nach Marietti, Opuscula Theologica, Turin 1954,
1138)

' Vgl. Gaudium et spes, 43, aa0O. (Anm. 3).



Gewissenskrise 345

seiner Umgebung. In zahlreichen Hinweisen und Belehrungen'’, Bildern
und Gleichnissen'? zeigt er die Haltung der Menschen auf: Viele sind
gerufen, aber wenige folgen. DaB sich die Mehrheit versagt, gleichgiiltig
bleibt oder sich widersetzt, erweist sich als das ,,Normale®. Immer wie-
der prigt der Herr seinen Jiingern diese Realitdt ein, riistet sie in ihrem
missionarischen Tun darauf zu, macht ihnen Mut, in einer ablehnenden
Umgebung auszuharren und selbst Verfolgung und Martyrium nicht zu
scheuen. Die Apostel bestitigen dies nur in ihrem eigenen Kampf und
in ihrem Leiden auf dem Weg der Nachfolge.

Die Realitiit der Unterscheidung

Aufbauende Pastoral muB daher eine Pastoral der Unterscheidungen
sein. Sie mu3 vom Inhaltlichen her denken, das je Wesentliche klar her-
ausstellen und einen dem Standort des einzelnen entsprechenden Zu-
gang ermoglichen, aber auch fordern. Dazu gehdren die umfassende
Unterweisung, das Bemiihen um eine christliche Lebenspraxis, der Got-
tesdienst wie iiberhaupt die Erfahrung lebendiger christlicher Ge-
meinde.

Die Unterscheidung ist eines der heikelsten Probleme der heutigen
Kirche. Wo eine flichendeckende Versorgung Ziel der Bemiihungen ist,
wirken Unterscheidungen storend. Unterschiedslose Gewédhrungen sind
geradezu systemimmanente Notwendigkeit solcher Kirchenpraxis. Die
Maglichkeit konkreter Unterscheidungen wird daher gern bestritten.
Dennoch ist sie unverzichtbare Hilfe zum Glauben, weil erst in solcher
Zuspitzung der Glaube des einzelnen fiir ihn selbst wie auch gegeniiber
der Gemeinschaft der Glaubigen hervortritt und Klarheit gewinnt.

Die Kriterien der Unterscheidung sind keineswegs ungreifbar, wie es
oft unterstellt wird. Man muB nur in die Heilige Schrift schauen und die
Tradition der Kirche beachten. Dann wird man tber alle Einzelkriterien
hinaus - sie entsprechen den Friichten, die der glaubende Mensch her-
vorbringen soll — das Grundkriterium erkennen: die gelebte Partizipa-
tion an der realen Gemeinschaft der Kirche. Wo das hinreichende Teil-
nehmen und Teilgeben an der communio sanctorum fehlt, kann keiner
im Ernst geltend machen, wirklichen Glauben zu haben oder sich auch

11 Allein aus dem Matthius-Evangelium lassen sich folgende Beispiele nennen: 7,21;
10,14.22f; 11,20ff; 13,54 ff; 24,32 ff.

12 Zum Beispiel die Bilder vom Sauerteig, vom Salz der Erde, vom Licht der Welt, vom Tor
des Lebens, von der Sendung der Schafe unter die Walfe, von den Schafen und Bocken,
von den Toten, die ihre Toten begraben; die Gleichnisse vom Samann, von den ungleichen
Sohnen, vom koniglichen Hochzeitsmahl, von den klugen und torichten Jungfrauen.



Lutz Pohle 346

nur darum zu bemiithen. Wenn es richtig ist, daB der verborgene Gott
sich nicht irgendwohin, sondern gerade in die Gemeinschaft der Seinen
hinein offenbart und entduBert, in ihr lebt und in uniiberbietbarer Weise
nahe ist, wird der auch nur anfanghaft von Gottes Geist Ergriffene diese
Gemeinschaft suchen und zu seinem Lebensraum machen.

Eine solche, die notigen Unterscheidungen treffende Pastoral kann
sich auf das Vorbild des Herrn berufen. Er stellt die Menschen in die
Entscheidung. Niemand kann ihm und seinem Anspruch begegnen,
ohne Stellung zu nehmen: in Hingabe und Nachfolge oder in Verweige-
rung und HaB. Diese Tatsache ist heute weithin aus dem kirchlichen Be-
wulltsein verdridngt. Sie wird iberlagert von einem Bild versdhnlicher
Nettigkeit, als ob der Herr jedes und alles toleriert hiitte. Aber das Er-
barmen des Herrn sieht anders aus; es nimmt den Willen des Menschen
ernst und er6ffnet ihm damit die Méglichkeit einer personalen Bezie-
hung zu Gott, gibt ihm darin freilich auch den Weg in die selbstgewihlte
Gottferne frei. Vernebeln wir nicht die Wirksamkeitsbedingungen der
Gnade; halten wir dem in weiteste Gottferne gefallenen Menschen noch
die Moglichkeit zur Umkehr offen! Jesu Barmherzigkeit unterscheidet
grundlegend zwischen dem Willen zur Zugehérigkeit zum Reich Gottes
und dem Eigenwillen des Menschen. Wer sich dem Anspruch der Bot-
schaft stellt, umkehrt und in die Gemeinschaft der Gliubigen eintritt, ist
gerettet; wer sich ihr versagt, verfillt dem Gericht oder hat sich selbst
schon gerichtet (vgl. Mk 16,16).

Was im einzelnen immer zu solch notwendiger Partizipation gehoéren
mag, die Heiligung des Sonntags und ein Mittun im Alltagsleben der
Gemeinde, das ein personliches Kennenlernen ermdéglicht, sind das
Mindeste. Sonst bleibt das Bekenntnis zur communio sanctorum un-
glaubhaftes Lippenbekenntnis. Unter dieser Riicksicht ist eine grundle-
gende Anderung der eingangs dargelegten Sakramentenpraxis zu for-
dern.

Konkrete Schritte: Der Weg des Katechumenats

Erneuerung durch das I1. Vatikanische Konzil

Die Notwendigkeit einer Anderung ist bereits vom II. Vatikanischen
Konzil ausgesprochen worden. Im Blick auf Unklarheiten iber Natur
und Ziel der Sakramente und daraus herrithrender MiBstinde hat es die
Wiederherstellung eines mehrstufigen Katechumenats fiir Erwachsene
gefordert'®. Im ,,Ordo Initiationis Christianae Adultorum* von 1972 ist

"* Vgl. Sacrosanctum Concilium, 64-66, aaO. (Anm. 8), 64-67; Christus Dominus, 14, in:



Gewissenskrise 347

dieser Auftrag vollzogen. Danach kénnen Erwachsene erst nach einer
dreistufigen Vorbereitungszeit, die mehrere Jahre dauern kann, durch
die Initiationssakramente Taufe, Firmung und Eucharistie in die Kirche
eingegliedert werden. Der katechumenale Gedanke 148t sich ohne Zwei-
fel auf die Situation jener Bewerber um Sakramente analog anwenden,
die im Zustand der UnbewuBtheit zur Taufe gebracht wurden und - als
nie Bekehrte und zu einer erkennbaren Glaubenspraxis Gekommene -
nun Eucharistie, Firmung und EheschlieBung begehren. Was fiir die
Taufe als Erstsakrament gilt, hat bei allem sich daran anschlieBenden
sakramentalen Tun Giiltigkeit. Die Sakramente sind nichts anderes als
Entfaltungen der einen in der Taufe empfangenen Gnade. Es steht da-
her keine verniinftige Uberlegung entgegen, ein mehrstufiges Katechu-
menat - im Sinne einer je notigen ,,Neuinitiation” — auch und gerade in
Anbetracht des Massenzulaufs bei den eingebiirgerten Sakramenten zu
praktizieren.

Dauer, Inhalt und Begleitungsformen der einzelnen Abschnitte eines
Katechumenats wie auch der angemessenen Beteiligung der Katechume-
nen bediirfen im einzelnen sorgfiltiger Uberlegung. Die wichtigsten Ele-
mente, die stets zu beriicksichtigen waren, sind:

— Unterweisung und Aneignung des Inhalts miissen gemeinsam geleistet
werden; keine Seite kann Schritte iiber den anderen hinweg tun'*;

— personale Form der Begleitung durch Paten/Biirgen, die als wirkliche
Partner, Helfer und Zeugen auftreten und nicht nur eine dekorative
Funktion ausiiben!?;

— Bezogenheit auf die konkrete Gemeinde und ihren Lebensrhythmus,
ihren Gottesdienst, ihre Kreise und Gruppen, ihre Erneuerungsbemii-
hungen!é;

— erkennbares Bemiihen, die Lebenspraxis aus dem Geist Jesu zu gestal-
ten einschlieBlich der dazu erforderlichen Anderungen und Korrekturen
(,,Umkehr-Existenz*)'";

— bewufSte Entscheidung fir Jesus Christus und seine Kirche'®;

LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, 11, Freiburg 1967, 148-247, hier 176f; Ad gentes,
13f, in: LThK. Das Zweite Vatikanische Konzil, 111, Freiburg 1968, 22-125, hier 54-59.
4Vgl. Ordo Initiationis Christianae Adultorum (= OICA), Vorbemerkung 19.1-4, in der
deutschen Ausgabe: Die Feier der Eingliederung Erwachsener in die Kirche nach dem neuen
Rituale Romanum. Studienausgabe, hrsg. von den Liturgischen Instituten Salzburg, Trier
und Ziirich, Einsiedeln/Freiburg 1975, 36f.

15 Vgl. OICA, Allg. Vorbemerkung 8, aaO. (Anm. 14), 24; OICA, Vorbemerkung 19.2, aaO.
(Anm. 14), 37.

16 Vgl. OICA, Vorbemerkung 7d, 12.3, 19.2-3, aaO. (Anm. 14), 33, 35, 37.

17 Vgl. OICA, Vorbemerkung 15, 19.2+4, aaO. (Anm. 14), 35, 37.

18 Vgl. OICA, Allg. Vorbemerkung 3, aaO. (Anm. 14), 22; OICA, Vorbemerkung 1, 30, aa0.
(Anm. 14), 31, 40f.



Lutz Pohle 348

- die Kirche darf dem einzelnen kein Sakrament ,iiberstiilpen*, etwa aus
einer leicht zuhandenen Gelegenheit heraus, noch umgekehrt sich vom
einzelnen dazu dringen lassen!®;

— keine terminliche Automatik, jeder Zeitdruck iiberhaupt verbietet sich
Zeit des Katechumenats ist Zeit des Wachstums und der Entfaltung,
Zeit auch des Wartens und der Geduld; ,,Schrittmacher” der Entwick-
lung ist die persénliche Disposition des einzelnen2’:

- die Zulassung zum Empfang eines Sakraments kann dem einzelnen
von der Kirche nur frei zugesprochen werden, d. h. nach gehoriger Verge-
wisserung liber sein christliches Reifen, das nicht nur nennbares Wissen,
sondern erkennbares und erlebtes Interesse an Glaube und Glaubensge-
meinschaft einschlieBt*'; umgekehrt kann der einzelne dieses An-Gebot
nur frei annehmen, d.h. unbehindert von Konventionen und sonstigen
sozialen Zwingen, nach verantwortlicher Priifung seiner Nihe zu Jesus
Christus und der Kirche. Die Annahme des Sakraments ist Zeichen be-
wuliter Zugehorigkeit und Treue; sie hat fiir die Zukunft Verpflichten-
des?2.

Dort, wo ein Katechumenat in einem ausgebauten Sinn noch nicht
durchfiihrbar ist — das wird in vielen Situationen der Fall sein -, kann
der Boden fiir eine kiinftig stirkere katechumenale Arbeit durch viele
Teilbemihungen bereitet werden. Nur stichwortartig mdgen hier aus
den oben genannten Kriterien einige Folgerungen gezogen werden:

Zur Erstkommunion

Verzicht auf flichendeckende, jahrgangsweise Sakramentenkurse -
Ubergang zu einem differenzierten Modus, z. B. keine Massenwerbung
lber Standard-Rundbriefe, Schule, Ortspresse, sondern Moglichkeit zu
bestandiger Anmeldung, wenn die Eltern es fiir angebracht halten. Bil-
dung von Gruppen je nach Anmeldungslage; Differenzierung nach dem
mitgebrachten Grad christlicher Sozialisation; gegebenenfalls auch
Moglichkeit zur Hinfithrung einzelner, wenn eine geeignete Gruppe
nicht zustande kommt.

Anmeldung nur persdnlich durch Gesprich; hier wire auf die Frei-
willigkeit, aber auch auf eine verbindliche Offenheit fiir die Vorberei-
tungen zu insistieren; dazu gehort auch die Sicherstellung einer hinrei-
chenden Beteiligung der Eltern und méglichst auch der Paten. Unbehin-

¥ Vgl. Ad gentes, 13, aaO. (Anm. 13), 54-57.

2 Vgl. OICA, Vorbemerkung 5, 20, aaO. (Anm. 14), 32, 37f.

' Vgl. OICA, Vorbemerkung 16, 23, aa0. (Anm. 14), 35f, 38f.
> Vgl. OICA, Vorbemerkung 9, 30, 220. (Anm. 14), 34, 40f.



Gewissenskrise 349

derte Moglichkeit des Ausscheidens aus dem Kurs. Termine fiir die Sa-
kramentenspendung werden erst festgelegt, wenn die Gruppe, d.h. die
einzelnen in der Gruppe, die entsprechende Reife und Disposition fir
den Empfang des Sakraments erlangt hat — eine Bedingung, die von
vornherein klargestellt werden muf. Das heil3t auch Verzicht auf die re-
prasentative Feier der Erstkommunion am Weilen Sonntag; statt des-
sen: Gruppen-Erstkommunion an verschiedenen Sonntagen, eventuell
im Rahmen eines Familiengottesdienstes oder einer Gruppenmesse fiir
Kinder oder in anderer geeigneter Weise, die die ekklesiale Einbindung
der Kommunion deutlich werden 148t; Einbindung der Gruppe bzw. des
einzelnen in das Leben der Gemeinde, besonders Kontakte zu Kinder-
gruppen, Familienkreisen u. 4.

Die Vorbereitungen werden von der ganzen Gemeinde getragen: von
den Eltern und Paten, besonderen Helfern, Familienkreisen, Hauptamt-
lichen und vom Pfarrer. Der Priester, der die Feier der Erstkommunion
leitet, muB um gute Gemeinschaft, besonders mit den Kindern, bemiiht
sein (Notwendigkeit personaler Beziehung fiir die Fruchtbarkeit des sa-
kramentalen Geschehens).

Zur Firmung

In den Grundziigen gilt hier das gleiche wie bei der Erstkommunion
(Zugang durch Katechumenat, Differenzierung der Gruppen, freie Mog-
lichkeit des Ausscheidens usw.). Der Jugendliche meldet sich selbst,
wenn er zur Teilnahme bereit ist. Unbeschadet der Selbstindigkeit des
Jugendlichen sucht die Gemeinde das Gespréch auch mit Eltern und Pa-
ten. Auch hier: Offenheit des Termins der Sakramentenspendung, d.h.
Konzeption der Kurse nicht von festliegenden Dekanats- oder Regional-
terminen her, sondern gegebenenfalls Warten auf eine spitere Moglich-
keit.

Als dringlich erscheint eine Anhebung des Firmalters iiber die weithin
iibliche Altersstufe der 13- bis 16jihrigen hinaus. Das Kirchenrecht zieht
hier keine starre Grenze, sondern stellt die Entscheidung tiber das Firm-
alter in das Ermessen der Bischofskonferenzen der einzelnen Linder
(CIC 891). Die Gemeinsame Synode der Bistiimer in der Bundesrepu-
blik Deutschland ermutigt ausdriicklich dazu, ,,gezielte Versuche® mit
einem hoheren Firmalter zu wagen?’. Das vollendete 18. Lebensjahr,
auch sonst Untergrenze fiir wichtige Vollziige, die ein hinreichendes
MaB personlicher Verantwortungsfihigkeit voraussetzen — so bei der zi-

23 Vgl. Schwerpunkte heutiger Sakramentenpastoral, aaO. (Anm. 3), 255£.



Lutz Pohle 350

vilrechtlichen und staatsbiirgerlichen Volljdhrigkeit, der Wehrfahigkeit,
der Strafmiindigkeit, der Fahrtiichtigkeit, der Ehefahigkeit usw. —, er-
scheint hier nicht minder als die lebensgemB richtige Voraussetzung.

Zur Eheschliefung

Auch hier gelten dieselben Grundiiberlegungen. Kein liturgischer Akt
»auf Bestellung*; Einfiihrung einer lingeren, gestuften Zuriistungs-
phase, gegebenenfalls mit mehreren Paaren: Festlegung des kirchlichen
Trautermins erst nach der notwendigen Vergewisserung iiber den geistli-
chen Standort der Betroffenen. Erforderlichenfalls sind die Brautleute
darauf hinzuweisen, die Zivilehe schon einzugehen, mit der sakramenta-
len Bindung aber noch zu warten - dies auch aus Sorge um die Braut-
leute selbst: beim Scheitern einer vielleicht zu friih geschlossenen sakra-
mentalen Ehe und folgender Wiederverheiratung ergeben sich kirchli-
che Konsequenzen! Kein Terminzwang zur kirchlichen EheschlieBung,
weil private Planungen es verlangen oder weil die Zivilehe schon beim
Standesamt terminiert ist.

Zur Taufe

Weg von der ,, Taufe auf Bestellung® hin zu einer inhaltlich und ge-
meindlich vorbereiteten Sakramentenspendung. Eltern und Paten bilden
eine Katechumenatsgruppe, zu der auch Verwandte und Freunde einge-
laden werden sollten. Die gemeinsame Vorbereitung von Eltern und Pa-
ten mehrerer Tduflinge ist méglich, diirfte aber in vielen Situationen an
individuellen Terminwiinschen der einzelnen Familien wie auch an dem
sehr unterschiedlichen Grad christlicher Sozialisation scheitern. Wie
auch sonst miissen die katechumenalen Bemiihungen auf die je personli-
che Ausgangslage unbedingt Riicksicht nehmen. Nur in Gemeinden, die
aufgrund ihrer GroBe oder ihrer sozialen Zusammensetzung groBere
Zahlen von Téuflingen erwarten lassen, erscheint die Bildung gemeinsa-
mer Katechumenatsgruppen vertretbar. Dabei ist es ekklesial sehr er-
winscht, die Taufen auf einige hervorgehobene Sonntage im Jahr zu
konzentrieren und innerhalb der Feier des Gemeindegottesdienstes zu
spenden. Der Taufe in der Osternacht kommt hier eine besondere Be-
deutung zu?,

Inhaltliches Kernstiick der Vorbereitungen ist das Taufbekenntnis,
primdr nicht als wissensméBig-formale Aneignung, sondern als erlebba-

# Vgl. ebd., 242-257; CIC 856.



Gewissenskrise 351

res Bemiihen und Gestalten. Der altkirchliche Grundsatz ,.keine Taufe
ohne Glaube“ verdient groBte Aufmerksamkeit. Die Beteiligung der Ka-
techumenatsgruppe am Leben der Gemeinde ist unverzichtbares Zei-
chen ihrer Glaubwiirdigkeit. Die Voraussetzung jeder Kindertaufe —
,begriindete Hoffnung, daB3 das Kind in der katholischen Religion erzo-
gen wird“ (CIC 868,2) - muf} sorgfiltig gepriift und nach allgemeiner
Lebenserfahrung gesichert sein. Erst dann kann der Tauftermin festge-
legt werden.

Die Moglichkeit einer Kindersegnung anstelle der Taufe sollte Fern-
stehenden angeboten werden, die sich nicht gern auf eine griindliche
Taufvorbereitung einlassen wollen. Die Segnung konnte durchaus in li-
turgischer Form erfolgen; dabei mul3 klargestellt sein, daf} es sich nicht
um die Taufe handelt. Die Kindersegnung kann ohne wesentliche
Schwierigkeiten positiv mit der spéteren Moglichkeit der Taufe des Er-
wachsenen (unter Hinweis auf die alte Kirche und das II. Vatikanum!)
motiviert und so auch ohne Diskriminierung von den Betroffenen ange-
nommen werden.

.Inklusivtaufen“ im Rahmen der Vorbereitungen auf die Erstkommu-
nion werden der fundamentalen Bedeutung der Taufe fiir die christliche
Existenz des einzelnen nicht gerecht; sie verfithren dazu, die Taufe nur
als Durchgang zu einem situativen Zweck zu verstehen und ihr so einen
Gelegenheitscharakter zu geben. Sie sind daher grundsitzlich abzuleh-
nen. Wo diese Ubung aufgekommen ist, sollte sie schnellstens beendet
werden. Die Entflechtung ist im Interesse der Kldrung von Ursache und
Wirkung/Folge unbedingt erforderlich. Erst ein geordnetes Taufkate-
chumenat, dann die Erstkommunion!

Ausblick: Freiheit und Mut zum Handeln

Die hier kurz angerissenen Moglichkeiten enthalten nichts wesentlich
Neues. Sie folgen den Vorgaben des Konzils und den von der Gemein-
samen Synode der Bistiimer in der Bundesrepublik Deutschland ange-
schlossenen Uberlegungen. Die Vorschlidge sind pastoral nicht nur not-
wendig, sondern auch durchfihrbar, vorausgesetzt, die Gemeinde wird
{iber die gegenwirtige Lage der Kirche zutreffend informiert und kate-
chetisch behutsam weitergefiihrt. Es kann nicht darum gehen, die aufge-
zeigten Moglichkeiten der ,,Verdichtung® mit einem Mal einzufithren.
Wichtig ist, daB man nach und nach, aber zielstrebig, die Voraussetzung
dafiir schafft. Die Unterstiitzung oder wenigstens die Nichtbehinderung
durch die administrativen Ebenen wire dabei sehr hilfreich.



Lutz Pohle 352

Die Bemiihungen werden freilich nur Erfolg haben kénnen, wenn sie
von Gesetzlichkeit frei bleiben: Gesetzlichkeit in Gestalt kirchlich-for-
malen Leistungsdrucks oder auch gesellschaftlich verfaBten Konven-
tionsdrucks zum Mitlaufen. Beide Fille der Gesetzlichkeit sind nur ver-
schiedene Weisen einer AuBensteuerung, die, einmal durchlaufen, den
Menschen eher zum Ausstieg motivieren. Nur in einem entwicklungsge-
miBen dialogischen ProzeB, der den Menschen als begeisterungs- und
entscheidungsfihiges Subjekt ernst nimmt, wird sich ein Gerufener auf
eine personliche Beziehung zu Jesus Christus einlassen.

Das Gesprich mit dem Bischof

Jeder, der Einsicht in die Lage hat, sollte unmittelbar im MaB des ihm
Moglichen an seinem Ort anfangen. Wenn man wartet, bis »die ande-
ren®, die Nachbarn, die ganze Diozese, mittun, ist es zu spit, davon ab-
gesehen, daB niemand dem einzelnen die persénliche Verantwortung fiir
das eigene Tun abnehmen kann. Damit soll die weitergehende Uberzeu-
gungsarbeit in Pfarrverband, Dekanat, Diozese und anderen Begeg-
nungsebenen keinesfalls geringgeschiitzt werden. Im Gegenteil: die
Wirksamkeit steigt mit der Breite, in der eine Pastoral praktiziert wird.
Das Gewinnen anderer Priester und haupt- oder ehrenamtlicher Mitar-
beiter auf allen Ebenen und bei allen Gelegenheiten gehort daher not-
wendig dazu. Vor allem sollte sich niemand scheuen, den Bischof per-
sonlich anzusprechen und auf die Not der Gemeinden und der Priester
aufmerksam zu machen. Das ist ein unersetzlich wichtiger Dienst, den
Priester und Laien ihrem Bischof leisten konnen. Woher sonst soll der
Bischof ein zutreffendes Bild iiber die Probleme der Pastoral bekom-
men? Hochschulen, kirchliche Institute, viele Rite und auch die Admi-
nistration arbeiten bei aller anerkennenswerter Miihe doch aus LZweiter
Hand* und vor allem unter einem je eigenen Blickwinkel. Die Pastoral,
wie sie ist und wie sie sein sollte, kann den Bischéfen am besten noch
von den ,Pastoren“ und engagierten Teilen der ,,Herde“ nahegebracht
werden. Das Gesprich mit dem Bischof gehért daher zu den wichtigsten
Bemiihungen zur Anderung der Misere.

Die Schwere des Beginns

Wer etwas zu dndern beginnt, und sei es auch im erklirten Sinn der Kir-
che, rithrt an machtige Tabus. Er wird bald merken, daB er ,Gegen-
wind“ bekommt. Man wird ihn zunichst zu beschwichtigen suchen, mit
gutgemeinten Ratschligen, es doch lieber sein zu lassen und die im gan-



Gewissenskrise 353

zen doch bewihrte ,normale* Pastoral fortzufiihren. Man wird thm sa-
gen, daB alles sehr schwierig sei und der Heilige Geist die Dinge schon
richte, wie er es meine. Im Falle des Beharrens wird er — schon weniger
wohlmeinend — zu horen bekommen, er sei elitir, fundamentalistisch,
radikal, extrem, autoritdr, rigoros, unpastoral, arrogant, uneinsichtig
oder schlicht ein Querulant und was das Arsenal von Pauschalverurtei-
lungen noch herzugeben vermag. Bei aller Schelte wird er feststellen,
dafB} seine Kritiker nicht entfernt daran denken, iiber die Probleme wirk-
lich zu sprechen. Nichtbefassung mit unbequemen Fragen war schon
immer ein probates Mittel, den Status quo mdglichst kréftesparend auf-
rechtzuerhalten.

Nicht zuletzt wird ihm vorgehalten werden, mit seinen Methoden
treibe er die letzten Gutwilligen aus der Kirche — eine reine Zweckbe-
hauptung. Die lebendige Gemeinde fordert geradezu eine Erneuerung
der Pastoral, nicht im Sinne bloBer Selbstbehauptung, sondern in durch-
aus missionarischer Verantwortung. Eine breite Gruppe anderer versteht
und lieBe sich gewinnen. Es sind jene, die allmdhlich in ihrer Praxis
nachgelassen haben, weil die Kirche selbst immer laxere Haltungen tole-
rierte in der triigerischen Hoffnung, damit die Leute halten zu kdnnen.
Diese Gruppe anerkennt noch ein christliches Lebensideal und weif,
daB ein hohes Ziel einen entsprechenden personlichen Einsatz erfordert.
Sie wire groBenteils bereit mitzugehen, wenn sie nur die Konturen des
Weges erkennen wiirde.

Wieder eine andere Gruppe wird freilich eine Anderung des fiir sie
idealen Versorgungszustandes nicht hinnehmen und auf die dann zu
teuer gewordenen Leistungen als ,,unndtigen Luxus“ verzichten. Es gibt
diese nicht zu tibersehende Gruppe, die nur noch unter der Bedingung
konsequenzenloser Gelegenheitsvollziige mitmacht. Sie hat sich faktisch
ohnehin selbst ,,abgemeldet”, indem sie jede persOnliche Praxis aufgab.
Sie nahm nur mit, was sie zu ihren Konditionen kriegen konnte. Sie
gleicht jenen Geladenen, die stets mit anderen Ausreden kommen, wenn
es ernst wird (vgl. Lk 14,15-24). Man muB} den selbstgewdhlten Ausstieg
dieser Menschen, so schmerzlich er ist, akzeptieren. IThr Scheiden ist
Ent-Scheidung an Jesus Christus. Dieser Vorgang ist, wie bereits darge-
legt, normal und fiir das missionarische Handeln der Kirche hochst
fruchtbar. Ohne solche Entscheidungen miifite das Christliche zu einer
Allerweltsreligion werden. Diese Entscheidungen und auch die Unent-
schiedenheit ernstzunehmen, ist notwendiger Vollzug der Nachfolge.
Die Jiinger sind gewiesen, das neue Leben in Jesus Christus niemandem
aufzudriangen oder ihn in eine christliche Scheinexistenz zu hiillen. Sie
sollen ihre Krifte nicht vergeuden, sondern im Falle von Gleichgiiltig-



Lutz Pohle 354

keit oder Ablehnung weitergehen (vgl. z.B. die Missionsanweisungen
Mt 10,14f par). Jedes andere Verhalten wiirde ihren Einsatz fiir das
Reich Gottes kompromittieren. Ein illusiondres und letztlich unredli-
ches Festhalten an Menschen, die sich nun einmal anders oder gar nicht
entschieden haben, fiithrt zur Verwésserung der Botschaft und des Zeug-
nisses und macht ein glaubwiirdiges Werben um den Menschen unmog-
lich. Wer eine missionarische Verkiindigung will, und dies ist der expli-
zite Auftrag der Kirche, mufi den Entkriftungen wehren. Sonst kann
Kirche nicht sein, was sie nach dem Willen des Herrn sein soll: Sauer-
teig, der das Leben der Menschen verwandelt.

Diese Einsicht gibt freilich keinen Grund zu vorschnellem Urteil und
Diskriminierung, sie enthilt keine Bewertung liber mogliche bestehende
Beziehungen anderer zu Gott. Sie nimmt lediglich die Leibhaftigkeit von
Glauben und Leben und darin den Menschen in seiner konkreten Exi-
stenz ernst. Christliche Gemeinde wird ihre Tiiren vor denen, die fern-
stehen, nicht schlieBen. Sie weil3, wie viele Menschen Opfer des Andrin-
gens der Welt, vielleicht gar einer in vieler Hinsicht verweltlichten Kir-
che sind. Sie bleibt, in aller eigenen Gebrochenheit, bereit fiir alle Men-
schen, verkiindet ihnen weiter die Botschaft und ein Leben der Umkehr.
Die Kirche 14dt ein zur Gemeinschaft im christlich sich bewidhren miis-
senden Alltag wie zur Feier der Heilstaten des Herrn. Sie begegnet allen
Menschen mit Freundlichkeit und Gite (vgl. Tit 3, 1), teilt aller Freude
und Leid (vgl. Rom 12,15). Besonders aber erweist sie sich allen Men-
schen als solidarisch in ihrem Bitten und Beten fiir das Heil von Kirche
und Welt (vgl. 1 Tim 2,1f).

Das von L. Pohle hier behandelte Thema wurde in den letzten Jahren in manchen Pasto-
ralkonferenzen (z.B. auf Dekanatsebene) kontrovers diskutiert. Auch bei den Mitgliedern
unserer Redaktion blieb die Position des Autors (seine Forderung nach mehr Folgerichtig-
keit im Grundsitzlichen sowie nach einer erkennbaren Linie im kirchlichen Handeln)
nicht ohne Widerspruch. Dennoch haben wir uns fiir eine Veréffentlichung des Beitrags
entschlossen, weil er durch seine konsequente Art geeignet erscheint, eine entgegenge-
setzte oder differenzierte Praxis anzuregen, ihrerseits bessere Argumente als iiblich zu lie-
fern. Fiir entsprechende Leserzuschriften wiren wir dankbar.

In diesem Zusammenhang sei noch einmal an den Hirtenbrief von Bischof Wilhelm
Kempf fiir euch und fiir alle (Limburg 1981) erinnert, den er besonders an die sogenannten
Fernstehenden richtete. Darin heillt es u.a.: ,,Von duBeren statistischen Daten allein kann
nicht auf die Intensitdt des Glaubens und damit des Christseins geschlossen werden. Alle
bleiben ja in unterschiedlicher Weise hinter dem Anspruch des Glaubens zuriick und iden-
tifizieren sich nur unzulidnglich mit Jesus Christus und der Kirche. ... Die vor Gott giiltige
Grenze zwischen nah und fern lduft sogar mitten durch uns selbst* (126, 128). Vgl. dazu
auch Franz-Josef Steinmetz, Wie weit ist es bis Ephesus? Die sogenannten Fernstehenden.
Eine Herausforderung, in: GuL 54 (1981) 219-222.





