
Norbert Lohfink 35g 

schichte erzähle. Dabei merke ich ziemlich schnell: Die Großeltern wur- 
den nicht unterrichtet, denn die Reaktionen in ihren Gesichtern spiegeln 
betretenes Erstaunen. Eine peinliche Spannung entsteht, die ihren Hö- 
hepunkt erreicht, als ich den Taufglauben von den anwesenden Gläubi- 
gen und nicht von den Eltern des Kindes erfrage. Obwohl es in der Feier 
selbst nicht zur Entladung der angespannten Atmosphäre kommt, zeich- 
net sich ab, daß das Donnerwetter nicht mehr lange auf sich warten las- 
sen wird. Denn hinter der Taufbitte standen in Wahrheit einige familien- 
interne Gründe; u.a. sah man die Erbschaft, die von den Großeltern zu 
erwarten ist, gefährdet. 

Einige Zeit später findet zwischen dem Pfarrer und dem Regional- 
bischof, auf Bitten des Pfarrers, ein weiteres Gespräch statt, leider ohne 
Konsens: Der Bischof hält daran fest, daß einem Pfarrer nicht das Recht 
zustehe zu entscheiden, ob er den Empfang eines Sakramentes gewähren 
kann oder nicht. 

Wurde nur aneinander vorbeigeredet, oder gibt es sachlich berechtigte 
Differenzen, etwa in der Auslegung des Kirchenrechts? Jedenfalls hat- 
ten die Seelsorger vor Ort das Nachsehen. Vielleicht ist die entschei- 
dende Frage die: Ist die Taufe in jedem Fall sinnvoll, auch wenn eine re- 
ligiöse Erziehung in keinster Weise zu erwarten ist? Letztlich ist das eine 
Anfrage an unser Gottesverständnis. 

Deutsche Kirche - wohin? 
Apostolische Orden - für welche Kirche? 
Norbert Lohfink, Frankfurt1 

Die deutsche Kirche hat in den letzten Jahren etwas erlebt, was ihr so 
noch nicht begegnet ist. Aus den Kirchen anderer Kontinente werden 
Fragen gestellt. Nicht an die deutsche Kirche allein, auch an die ande- 

1 Diese Überlegungen wurden ursprünglich für ein Treffen von Mitgliedern des Jesuitenor- 
dens ausgearbeitet. Das erklärt die Tatsache, daß eine Rede des Generaloberen des Jesui- 
tenordens als Leitfaden dient. Die Überlegungen werden hier veröffentlicht, weil die be- 
sprochenen Fragen keineswegs spezifisch für den Jesuitenorden sein dürften. - Es sei 
betont, daß es sich um die persönliche Sicht des Verfassers handelt, nicht etwa um ein ge- 
meinsam ausgearbeitetes Dokument. 



Deutsche Kirche 359 

ren europäischen Kirchen und an die Kirchen Nordamerikas richten 
sich diese Fragen. Aber doch auch speziell an die deutsche Kirche. 

Wir werden gefragt, ob wir denn angesichts der Not in der Welt un- 
sere Aufgabe als Kirche erfüllen. Die Theologen der Befreiung sprechen 
diese Fragen aus. Aber nicht nur sie. Auch manche Bischöfe ihrer Län- 
der. Durch die Medien dringen die Fragen bis ans Ohr aller deutschen 
Katholiken. Die Fragen tun weh. 

Fragen an die deutsche Kirche - früher einmal 

Zum letzten Mal wurde die deutsche Kirche durch Fragen von außen in 
Frage gestellt, als der 2. Weltkrieg zu Ende war und vor aller Welt offen- 
lag, welch unsägliches Leid unser Land über die Nationen Europas, ja 
der ganzen Welt, vor allem über das jüdische Volk gebracht hatte. Wo 
war die Kirche gewesen? War die Kirche nicht mitangeklagt? 

Mit dieser Frage ist die deutsche Kirche damals fertiggeworden. Und 
zwar gewissermaßen zweistimmig. Sie hat sich als mitschuldig bekannt, 
wenn auch nicht gerade sehr laut. Zugleich aber konnte sie darauf hin- 
weisen, daß sie in einer dunklen Welt des Schreckens auf ihre Weise 
trotzdem eines der wenigen Lichter geblieben war, die geleuchtet hatten; 
daß sie für viele Menschen noch der letzte Raum der Zuflucht und der 
Wahrheit gewesen war; daß sie auch Märtyrer gehabt hatte und viele be- 
kannte und unbekannte Bekenner des Glaubens. Vor allem war sie, 
durch enge Verbindung mit einer christlichen Partei, die den Wiederauf- 
bau nach dem Krieg entscheidend trug, bald dessen sicher, daß sie sich 
weniger mit der Vergangenheit als mit der Zukunft zu beschäftigen habe 
und sich darauf konzentrieren müsse, einen Staat und eine Gesellschaft 
mitzuerbauen, die endlich nach christlichen Grundsätzen funktionieren 
sollten. 

Lassen wir es offen, ob diese Bewältigung der Frage sachgemäß und 
genügend war. Manchmal haben wir sicherlich das Gefühl, noch sei 
nicht alles wirklich erledigt. Am 2. und 3. Mai 1987 wurden Edith Stein 
und Rupert Mayer seliggesprochen. Haben wir den Sinn dieses Vor- 
gangs zu deuten versucht? Ist er eine Bestätigung der damaligen Ant- 
wort der Kirche auf die Anfragen der ersten Nachkriegserschütterung? 
Oder ist er eine Aufforderung für heute? Vielleicht, daß wir heute un- 
sere Situation in unserer Gesellschaft von neuem überdenken, diese als 
Christin und Jüdin zugleich in denTod gehende Frau und diesen zum 
härtesten Widerstand bereiten Mann also auf eine ganz neue, heute von 
uns geforderte Weise nachzuahmen versuchen? 

Seit dem Nachkriegswiederaufbau ist die deutsche Kirche in der wei- 



Norbert Lohfink 360 

ten Welt lange Zeit eher als etwas Positives erschienen. Um nur zwei 
hervorragende Dinge zu nennen: durch ihre internationalen Hilfswerke 
und durch ihre Theologie. Die deutschen Katholiken haben mit dem 
Reichtum, den ihnen ihr •Wirtschaftswunder" bescherte, nicht zurück- 
gehalten. Vor allem durch die drei großen Werke Missio, Adveniat und 
Misereor haben sie die Dritte Welt daran Anteil nehmen lassen. Dafür 
ist von dort aus auch immer neu gedankt worden. Auch viele Beziehun- 
gen haben sich in diesen Zusammenhängen geknüpft. 

Sodann ist Deutschland, zum Teil durch die evangelische Theologie 
herausgefordert, zum Teil durch die Arbeitsbedingungen der deutschen 
Theologischen Fakultäten begünstigt, stets eines der großen Zentren der 
theologischen Arbeit gewesen. Die deutsche Kirche hat Theologen her- 
vorgebracht, die für die ganze Welt wichtig wurden. Man braucht nur 
Karl Rahner zu nennen. Er und viele andere deutsche Theologen haben 
die Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils wesentlich mitbe- 
stimmt und sind so zu einem Segen für die Weltkirche geworden. Sehr 
viele Theologen der Dritten Welt, darunter auch bedeutende Vertreter 
der Theologie der Befreiung, haben an deutschen Hochschulen studiert. 
Doch genau von ihnen kommt in den letzten Jahren die Anfrage an die 
deutsche Kirche. Wie lautet sie? 

Die neue Anfrage 

Ist sich die deutsche Kirche dessen genügend bewußt, daß sie im Zen- 
trum eines weltweiten Wirtschaftssystems lebt, dessen Peripherie durch 
dieses Zentrum armgehalten und ausgebeutet wird? In dieser Peripherie 
der Wohlstandswelt haben die Gläubigen neu zur Botschaft des Glau- 
bens gefunden. Dort entsteht wieder vitales Christentum. Denn dort hat 
die Kirche sich zu einer •Option für die Armen" entschlossen. Wie rea- 
giert die deutsche Kirche auf diese Nachricht von der •Option für die 
Armen" in der Weltperipherie? Da sie ja im gleichen ausbeuterischen 
System lebt und, weil in dessen Zentrum angesiedelt, von ihm durchaus 
auch profitiert: Wäre sie nicht aufgefordert, sich dieser •Option für die 
Armen" anzuschließen? Das könnte sicherlich bei uns nicht das gleiche 
bedeuten wie in den Länder der Peripherie. Wir können auch keine An- 
weisungen erteilen, wie die •Option für die Armen" in Deutschland aus- 
sehen müßte. Aber zweifellos müßten die Gestalt der deutschen Kirche, 
ihre Beziehung zu den Kirchen der armen Welt, aber auch die in 
Deutschland betriebene Theologie sich wahrnehmbar verändern. Die 
Veränderung hätte auf jeden Fall den Charakter einer neuen Bekehrung 
zum Evangelium. 



Deutsche Kirche 361 

P. Kolvenbach, der Generalobere der Gesellschaft Jesu, hat sich diese 
Anfragen auf seiner Kölner Rede am 12. August 1985 zu eigen ge- 
macht2: •Von der Kirche des Südens, der sogenannten Dritten und Vier- 
ten Welt, werden heute wichtige Anfragen an die Kirche des Nordens, 
der Ersten Welt, also an die europäischen Kirchen und an die Kirche 
Nordamerikas gestellt. Denn in der Kirche der Armen, besonders in der 
Kirche Lateinamerikas, haben die Gläubigen neu ,zur Botschaft des 
Glaubens' gefunden. Dort entsteht ein lebenskräftiges Christentum, weil 
dort die Kirche, wie der Papst das gewollt hat, eine ,Option für die Ar- 
men' vollzogen hat. Wie stehen die Kirchen Westeuropas zu dieser Op- 
tion für die Armen' in den Schwesterkirchen der Dritten und Vierten 
Welt? Wären sie nicht heute gerufen, diese ,Option für die Armen' mit- 
zuvollziehen? Die Kirchen, die diese Option gewählt haben und in ihrer 
Weise verwirklichen, können uns auch nicht sagen, was die ,Option für 
die Armen' in Europa bedeuten müßte, wie sie gelebt und verwirklicht 
werden müßte. Aber sie müßte uns etwas bedeuten, gerade weil die Kir- 
che eine weltweite Dimension hat." (7) 

Wie reagiert man auf einen Aufruf zur Bekehrung? 

Es heißt, daß der Kardinal von Köln auf diese Rede ein recht langes 
Dankeswort folgen ließ, bei dem aber auch ein wenig Wasser in den 
Wein floß. Und im allgemeinen hat man den Eindruck, daß die deutsche 
Kirche solche Anfragen aus den bisher so edel von uns betreuten Kir- 
chen anderer Erdteile eher mit einer gewissen Verlegenheit zur Kenntnis 
nimmt. Diejenigen, die sich schnell zu innerdeutschen Sprechern der 
Anfragen gemacht haben, sind vor allem junge und linksstehende Men- 
schen, die in der offiziellen Kirche und bei der Masse der Katholiken 
nicht viel gelten, ja dort selber in Frage gestellt werden. 

Der deutsche Durchschnittskatholik scheint nicht so ohne weiteres 
einzusehen, warum das Geld, das er nach seinem Gefühl reichlich für 
Misereor und Adveniat spendet, nicht genügen sollte, um ein reines Ge- 
wissen zu behalten. Die Bischöfe und repräsentativen Laien scheinen 
untereinander und auch jeder in seinem eigenen Herzen gespalten und 
hin- und hergerissen zu sein. Man vernimmt einerseits Töne der Selbst- 
rechtfertigung, andererseits abstrakte Zustimmung, die aber offenbar 
nicht weiß, wie sie mit so etwas Ungewohntem wie einem Aufruf zur Be- 
kehrung aus dem Munde bisher Betreuter konkret umgehen soll. 
2 Die Rede war öffentlich, ist aber in ihrem vollen Wortlaut nur in einem Privatdruck in- 
nerhalb des Jesuitenordens verbreitet worden. Aus ihm wird im folgenden unter Angabe 
der jeweiligen Seitenzahl direkt im Text zitiert. 



Norbert Lohfink 3^2 

Was die Gesellschaft Jesu in Deutschland angeht, so mag es Äußerun- 
gen einzelner Jesuiten zur Sache geben. Daß der Orden als Gemein- 
schaft diese Fragen zu einem Thema der Reflexion gemacht und von 
dort aus seine apostolische Tätigkeit einer Überprüfung unterzogen 
hätte, wird niemand behaupten können. Eher sind wir alle, nachdem die 
Medienaufregung um die Theologie der Befreiung vorüber war, wieder 
zur Tagesordnung übergegangen. 

Warum sind die Christen des Nordens so machtlos? 

Es hat auch keinen Sinn, sein Gewissen dadurch zu beruhigen, daß man 
in Ordenshäusern gelegentliche fleischlose Mahlzeiten einführt oder 
daß man sich damit tröstet, daß einzelne Mitbrüder hierzulande im Be- 
reich von Randgruppen tätig sind. Es geht um Grundsätzliches. 

Denn: •Wie ist es möglich, daß es in Europa und Nordamerika so 
viele Christen gibt, und dennoch sind Not, Elend und Leid auf der süd- 
lichen Seite des Erdballes erschreckend groß und werden nicht gerin- 
ger? Ob nun die Dependenztheorie, nach der die wirtschaftlichen Ent- 
scheidungen des Nordens die Wirtschaft des Südens bestimmen und der 
Norden reich ist auf Kosten des Südens, ob nun diese Theorie stimmt 
oder nicht, eine Einheit stellt unsere Welt inzwischen mehr und mehr 
dar, und im Norden werden die Entscheidungen über unsere Welt ge- 
fällt, durch die ganze Länder und Kontinente in ihren Lebensmöglich- 
keiten steigen oder fallen. Warum also können so viele Christen in den 
reichen Gebieten nichts an der Situation der armen Teile der Welt än- 
dern? Wieso sind die vielen Christen des Nordens so ohne Einfluß? 
Oder sehen die Christen in Europa keine Beziehung der Verantwortung 
zwischen ihrem Christsein und den Bereichen des Lebens, durch die sie 
in Politik, Wirtschaft, Gesellschaft verflochten sind und auf die sie doch 
auch Einfluß nehmen?" (7) 

Jeder Verweis auf unsere Hilfswerke muß angesichts solcher Fragen 
verstummen. Sie schaffen das, was uns zahlreichen angeblichen Chri- 
sten Europas hier angemahnt wird, ja offenbar nicht, so segensreich ihre 
Taten im einzelnen immer wieder sind. Es geht nicht darum, ob wir an 
der Elend produzierenden Weltmaschine vorbei vielleicht doch noch ein 
wenig Not lindern, sondern um das Problem, warum wir Christen trotz 
unserer so großen Zahl und unserer so hohen Geltung in unseren Län- 
dern nicht in der Lage sind, in das Räderwerk dieser Maschine einzug- 
reifen. So viele •Christen" es bei uns geben mag - wir sind offenbar 
machtlos. Genau wie die Christen vom Typ eines Las Casas, als Europa 
den lateinamerikanischen Subkontinent •kolonisierte". 



Deutsche Kirche 363 

Aber P. Kolvenbach urgiert seine Frage: •Und selbst wenn es so wäre, 
daß die Christen der nördlichen Halbkugel bedauerlicherweise einfach- 
hin machtlos sind gegenüber den Mächten, die unsere Welt beherrschen, 
daß sie wirklich nichts am Elend der südlichen Halbkugel ändern kön- 
nen: Warum können dann Christen des Südens bei denen des Nordens 
nicht wenigstens lernen, wie sie mit dieser mächtigen, oft grausamen 
und zerstörerischen technischen Zivilisation umgehen können, wie sie 
diese Mächte menschlich und christlich bestehen können, die aus dem 
Norden in den Süden gekommen sind und dort immer tiefer alles durch- 
dringen? Oder sind die Christen des Nordens mit alledem denn einfach 
einverstanden? Sie kennen diese Mächte doch seit langer Zeit. Haben 
sie nie Widergöttliches, Unmenschliches an alledem entdeckt? Und wie 
haben sie darauf reagiert?" (8) 

Diese Fragen sind da. Sie werden zu Recht gestellt. Sie richten sich an 
alle Kirchen der reichen Länder des Nordens, aber sie richten sich dabei 
in einer besonderen Weise an die deutsche Kirche - weil unser Land zu 
den reichsten und typischsten Ländern dieser technischen Zivilisation 
gehört, und weil gerade wegen unserer großen Hilfswerke und wegen 
unserer bedeutenden Theologen so viele Kirchen der Dritten Welt auf 
uns noch mehr als auf andere schauen. Und nochmals mehr, weil wir 
uns in unserer Mehrheit doch wohl immer noch durch eine Partei reprä- 
sentiert fühlen, die sich •christlich" nennt und die in der Tat nach dem 
Krieg angetreten war, eine neue Gesellschaft und Wirtschaft aus christli- 
chem Geist zu errichten. 

Wenn der Schrei der Armen aus der Dritten Welt kein Theaterdonner 
ist, müssen wir doch beginnen, am Verhältnis der Christen zu der bei 
alledem herausgekommenen Gesellschaft einiges in Frage zu stellen. 
Aber wir verhalten uns, als seien wir, von dem Protest gegen den Para- 
graphen 218 abgesehen, mit unserer Welt einverstanden. Wenn die deut- 
sche Kirche in ihren Repräsentanten sich bedeckt hält, sollten auf jeden 
Fall wir Ordensleute versuchen, das Schweigen zu durchbrechen - selbst 
wenn der Preis dafür hoch ist. 

Die der Kirche zugeteilte Rolle in der Gesellschaft 

P. Kolvenbach geht in diesem Zusammenhang auf die Rolle ein, die der 
•Religion" und damit der Kirche in der bürgerlichen und nachbürgerli- 
chen Gesellschaft zugeteilt wird und die die Kirche bei uns offenbar ak- 
zeptiert hat. In der Tat wird man bis auf den Grundansatz unserer heuti- 
gen Gesellschaftskonstruktion zurückgehen müssen, um die Wunden, 
auf die die Anfragen der Dritten Welt weisen, und die Wehrlosigkeit des 



Norbert Lohfink 354 

Glaubens gegen das wirtschaftliche System unserer Welt, das hier Reich- 
tum, dort Armut produziert, richtig einordnen zu können. 

In den Zentren der Welt hat sich offenbar eine Form der Gesellschaft 
entwickelt, die dem Glauben jeden Einfluß auf die Wirtschaft, die Poli- 
tik und viele andere Lebensbereiche nimmt. Die Idee, die in Deutsch- 
land auf seiten der Kirchen noch den Wiederaufbau nach dem Krieg be- 
herrscht hat - daß man nämlich •christliche Prinzipien" in die neu zu 
gestaltende deutsche Gesamtgesellschaft" einbringen könne, vor allem 
auf dem Weg der christlich auftretenden Parteien -, hat sich offenbar 
weitgehend als Täuschung erwiesen. Deutschland gehört mit anderen 
europäischen Ländern und mit den Ländern Nordamerikas zu denjeni- 
gen Regionen der Welt, wo die nachbürgerliche •komplexe" Gesell- 
schaft am meisten ausdifferenziert und entwickelt ist. Und es stellt sich 
einfach die Frage, ob und wie sie sich mit dem Evangelium verträgt. 

In dieser Form der Gesellschaft sind die einzelnen Bereiche menschli- 
cher Interaktion gewissermaßen verselbständigt und folgen jeweils ihrer 
eigenen, •regionalen" Logik. Es wird auch jeweils ein eigenes Wertesy- 
stem entwickelt. Das Gesamtsystem ist in eine Reihe von miteinander 
kommunizierenden Subsystemen aufgelöst. Eines davon ist dann auch 
das religiöse. Es ist aber nur noch für ganz bestimmte Dinge zuständig, 
die in der Hauptsache in den umfassenderen Bereich der Freizeitgestal- 
tung gehören. 

Das religiöse Subsystem verwalten faktisch vor allem die Kirchen. 
Doch ist es gleichgültig, ob es eine ist oder mehrere sind. Die Kirchen 
könnten auch durch andere •Agenturen" ersetzt werden. Diese formie- 
ren sich auch schon langsam, wie im Augenblick zum Beispiel im Be- 
reich des Beerdigungswesens. 

Für das Gesamtsystem ist der religiöse Bereich wichtig, weil die Men- 
schen vom religiösen System her die Zusage empfangen, daß alles einen 
letzten Sinn habe und daß es sich deshalb lohne zu leben. Eine solche 
Versicherung braucht die Gesamtgesellschaft, um funktionieren zu kön- 
nen. Ferner müssen die einzelnen Menschen an Krisenpunkten ihres Le- 
bens, wenn die metaphysische Angst sie anweht, etwa bei Geburt, Hoch- 
zeit, Krankheit und Tod, durch religiöse Riten gehalten und getröstet 
werden. Religiöse Riten können auch bestimmten Gruppen der Bevölke- 
rung am Wochenende die Freizeit verschönern. In die innere Logik und 
die Werteskalen der anderen Bereiche, vor allem der Wirtschaft, der Po- 
litik, der Erziehung, aber auch etwa der Intimität (ich meine die mo- 
derne Kleinfamilie), hat die Religion dagegen nicht hineinzureden. 

Deshalb ist in Deutschland genauso wie in vielen anderen Ländern 
die Kirche einerseits durchaus geachtet und erwünscht, andererseits 



Deutsche Kirche 365 

aber völlig einflußlos, sobald es nicht mehr um die den Kirchen von der 
Gesellschaft zugeteilten Aufgaben geht. Selbst eine Familien- und Ge- 
sundheitsministerin, die dem Zentralkomitee der Deutschen Katholiken 
angehört, legt sich sofort mit den Bischöfen öffentlich an, wenn diese ihr 
in Aktionen hineinreden wollen, die den Intimbereich betreffen. Sobald 
ein Bischof in einer Predigt ein kritisches Wort über die Wirtschaft sagt, 
reist ein hoher Industrievertreter nach Rom und bittet Kardinal Ratzin- 
ger höflichst um eine Interpretation. 

Wir sollten solche Erfahrungen nicht als ungewöhnliche Einzelfälle 
interpretieren, sondern als Ausdruck dessen, was heute wie selbstver- 
ständlich das öffentliche Bewußtsein prägt. Sobald Papst oder Bischöfe 
ihre Stimme erheben und zu Fragen anderer gesellschaftlicher Bereiche 
als des religiösen Stellung nehmen, vor allem wenn es um Wirtschaft 
und Politik geht, aber selbst wenn es die Spielregeln des Umgangs der 
Geschlechter miteinander betrifft, verhallt ihr Wort ungehört. Ja, man 
sagt ihnen oft recht grob und eindeutig, das gehe die Kirche nichts an, 
sie sei allein für das •Religiöse" da. •Ora et labora" als Prinzip gesell- 
schaftlicher Arbeitsteilung! 

Ich meine, Papst und Bischöfe haben noch nicht wirklich begriffen, 
was sich gegenüber früher verändert hat. Vor allem haben sie noch gar 
nicht begriffen, warum auch die meisten Christen bei kirchlichen Äuße- 
rungen zu ethischen, aber nicht strikt religiösen Themen das Wort des 
Lehramtes nicht mehr akzeptieren. 

Es ist ihnen offenbar noch nicht klargeworden, daß auch die meisten 
Christen sich auf die neue Gesellschaftskonstruktion voll eingestellt ha- 
ben. Sie •brauchen und lieben die Kirche. Aber nur noch für den religiö- 
sen Bereich. Und sie merken nicht, daß der Glaube das Ganze des 
menschlichen Daseins, auch das Gesellschaftliche, durchdringen und 
verwandeln müßte, um katholisch zu sein." (8) 

Weil das so ist, läuft das Gesamtsystem unserer Welt nach einer Lo- 
gik, auf die die vielen Christen der nördlichen Halbkugel genausowenig 
Einfluß haben wie die Opfer dieses Systems im Süden. Die Anfrage an 
uns Christen des Nordens lautet im Grunde, ob wir nicht endlich den 
für den christlichen Glauben untragbaren Grundansatz des Systems, in 
dem wir leben, erkennen und ob wir nicht beginnen könnten, uns dage- 
gen zumindest zu wehren. Müßten wir nicht einsehen, daß es Verrat an 
der Offenbarung Gottes und am Glauben ist, wenn eine Kirche darauf 
eingeht, sich zum •religiösen Subsystem" einer •komplexen Gesell- 
schaft" machen zu lassen? 



Norbert Lohfink ^(,6 

Keine Entwicklung ist unwiderruflich 

Das System ist keineswegs unwiderruflich etabliert. Es wird von recht 
starken Bewegungen unterlaufen, und oft sind es sogar ausgesprochen 
religiöse Bewegungen, wenn es sich auch um eine diffuse und kirchen- 
fremde Religiosität handelt - fernöstlich, tiefenpsychologisch, esote- 
risch, naturreligiös-alternativ, wie auch immer. Aber offenbar haben wir 
Christen noch kaum bemerkt, was vor sich gegangen ist. Während an- 
dere längst am Auswandern sind, nehmen wir das, was generell der Fall 
ist, einfach als normal hin. Wir sagen uns nicht einmal, daß das Verhäl- 
nis von Religion und Gesellschaft keineswegs immer so definiert war 
wie heute in der •komplexen Gesellschaft". 

Keine archaische oder antike Gesellschaft hat ein nur mit religiösen 
Funktionen betrautes Subsystem aus dem gesellschaftlichen Gesamtsy- 
stem ausdifferenziert. Religion und Gesellschaft waren deckungsgleich. 
Auch die Wirtschaft, die Politik, die Kultur und die Liebe waren religiös 
durchwirkt und umstrahlt. 

Das war auch noch im Mittelalter so. Das ist selbst heute noch so in 
weiten Teilen der Welt. Ganz zu schweigen von all den archaischen Ge- 
sellschaften der Dritten Welt, die erst in unserem Jahrhundert durch den 
Einbruch der technischen Zivilisation vernichtet werden: Wir brauchen 
nur an den wieder so mächtig und selbstbewußt werdenden Islam zu 
denken. Mit den türkischen Gastarbeitern und ihrem oft massiven Fun- 
damentalismus läßt er sich inzwischen in unserem eigenen Land haut- 
nah erleben. Im Islam durchformt die Religion alle Dimensionen der ge- 
sellschaftlichen Wirklichkeit. Von einem •religiösen Subsystem" kann 
keine Rede sein. Offenbar ist es dem Islam auch möglich, sich die aus 
dem Westen kommende Technik anzueignen, ohne seine religiös-gesell- 
schaftliche Einheit preiszugeben. 

Im Grund gelangt auch in faschistischen und sozialistischen Systemen 
die neuzeitliche Gesellschaft wieder zu einer alles durchdringenden Re- 
ligion. Gerade darin dürfte die erstaunliche Verführungskraft dieser 
Krankheiten unseres Jahrhunderts liegen. Allerdings ist die •Religion" 
dieser Gesellschaftsformen eine Perversion wirklicher Religion. Eine na- 
tionalistische, rassistische oder atheistische Gesamtdeutung der Wirk- 
lichkeit will alle Dimensionen des Lebens prägen und beansprucht sa- 
kralen Glanz. 

Außerdem geschieht das hier ebenso wie im Islam und in den Syste- 
men der Antike und des Mittelalters im Rahmen einer Gesellschaft, die 
staatlich organisiert ist. •Staat" besagt aber zum Beispiel eine im System 
selbst angelegte Drohung mit Gewalt, besagt die Aufhebung menschli- 



•jf.n 
Deutsche Kirche 

eher Gleichheit durch Systeme der Über- und Unterordnung. Der Staat 
als alles allein beherrschende Gesellschaftsgestalt mag mit anderen re- 
ligiösen Ansätzen identifizierbar ein, aber er ist es nicht mit dem von der 
Bergpredigt und der Predigt Jesu herkommenden christlichen Glauben. 

Genau besehen müssen wir Christen die neuzeitliche Entwicklung, 
die nach den bitteren Erfahrungen des Mittelalters und der Religions- 
kämpfe der beginnenden Neuzeit die Religion und den Staat auseinan- 
dernahm und zu einer pluralistischen Gesellschaft führte, um des christ- 
lichen Glaubens willen voll bejahen. Der christliche Glaube braucht 
gesellschaftliche Dimension, doch kann er nicht •Staatsreligion" sein. 
Die von ihm getragene gesellschaftliche Wirklichkeit muß anders ausse- 
hen als ein •Staat". Was in den islamischen Teilen der Welt in unseren 
Jahren aufwächst, diese neuartige Einheit von Staat, Glaube und moder- 
nen technischen Möglichkeiten, kann uns nur Furcht und Schrecken 
einjagen, und die im Grund •religiös" totalitären Staaten des Ostens tun 
das ja seit langem nicht minder. 

Eine offene Alternative 

Was ist nun also? Können wir nur zwischen einer •Staatsreligion" und 
einer •komplexen Gesellschaft", in der die Kirche fast wie einst im Drit- 
ten Reich nur noch in der Sakristei etwas zu sagen hat, wählen? Für 
viele, die überhaupt bis zu dieser Klärung des Fragestandes vorgedrun- 
gen sind, sieht das so aus, und dann entscheiden sie sich doch lieber für 
die komplexe Gesellschaft als für den Rückfall in ein durch die Mittel 
der modernen Technik wahrhaft erschreckend gewordenes •Mittelal- 

ter". 
Doch ich glaube, sie täuschen sich. Die Regionalisierung des Religiö- 

sen ist nicht ein eisernes Geschichtsgesetz. Die Zwangsidee einer natur- 
notwendigen Evolution sitzt uns leider fast allen im Nacken. Die Sozio- 
logen reden sie uns immer von neuem ein. Dann wäre die einmal er- 
reichte Komplexität der Gesellschaft natürlich nie mehr rückgängig zu 
machen. Sie wäre auch das bisher schlechthin Beste, was gesellschaftlich 
denkbar ist. Es bestünde gar kein Grund zu wünschen, daß an ihre Stelle 
ein anderes gesellschaftliches System träte, außer es wäre nochmals 
komplexer. 

Doch wer beweist dieses unbeweisbare Axiom? Wer beweist auch hi- 
storisch, daß es in der modernen Gesellschaft, in der es mit Recht (wie 
auch das Zweite Vatikanische Konzil betont hat) zu einer pluralistischen 
Gesamtstruktur der Gesellschaft gekommen ist, zugleich notwendig zu 
einem System kommen mußte, in dem der Religion, und sei sie in vielfa- 



Norbert Lohfink 3go 

eher Gestalt zugelassen, der Zusammenhang mit den anderen Dimensio- 
nen der gesellschaftlichen Existenz abgeschnitten werden muß? Könnte 
es also nicht doch einen •dritten" Weg geben? 

Mit einem solchen Weg zu rechnen und ihn zu initiieren wäre der 
christliche Auftrag. •Die Christen müßten es sich im Rahmen der beste- 
henden pluralistischen Gesellschaft herausnehmen, gesellschaftliche Le- 
bensformen zu entwickeln, die nicht nur eine bestimmte gesellschaftli- 
che Funktion erfüllen, wie etwa die Befriedigung der sogenannten re- 
ligiösen Bedürfnisse, sondern den Glauben auch die anderen gesell- 
schaftlichen Bereiche durchdringen lassen, wie das Politische, die Wirt- 
schaft, die Erziehung und die Freizeit." (9) 

Pluralismus bedeutet vom Begriff her nicht notwendig rein funktio- 
nale Differenzierung. Er kann genauso als Überdachung verschieden- 
artiger, in sich jeweils vielfunktionaler Subsysteme gedacht werden. 
Nichts steht also dem im Weg, daß die Christen innerhalb unserer Ge- 
sellschaft versuchten, gesellschaftliche Ansätze zu entwickeln, die den 
Glauben nicht in einem rein religiösen Raum inhaftieren. 

Natürlich wären derartige Subgestalten innerhalb der jetzigen, als 
komplex ausgeformten pluralistischen Gesellschaft so etwas wie •ge'gen- 
gesellschaftliche" Ansätze. Sie hätten zweifellos mit der ganzen Härte 
der Reaktion zu rechnen, die jede Gesellschaft automatisch entwickelt, 
sobald in ihrem Schoß etwas heranwächst, das sie von ihrem eigenen 
Ansatz her als Monstrum betrachten muß. In solchen Fällen neigt sie so- 
fort zum Abortus. Allerdings: Wenn der nicht gelingt, ist sie auch zum 
Kompromiß bereit. Dann setzen üblicherweise dialektische Prozesse ein, 
die das Gesamtsystem so abwandeln, daß es mit dem neuen •Kind" ko- 
existieren kann. Auf so etwas wäre zu hoffen. Da der Kirche verheißen 
ist, daß die Tore der Totenstadt sich niemals hinter ihr schließen werden 
(vgl. Mt 16,18), dürfen wir auch wirklich hoffen. 

Natürlich geriete die Kirche in Deutschland dann, gesellschaftlich ge- 
sehen, in die Nähe von Gruppen, die sich •alternativ" nennen und den 
meisten Katholiken offenbar ein Greuel sind. Denn auch bei den •alter- 
nativen" Initiativen werden ja oft Grundansätze der komplexen Gesell- 
schaft in Frage gestellt und Bereiche des Lebens wieder zusammenge- 
holt, die unsere Gesellschaft längst auseinandergenommen hatte. So 
etwa, wenn versucht wird, Beruf, Wohnung und Familienleben wieder 
zu einer räumlichen und zeitlichen Einheit zusammenwachsen zu lassen. 

Aber es ist einerseits keineswegs ausgemacht, daß eine wirklich vom 
christlichen Glauben her ansetzende gegengesellschaftliche Dynamik zu 
dem gleichen äußeren Erscheinungsbild führen müßte, das die •Grü- 
nen" und die •Alternativen" bieten. Andererseits müßten sich manche 



Deutsche Kirche 369 

Christen fragen, ob hinter ihren spontanen Ablehnungsreaktionen gegen 
alles •Alternative" nicht ein geheimes Ahnen steckt, daß sie als Christen 
eigentlich längst schon ähnliche Kühnheiten gegenüber der bestehenden 
Gesellschaft hätten wagen müssen und daß leider nur stets ihr bürgerli- 
cher Anpassungsdrang die Oberhand behalten hatte. Im übrigen führt 
uns der Durchsetzungserfolg vieler •alternativer" Initiativen ja vor, daß 
unsere faktische Gesellschaft offenbar durchaus bereit ist, um des Plura- 
lismus willen bestimmte Elemente der funktionalen Komplexität zugun- 
sten einer eher segmentären Pluralität wieder zu reduzieren. 

Alles muß von unten her beginnen 

Die alternativen Bewegungen dieser Jahre zeigen uns auch, wie allein 
ein solcher gesellschaftlicher Neuansatz in Gang kommen kann: näm- 
lich von unten her und mit kleinen Gruppen beginnend. So etwas läßt 
sich nicht propagieren oder von oben her organisieren. Es muß Men- 
schen geben, die es wagen, anders zu leben als die Vielheit. Das sind zu- 
nächst immer nur wenige - und dann muß sich zeigen, ob Beispiele 
Schule machen. 

So könnten auch in unserem Falle nicht etwa die deutschen Bischöfe 
bei ihrer Jahresversammlung in Fulda beschließen, von nun an sollten 
die Katholiken von einem anderen gesellschaftlichen Grundansatz her 
leben. Sie können es vielleicht an diesem Ort als einen Wunsch und eine 
Notwendigkeit formulieren. Aber sie werden schon nicht sagen können, 
wie man das anfängt. In dieser Frage kommt es darauf an, daß von un- 
ten angefangen wird. 

Auch die apostolischen Orden können nicht einfach beschließen, die 
deutsche Kirche solle nun einen neuen Grundansatz bekommen. Sie 
können es noch weniger als die Bischöfe, denn sie sind als Nachfolger 
der Wanderapostel zum Dienst an Gemeinden bestimmt, nicht aber 
dazu, selbst eigentliche Gemeinden zu sein oder zu leiten. Andererseits 
sollten ja gerade sie den Gemeinden des Messias helfen, das zu werden, 
was sie sein sollen. So hängen sie doch zutiefst in allem drin. 

Auf jeden Fall sind wir jetzt beim Thema •Gemeinden". Denn wenn 
Veränderungen von unten kommen müssen und nur klein anfangen kön- 
nen, dann können nur neue •Gemeinden" der Ort sein, wo der Glaube 
wieder alle Lebensbereiche integrieren und die Kirche unserer komple- 
xen Gesellschaft gegenüber als Gegengesellschaft neue Gestalt gewin- 
nen kann. Das bringt uns zu denen zurück, deren Anfrage an die deut- 
sche Kirche all diese Überlegungen ausgelöst hat: zu den Befreiungs- 
theologen. Die Gemeinden unserer Kirche in unserem Land sind durch- 



Norbert Lohfink 370 

aus an unsere herrschende Gesellschaft angepaßt. So fragen wir ja of- 
fenbar nach einem neuen Typ von Gemeinde. Die Theologen der Befrei- 
ung, die unsere Kirche in Frage stellen, sind selbst eng mit einem neuen 
Typ von Gemeinde verbunden, in Lateinamerika •Basisgemeinden" ge- 
nannt. 

Wo sind eure neuen Gemeinden? 

In der Tat ist ja in Lateinamerika und bald darauf in vielen Ländern der 
Dritten Welt gleichzeitig mit der Theologie der Befreiung und oft nicht 
ohne Zusammenhang mit ihr die Basisgemeindenbewegung entstanden, 
die inzwischen in manchen Ländern, etwa in Brasilien oder auf den 
Philippinen, das Bild der Kirche wahrlich verwandelt. Können die Ba- 
sisgemeinden Wegweiser sein, wenn wir nach einer neuen Gestalt von 
Kirche fragen? 

Die Basisgemeinden sind sicherlich zunächt einmal durch ihre Klein- 
heit zu definieren - es sind so kleine Zusammenschlüsse, daß jeder je- 
den kennen kann und sich so echte menschliche Beziehungen entwik- 
keln können. Außerdem sind sie dadurch gekennzeichnet, daß nicht 
mehr eine größere Gruppe, genannt •Laien", durch eine kleinere 
Gruppe, genannt •Klerus", religiös versorgt und betreut wird, sondern 
daß alle, je nach den eigenen Gaben, aktiv werden. 

Doch zumindest in vielen Fällen haben diese beiden Elemente gera- 
dezu selbstverständlich schon ein drittes hervorgebracht: Das lebendige 
Geschehen in der Gemeinde beschränkt sich in keiner Weise mehr auf 
das, was wir im Sinn der komplexen Gesellschaft als •religiös" bezeich- 
nen würden, sondern es erfaßt weitere Dimensionen des menschlichen 
Zusammenlebens und bringt alles in eine neue Ganzheit. Das heißt, hier 
entsteht genau das, was wir als Desiderat in der augenblicklichen gesell- 
schaftlichen Großkonstellation erkannt haben. Der Glaube hebt die Re- 
gionalisierung der einzelnen gesellschaftlichen Funktionen auf und 
kann auch wieder Dinge wie wirtschaftliches, politisches, familiäres und 
gestalterisches Verhalten prägen. Das alles im kleinen Anfang von unten 
her. Aber genau so geht es, nicht anders. Das war immer der christliche 
Weg, weil alles, was mit dem Glauben zusammenhängt, auf reiner Frei- 
willigkeit beruht. 

Es ist also durchaus sachgemäß, wenn Theologen und Bischöfe der 
Dritten Welt dann, wenn sie die europäische Kirche auffordern, über 
die eigene Aufgabe in der jetzigen Weltlage nachzudenken und sich zum 
Evangelium zu bekehren, oft auch auf die in ihren Ländern entstande- 
nen Basisgemeinden aufmerksam machen. Manchmal fragen sie dann, 



Deutsche Kirche 371 

•warum es bei uns so wenig solche Gemeindebewegung gibt, die nicht 
ein Abklatsch anderer sein dürfte, sondern eben europäisch geprägt ist. 
Das ist in der Tat eine entscheidende Frage. Es ist unsere Grundfrage, 
nur in einer konkreteren Gestalt. Wäre es nicht möglich und nötig, daß 
auch in West-Europa eine breite Bewegung von Gemeinschaften und 
Gruppen entstünde, die dazu führen könnte, daß die dem Glauben ent- 
rissenen Bereiche des menschlichen Lebens wieder in das eine Leben 
des Glaubens integriert werden?" (10) 

Europa kann sich nicht ausklammern 

Manchmal lese ich verzagte Bemerkungen, gerade auch deutscher Theo- 
logen, daß Gott die Revitalisierung des Christentums eben in anderen 
Kontinenten in Gang setze und daß die Stunde, da Europa die Sache 
Gottes vorantreiben durfte, vorbei, vielleicht auch verpaßt sei. Auch aus 
manchen Orden ertönen solche Stimmen. 

Ich halte daran nur für richtig, daß Europa aufhören sollte, sich im- 
mer an der Spitze der Entwicklungen zu fühlen und auf andere Kirchen 
herabzusehen. Insofern aber behauptet wird, in Europa gebe es kein 
Handeln Gottes mehr, halte ich die Aussage schlicht für falsch und dazu 
für höchst gefährlich. Fast möchte ich so etwas schon als Unglauben be- 
zeichnen. Der naturnotwendige Effekt solcher Einstellungen ist zum 
Beispiel, daß in apostolischen Orden die Berufe ausbleiben. 

P. Kolvenbach sagte in Köln: •Die Kirche, die als Gesamt und in ih- 
ren Teilen eine ,ecclesia semper reformanda' ist, braucht dringend die 
Bekehrung Europas und seinen neuen Beitrag, der erst aus dieser Be- 
kehrung erwachsen kann. Viele Teilkirchen und Christen der Dritten 
Welt warten darauf, daß sich die europäischen Katholiken für diese Sa- 
che wieder in Bewegung setzen lassen. Der christliche Glaube bleibt für 
die Welt unglaubwürdig, solange er nur in den armen Ländern unter den 
Massen im Elend seinen Anspruch auf Mitgestaltung der gesellschaftli- 
chen Bereiche, auch der Wirtschaft, erhebt und durchzusetzen versucht, 
die Christen der reichen Länder sich dem aber versagen. Die Kirche der 
Armen in der Dritten Welt ist auch deshalb auf das gleiche Zeugnis der 
,Kirche der Reichen' angewiesen. Wenn die reichen Kirchen nicht ein 
Gleiches tun oder zu tun sich bemühen, und zwar ohne in Not zu sein, 
dann bleibt die Frage bestehen, ob die Menschen in den Kirchen der 
Dritten Welt diesen Anspruch des Glaubens und das Bemühen, ihn zu 
leben, wieder fallenlassen, wenn es ihnen besser geht. Es bleibt die 
Frage, ob sie so handeln und leben, wie sie es tun, aus Gründen des 
Glaubens oder bloß aus wirtschaftlichen oder politischen Motiven. Es 



Norbert Lohfink 372 

gibt auf die Dauer nur ein Gegenargument auf diesen Verdacht: daß die 
Christen in der Ersten Welt, wo sich der Reichtum der Welt häuft, das- 
selbe tun wie die der armen Kontinente, in derselben Weise Kirche sind 
und weltweite Kirche werden." (10) 

Ein anderes scheint mir noch hinzuzukommen: Von Jahr zu Jahr wer- 
den in unserer Welt die Gebiete, wo wahre Freiheit zu gesellschaftlichen 
Experimenten gegeben ist, kleiner. Immer mehr diktatorische Systeme 
etablieren sich, gerade in der Dritten Welt. Auch Lateinamerika bleibt 
trotz einer gewissen Abwendung von den Militärdiktaturen, die sich 
neuerdings zeigt, ein Subkontinent mit recht eingeschränkten Freiheiten. 
Der Ostblock fällt sowieso weithin aus. So bleiben eigentlich nur Nord- 
amerika und das westliche Europa als Bereiche eines so offenen Plura- 
lismus, daß wirklich eingreifende gesellschaftliche Neuansätze inner- 
halb der Gesamtgesellschaft als tolerabel gelten können. Wir wissen ja 
gar nicht, zu welchen überraschenden Gestaltungen unter den Voraus- 
setzungen der modernen Technik und der modernen Möglichkeiten der 
Kommunikation eine Einbeziehung aller Dimensionen des menschli- 
chen Daseins in das Leben aus dem Glauben führen würde, wenn sich 
das Experiment in einem wirklich toleranten Großrahmen abspielen 
würde. Wer weiß, wie lange diese Chance uns noch in Westeuropa und 
Nordamerika gegeben ist! 

Ich bin überzeugt, daß sich der Einfluß der Christen auf das gesamte 
Weltwirtschaftssystem in dem Augenblick ändern würde, in dem es in 
Mitteleuropa eine der lateinamerikanischen vergleichbare christliche 
Gemeindenbewegung gäbe. Solche Gemeinden träten ja dann auch als 
eine wirtschaftliche Realität hervor und könnten Gewicht in die Waag- 
schale werfen bei jenen Entscheidungen, die das Schicksal der Dritten 
Welt wirklich bestimmen. 

Darüber hinaus würden sich auch die Beziehungen zwischen den Kir- 
chen des Nordens und den Kirchen des Südens ändern. Vielleicht liefen 
sie in der Hauptsache wie bisher weiter über die großen Hilfswerke, die 
ja in dem, was sie positiv tun, wirklich nichts als Lob verdienen. Aber 
auch diese neue •Communio" zwischen reichen und armen Kirchen 
würde sich zuinnerst verwandeln und eine dem Neuen Testament ent- 
sprechendere Gestalt annehmen. 

Folgerungen für die Aufgabe apostolischer Orden 

Es mag so aussehen, als seien das alles viel zu generelle Überlegungen 
für den Zusammenhang konkreter Beratungen in den Orden über die 
Gestalt des Apostolats, das sie ausüben. Und ist das alles nicht sowieso 



Deutsche Kirche 373 

utopisch? Doch wir sollten solche Gefühle befragen. Wem wollen wir 
glauben: dem Evangelium, das den ganzen Menschen fordert, oder einer 
Gesellschaft, die dem Evangelium die Sakristei oder allerhöchstens 
noch einige Sozialstationen zuweist? 

Ich meine, wir müßten darüber reflektieren, welche Gestalt von Kir- 
che und von Gesellschaft wir in unserer Existenz und unserem •aposto- 
lischen" Tun eigentlich wollen. 

Es ist sicherlich wichtig, daß wir neue technische Möglichkeiten des 
Apostolats, also etwa die ganze Welt der Medien, oder neue Formen der 
Sozialreparatur, die unsere Gesellschaft ausformt, vor allem mit Hilfe 
der Psychologie, nicht anderen überlassen, sondern sie für das Apostolat 
fruchtbar werden lassen. Es wäre vielleicht genauso wichtig, daß wir 
überkommene Formen des Apostolats, etwa unsere Schulen, in ihren 
Möglichkeiten und Grenzen gründlich prüften. Doch bei all dem geht es 
nur um Mittel und Wege. 

Stellt man keine grundlegenderen Fragen, dann verläuft jede Diskus- 
sion über die Übernahme dieser oder jener Arbeit oder über ihre Preis- 
gabe nur im Bereich der Mittel. Doch davor muß Klarheit über das Ziel 
gefunden werden. Wir müßten uns darüber einig werden, daß wir gegen- 
über den Aufgabenzuteilungen, die unsere Gesellschaft uns gibt, auch 
gegenüber denen, die ein dieser Gesellschaft allzu angepaßter Teil der 
Kirche uns geben möchte, stets kritisch sein sollten, und daß alles, was 
wir tun, direkt oder indirekt darauf ausgerichtet sein sollte, der Kirche 
wieder zu wirklichen Gemeinden zu verhelfen, die, indem sie dem Glau- 
ben wieder ein Recht auf alle Dimensionen des Lebens zusprechen, not- 
wendigerweise gegengesellschaftlichen Charakter annehmen. 

Eine solche Grundeinstellung werden wir nie erreichen, wenn wir 
nicht erst einmal wieder innezuwerden versuchen, was eigentlich christ- 
liche Gemeinde sein könnte. Der Weg dahin ist vielfältig. Einerseits soll- 
ten wir neu auf die Bibel hören. Sie ist voll von Auskünften auf diese 
Frage - nur vernehmen wir sie kaum, weil wir längst auch eine an den 
Maßstäben des bürgerlichen Religionsverständnisses ausgerichtete Her- 
meneutik mitverinnerlicht haben und alle biblischen Aussagen auf eine 
Art bürgerlichen Christentums hin zu lesen verstehen. Das gilt auch von 
großen Teilen der Literatur über die Bibel. Deshalb ist es genauso not- 
wendig, daß wir dorthin gehen, wo Gott das Neue (genauer: das Uralte) 
in unseren Tagen wieder entstehen läßt, um zu lernen, wie es wirklich 
aussieht. 

Wir Europäer müssen die Demut haben, bei unseren Mitbrüdern in 
Lateinamerika und anderen Kontinenten in die Schule zu gehen - auch 
wenn wir zugleich wissen, daß rein äußerliche Imitationen ganz sinnlos 



Norbert Lohfink 374 

sind und daß in unserer Situation alles wieder ein ganz anderes Gesicht 
bekommen muß. 

Deshalb müssen wir zugleich die Demut aufbringen, in unserem eige- 
nen Land Ausschau zu halten, ob das Neue nicht schon längst am 
Wachsen ist, wenn auch nicht gerade da, wo wir unsere apostolischen 
Felder hatten. Und wo wir es entdecken, sollten wir zum Hinhören und 
Lernen bereit sein. 

Schließlich müssen wir, obwohl wir von unserem Charisma her eher 
den Wanderaposteln zugehören, in unseren eigenen Kommunitäten zu- 
mindest jenen Kern wieder lebendig werden lassen, der uns mit wirkli- 
chen christlichen Gemeinden gemeinsam sein sollte: die •Versamm- 
lung" im eigentlich geistlichen Sinn3. Im Jesuitenorden wurde in den 
letzten Jahren unter dem Stichwort •deliberatio communitaria" viel dar- 
über gesprochen. Aber wo ist die Praxis? 

Ziel solchen Tuns wäre zunächst einmal einfach eine Veränderung un- 
seres Bewußtsein. Das wäre der Kernpunkt jener •Conversio", die die 
Befreiungstheologen von unserer deutschen Kirche fordern und die wir 
in den Orden versuchen sollten, ohne auf andere zu warten. 

Wenn wir wieder wüßten, wofür wir da sind; wenn wir wieder den 
Zielpunkt unserer verschiedenen •apostolischen" Aktivitäten benennen 
könnten; wenn wir uns nicht mehr einfach den unausgesprochenen Ziel- 
vorgaben unserer Gesellschaft (etwa: Reparatur von menschlichen 
Bruchstellen im System, Sinnvermittlung zur Erhöhung der Systemdyna- 
mik) oder der Kirche (etwa: Halten des Gläubigenbestands) fügen wür- 
den, sondern wieder wüßten, was der Plan Gottes mit unserer Welt in 
unserer Zeit ist, dann wäre schon außerordentlich viel gewonnen. Man 
würde uns das ansehen, und es kämen auch wieder mehr wirkliche Be- 
rufe zu uns. Und die uns jetzt so bedrängenden Fragen bei der Auswahl 
oder Eingrenzung unserer Arbeiten könnten wir im Lichte unseres Wis- 
sens viel leichter entscheiden. 

3 Vgl. Norbert Lohfink, Die Feier des Sonntags und der Lebensrhythmus einer apostolischen 
Kommunität, in: GuL 60 (1987) 244-258. 




