Norbert Lohfink 358

schichte erzihle. Dabei merke ich ziemlich schnell: Die GroBeltern wur-
den nicht unterrichtet, denn die Reaktionen in ihren Gesichtern spiegeln
betretenes Erstaunen. Eine peinliche Spannung entsteht, die ihren Ho-
hepunkt erreicht, als ich den Taufglauben von den anwesenden Gliubi-
gen und nicht von den Eltern des Kindes erfrage. Obwohl es in der Feier
selbst nicht zur Entladung der angespannten Atmosphire kommt, zeich-
net sich ab, daBB das Donnerwetter nicht mehr lange auf sich warten las-
sen wird. Denn hinter der Taufbitte standen in Wahrheit einige familien-
interne Griinde; u.a. sah man die Erbschaft, die von den GroBeltern zu
erwarten ist, gefihrdet.

Einige Zeit spiter findet zwischen dem Pfarrer und dem Regional-
bischof, auf Bitten des Pfarrers, ein weiteres Gesprich statt, leider ohne
Konsens: Der Bischof hilt daran fest, daBl einem Pfarrer nicht das Recht
zustehe zu entscheiden, ob er den Empfang eines Sakramentes gewidhren
kann oder nicht.

Wurde nur aneinander vorbeigeredet, oder gibt es sachlich berechtigte
Differenzen, etwa in der Auslegung des Kirchenrechts? Jedenfalls hat-
ten die Seelsorger vor Ort das Nachsehen. Vielleicht ist die entschei-
dende Frage die: Ist die Taufe in jedem Fall sinnvoll, auch wenn eine re-
ligidse Erziehung in keinster Weise zu erwarten ist? Letztlich ist das eine
Anfrage an unser Gottesverstindnis.

Deutsche Kirche — wohin?
Apostolische Orden — fiir welche Kirche?

Norbert Lohfink, Frankfurt!

Die deutsche Kirche hat in den letzten Jahren etwas erlebt, was ihr so
noch nicht begegnet ist. Aus den Kirchen anderer Kontinente werden
Fragen gestellt. Nicht an die deutsche Kirche allein, auch an die ande-

! Diese Uberlegungen wurden urspriinglich fiir ein Treffen von Mitgliedern des Jesuitenor-
dens ausgearbeitet. Das erklirt die Tatsache, daB eine Rede des Generaloberen des Jesui-
tenordens als Leitfaden dient. Die Uberlegungen werden hier veraffentlicht, weil die be-
sprochenen Fragen keineswegs spezifisch fiir den Jesuitenorden sein diirften. — Es sei
betont, daB es sich um die personliche Sicht des Verfassers handelt, nicht etwa um ein ge-
meinsam ausgearbeitetes Dokument.



Deutsche Kirche 359

ren europidischen Kirchen und an die Kirchen Nordamerikas richten
sich diese Fragen. Aber doch auch speziell an die deutsche Kirche.

Wir werden gefragt, ob wir denn angesichts der Not in der Welt un-
sere Aufgabe als Kirche erfiillen. Die Theologen der Befreiung sprechen
diese Fragen aus. Aber nicht nur sie. Auch manche Bischofe ihrer Lan-
der. Durch die Medien dringen die Fragen bis ans Ohr aller deutschen
Katholiken. Die Fragen tun weh.

Fragen an die deutsche Kirche - frither einmal

Zum letzten Mal wurde die deutsche Kirche durch Fragen von aullen in
Frage gestellt, als der 2. Weltkrieg zu Ende war und vor aller Welt offen-
lag, welch unségliches Leid unser Land iiber die Nationen Europas, ja
der ganzen Welt, vor allem iiber das jiidische Volk gebracht hatte. Wo
war die Kirche gewesen? War die Kirche nicht mitangeklagt?

Mit dieser Frage ist die deutsche Kirche damals fertiggeworden. Und
zwar gewissermaflen zweistimmig. Sie hat sich als mitschuldig bekannt,
wenn auch nicht gerade sehr laut. Zugleich aber konnte sie darauf hin-
weisen, daf} sie in einer dunklen Welt des Schreckens auf ihre Weise
trotzdem eines der wenigen Lichter geblieben war, die geleuchtet hatten;
daB sie fiir viele Menschen noch der letzte Raum der Zuflucht und der
Wabhrheit gewesen war; dal} sie auch Mirtyrer gehabt hatte und viele be-
kannte und unbekannte Bekenner des Glaubens. Vor allem war sie,
durch enge Verbindung mit einer christlichen Partei, die den Wiederauf-
bau nach dem Krieg entscheidend trug, bald dessen sicher, dal sie sich
weniger mit der Vergangenheit als mit der Zukunft zu beschiftigen habe
und sich darauf konzentrieren miisse, einen Staat und eine Gesellschaft
mitzuerbauen, die endlich nach christlichen Grundsitzen funktionieren
sollten.

Lassen wir es offen, ob diese Bewiltigung der Frage sachgemifl und
geniigend war. Manchmal haben wir sicherlich das Gefuihl, noch sei
nicht alles wirklich erledigt. Am 2. und 3. Mai 1987 wurden Edith Stein
und Rupert Mayer seliggesprochen. Haben wir den Sinn dieses Vor-
gangs zu deuten versucht? Ist er eine Bestdtigung der damaligen Ant-
wort der Kirche auf die Anfragen der ersten Nachkriegserschiitterung?
Oder ist er eine Aufforderung fiir heute? Vielleicht, dal3 wir heute un-
sere Situation in unserer Gesellschaft von neuem iiberdenken, diese als
Christin und Jidin zugleich in denTod gehende Frau und diesen zum
hirtesten Widerstand bereiten Mann also auf eine ganz neue, heute von
uns geforderte Weise nachzuahmen versuchen?

Seit dem Nachkriegswiederaufbau ist die deutsche Kirche in der wei-



Norbert Lohfink 360

ten Welt lange Zeit eher als etwas Positives erschienen. Um nur zwei
hervorragende Dinge zu nennen: durch ihre internationalen Hilfswerke
und durch ihre Theologie. Die deutschen Katholiken haben mit dem
Reichtum, den ihnen ihr ,,Wirtschaftswunder* bescherte, nicht zuriick-
gehalten. Vor allem durch die drei groBen Werke Missio, Adveniat und
Misereor haben sie die Dritte Welt daran Anteil nehmen lassen. Dafiir
ist von dort aus auch immer neu gedankt worden. Auch viele Beziehun-
gen haben sich in diesen Zusammenhiingen gekniipft.

Sodann ist Deutschland, zum Teil durch die evangelische Theologie
herausgefordert, zum Teil durch die Arbeitsbedingungen der deutschen
Theologischen Fakultiten begiinstigt, stets eines der groBen Zentren der
theologischen Arbeit gewesen. Die deutsche Kirche hat Theologen her-
vorgebracht, die fiir die ganze Welt wichtig wurden. Man braucht nur
Karl Rahner zu nennen. Er und viele andere deutsche Theologen haben
die Theologie des Zweiten Vatikanischen Konzils wesentlich mitbe-
stimmt und sind so zu einem Segen fiir die Weltkirche geworden. Sehr
viele Theologen der Dritten Welt, darunter auch bedeutende Vertreter
der Theologie der Befreiung, haben an deutschen Hochschulen studiert.
Doch genau von ihnen kommt in den letzten Jahren die Anfrage an die
deutsche Kirche. Wie lautet sie?

Die neue Anfrage

Ist sich die deutsche Kirche dessen geniigend bewullt, daf3 sie im Zen-
trum eines weltweiten Wirtschaftssystems lebt, dessen Peripherie durch
dieses Zentrum armgehalten und ausgebeutet wird? In dieser Peripherie
der Wohlstandswelt haben die Gliubigen neu zur Botschaft des Glau-
bens gefunden. Dort entsteht wieder vitales Christentum. Denn dort hat
die Kirche sich zu einer ,,Option fiir die Armen* entschlossen. Wie rea-
giert die deutsche Kirche auf diese Nachricht von der ,,Option fiir die
Armen* in der Weltperipherie? Da sie ja im gleichen ausbeuterischen
System lebt und, weil in dessen Zentrum angesiedelt, von ihm durchaus
auch profitiert: Wére sie nicht aufgefordert, sich dieser ,,Option fiir die
Armen“ anzuschlieBen? Das konnte sicherlich bei uns nicht das gleiche
bedeuten wie in den Linder der Peripherie. Wir kénnen auch keine An-
weisungen erteilen, wie die ,,Option fiir die Armen* in Deutschland aus-
sehen miiBte. Aber zweifellos miifiten die Gestalt der deutschen Kirche,
ihre Beziehung zu den Kirchen der armen Welt, aber auch die in
Deutschland betriebene Theologie sich wahrnehmbar verindern. Die
Verdnderung hitte auf jeden Fall den Charakter einer neuen Bekehrung
zum Evangelium.



Deutsche Kirche 361

P. Kolvenbach, der Generalobere der Gesellschaft Jesu, hat sich diese
Anfragen auf seiner Kolner Rede am 12. August 1985 zu eigen ge-
macht?: ,,Von der Kirche des Siidens, der sogenannten Dritten und Vier-
ten Welt, werden heute wichtige Anfragen an die Kirche des Nordens,
der Ersten Welt, also an die europdischen Kirchen und an die Kirche
Nordamerikas gestellt. Denn in der Kirche der Armen, besonders in der
Kirche Lateinamerikas, haben die Glaubigen neu ,zur Botschaft des
Glaubens* gefunden. Dort entsteht ein lebenskréiftiges Christentum, weil
dort die Kirche, wie der Papst das gewollt hat, eine ,Option fir die Ar-
men* vollzogen hat. Wie stehen die Kirchen Westeuropas zu dieser ,Op-
tion fiir die Armen‘ in den Schwesterkirchen der Dritten und Vierten
Welt? Wiren sie nicht heute gerufen, diese ,Option fiir die Armen* mit-
zuvollziehen? Die Kirchen, die diese Option gewdhlt haben und in ihrer
Weise verwirklichen, konnen uns auch nicht sagen, was die ,Option fur
die Armen* in Europa bedeuten miiBte, wie sie gelebt und verwirklicht
werden miiBte. Aber sie miiBite uns etwas bedeuten, gerade weil die Kir-
che eine weltweite Dimension hat.* (7)

Wie reagiert man auf einen Aufruf zur Bekehrung?

Es heiBt, daB der Kardinal von Kdln auf diese Rede ein recht langes
Dankeswort folgen lieB, bei dem aber auch ein wenig Wasser in den
Wein floB. Und im allgemeinen hat man den Eindruck, daB die deutsche
Kirche solche Anfragen aus den bisher so edel von uns betreuten Kir-
chen anderer Erdteile eher mit einer gewissen Verlegenheit zur Kenntnis
nimmt. Diejenigen, die sich schnell zu innerdeutschen Sprechern der
Anfragen gemacht haben, sind vor allem junge und linksstehende Men-
schen, die in der offiziellen Kirche und bei der Masse der Katholiken
nicht viel gelten, ja dort selber in Frage gestellt werden.

Der deutsche Durchschnittskatholik scheint nicht so ohne weiteres
einzusehen, warum das Geld, das er nach seinem Gefiihl reichlich fiir
Misereor und Adveniat spendet, nicht geniigen sollte, um ein reines Ge-
wissen zu behalten. Die Bischofe und reprisentativen Laien scheinen
untereinander und auch jeder in seinem eigenen Herzen gespalten und
hin- und hergerissen zu sein. Man vernimmt einerseits Tone der Selbst-
rechtfertigung, andererseits abstrakte Zustimmung, die aber offenbar
nicht weiB, wie sie mit so etwas Ungewohntem wie einem Aufruf zur Be-
kehrung aus dem Munde bisher Betreuter konkret umgehen soll.

2 Die Rede war offentlich, ist aber in ihrem vollen Wortlaut nur in einem Privatdruck in-
nerhalb des Jesuitenordens verbreitet worden. Aus ihm wird im folgenden unter Angabe
der jeweiligen Seitenzahl direkt im Text zitiert.



Norbert Lohfink 362

Was die Gesellschaft Jesu in Deutschland angeht, so mag es AuBerun-
gen einzelner Jesuiten zur Sache geben. DaB der Orden als Gemein-
schaft diese Fragen zu einem Thema der Reflexion gemacht und von
dort aus seine apostolische Titigkeit einer Uberpriifung unterzogen
hitte, wird niemand behaupten kénnen. Eher sind wir alle, nachdem die
Medienaufregung um die Theologie der Befreiung voriiber war, wieder
zur Tagesordnung iibergegangen. :

Warum sind die Christen des Nordens so machtlos?

Es hat auch keinen Sinn, sein Gewissen dadurch zu beruhigen, da3 man
in Ordenshdusern gelegentliche fleischlose Mahlzeiten einfiihrt oder
daB man sich damit trostet, daB einzelne Mitbrider hierzulande im Be-
reich von Randgruppen titig sind. Es geht um Grundsitzliches.

Denn: ,,Wie ist es moglich, daB es in Europa und Nordamerika so
viele Christen gibt, und dennoch sind Not, Elend und Leid auf der siid-
lichen Seite des Erdballes erschreckend groB und werden nicht gerin-
ger? Ob nun die Dependenztheorie, nach der die wirtschaftlichen Ent-
scheidungen des Nordens die Wirtschaft des Siidens bestimmen und der
Norden reich ist auf Kosten des Siidens, ob nun diese Theorie stimmt
oder nicht, eine Einheit stellt unsere Welt inzwischen mehr und mehr
dar, und im Norden werden die Entscheidungen iiber unsere Welt ge-
fallt, durch die ganze Linder und Kontinente in ihren Lebensmaoglich-
keiten steigen oder fallen. Warum also kénnen so viele Christen in den
reichen Gebieten nichts an der Situation der armen Teile der Welt in-
dern? Wieso sind die vielen Christen des Nordens so ohne EinfluB?
Oder sehen die Christen in Europa keine Beziehung der Verantwortung
zwischen ihrem Christsein und den Bereichen des Lebens, durch die sie
in Politik, Wirtschaft, Gesellschaft verflochten sind und auf die sie doch
auch Einflufl nehmen?“ (7)

Jeder Verweis auf unsere Hilfswerke muf3 angesichts solcher Fragen
verstummen. Sie schaffen das, was uns zahlreichen angeblichen Chri-
sten Europas hier angemahnt wird, ja offenbar nicht, so segensreich ihre
Taten im einzelnen immer wieder sind. Es geht nicht darum, ob wir an
der Elend produzierenden Weltmaschine vorbei vielleicht doch noch ein
wenig Not lindern, sondern um das Problem, warum wir Christen trotz
unserer so grolen Zahl und unserer so hohen Geltung in unseren Lin-
dern nicht in der Lage sind, in das Riderwerk dieser Maschine einzug-
reifen. So viele ,,Christen“ es bei uns geben mag - wir sind offenbar
machtlos. Genau wie die Christen vom Typ eines Las Casas, als Europa
den lateinamerikanischen Subkontinent ,kolonisierte*.



Deutsche Kirche 363

Aber P. Kolvenbach urgiert seine Frage: ,,Und selbst wenn es so wire,
daB die Christen der nordlichen Halbkugel bedauerlicherweise einfach-
hin machtlos sind gegeniiber den Méchten, die unsere Welt beherrschen,
daB sie wirklich nichts am Elend der siidlichen Halbkugel dndern kon-
nen: Warum konnen dann Christen des Siidens bei denen des Nordens
nicht wenigstens lernen, wie sie mit dieser méchtigen, oft grausamen
und zerstérerischen technischen Zivilisation umgehen kdnnen, wie sie
diese Miichte menschlich und christlich bestehen konnen, die aus dem
Norden in den Siiden gekommen sind und dort immer tiefer alles durch-
dringen? Oder sind die Christen des Nordens mit alledem denn einfach
einverstanden? Sie kennen diese Michte doch seit langer Zeit. Haben
sie nie Widergéttliches, Unmenschliches an alledem entdeckt? Und wie
haben sie darauf reagiert?” (8)

Diese Fragen sind da. Sie werden zu Recht gestellt. Sie richten sich an
alle Kirchen der reichen Linder des Nordens, aber sie richten sich dabei
in einer besonderen Weise an die deutsche Kirche — weil unser Land zu
den reichsten und typischsten Lindern dieser technischen Zivilisation
gehort, und weil gerade wegen unserer groflen Hilfswerke und wegen
unserer bedeutenden Theologen so viele Kirchen der Dritten Welt auf
uns noch mehr als auf andere schauen. Und nochmals mehr, weil wir
uns in unserer Mehrheit doch wohl immer noch durch eine Partei repra-
sentiert fiihlen, die sich ,,christlich“ nennt und die in der Tat nach dem
Krieg angetreten war, eine neue Gesellschaft und Wirtschaft aus christli-
chem Geist zu errichten.

Wenn der Schrei der Armen aus der Dritten Welt kein Theaterdonner
ist, miissen wir doch beginnen, am Verhiltnis der Christen zu der bei
alledem herausgekommenen Gesellschaft einiges in Frage zu stellen.
Aber wir verhalten uns, als seien wir, von dem Protest gegen den Para-
graphen 218 abgesehen, mit unserer Welt einverstanden. Wenn die deut-
sche Kirche in ihren Reprisentanten sich bedeckt hilt, sollten auf jeden
Fall wir Ordensleute versuchen, das Schweigen zu durchbrechen - selbst
wenn der Preis dafiir hoch ist.

Die der Kirche zugeteilte Rolle in der Gesellschaft

P. Kolvenbach geht in diesem Zusammenhang auf die Rolle ein, die der
,Religion“ und damit der Kirche in der biirgerlichen und nachbiirgerli-
chen Gesellschaft zugeteilt wird und die die Kirche bei uns offenbar ak-
zeptiert hat. In der Tat wird man bis auf den Grundansatz unserer heuti-
gen Gesellschaftskonstruktion zuriickgehen miissen, um die Wunden,
auf die die Anfragen der Dritten Welt weisen, und die Wehrlosigkeit des



Norbert Lohfink 364

Glaubens gegen das wirtschaftliche System unserer Welt, das hier Reich-
tum, dort Armut produziert, richtig einordnen zu kénnen.

In den Zentren der Welt hat sich offenbar eine Form der Gesellschaft
entwickelt, die dem Glauben jeden EinfluB auf die Wirtschaft, die Poli-
tik und viele andere Lebensbereiche nimmt. Die Idee, die in Deutsch-
land auf seiten der Kirchen noch den Wiederaufbau nach dem Krieg be-
herrscht hat - daB3 man nimlich ,christliche Prinzipien“ in die neu zu
gestaltende deutsche Gesamtgesellschaft einbringen kénne, vor allem
auf dem Weg der christlich auftretenden Parteien —, hat sich offenbar
weitgehend als Tduschung erwiesen. Deutschland gehért mit anderen
europdischen Landern und mit den Lindern Nordamerikas zu denjeni-
gen Regionen der Welt, wo die nachbiirgerliche »komplexe“ Gesell-
schaft am meisten ausdifferenziert und entwickelt ist. Und es stellt sich
einfach die Frage, ob und wie sie sich mit dem Evangelium vertriigt.

In dieser Form der Gesellschaft sind die einzelnen Bereiche menschili-
cher Interaktion gewissermaBen verselbstindigt und folgen jeweils ihrer
eigenen, ,regionalen“ Logik. Es wird auch jeweils ein eigenes Wertesy-
stem entwickelt. Das Gesamtsystem ist in eine Reihe von miteinander
kommunizierenden Subsystemen aufgelost. Eines davon ist dann auch
das religiose. Es ist aber nur noch fiir ganz bestimmte Dinge zustindig,
die in der Hauptsache in den umfassenderen Bereich der Freizeitgestal-
tung gehoren.

Das religiése Subsystem verwalten faktisch vor allem die Kirchen.
Doch ist es gleichgiiltig, ob es eine ist oder mehrere sind. Die Kirchen
konnten auch durch andere »Agenturen® ersetzt werden. Diese formie-
ren sich auch schon langsam, wie im Augenblick zum Beispiel im Be-
reich des Beerdigungswesens.

Fiir das Gesamtsystem ist der religiose Bereich wichtig, weil die Men-
schen vom religiosen System her die Zusage empfangen, daB alles einen
letzten Sinn habe und daB es sich deshalb lohne zu leben. Eine solche
Versicherung braucht die Gesamtgesellschaft, um funktionieren zu kon-
nen. Ferner miissen die einzelnen Menschen an Krisenpunkten ihres Le-
bens, wenn die metaphysische Angst sie anweht, etwa bei Geburt, Hoch-
zeit, Krankheit und Tod, durch religise Riten gehalten und getrostet
werden. Religi6se Riten kénnen auch bestimmten Gruppen der Bevolke-
rung am Wochenende die Freizeit verschonern. In die innere Logik und
die Werteskalen der anderen Bereiche, vor allem der Wirtschaft, der Po-
litik, der Erziehung, aber auch etwa der Intimitit (ich meine die mo-
derne Kleinfamilie), hat die Religion dagegen nicht hineinzureden.

Deshalb ist in Deutschland genauso wie in vielen anderen Lindern
die Kirche einerseits durchaus geachtet und erwiinscht, andererseits



Deutsche Kirche 365

aber vollig einfluBlos, sobald es nicht mehr um die den Kirchen von der
Gesellschaft zugeteilten Aufgaben geht. Selbst eine Familien- und Ge-
sundheitsministerin, die dem Zentralkomitee der Deutschen Katholiken
angehort, legt sich sofort mit den Bischdfen 6ffentlich an, wenn diese ihr
in Aktionen hineinreden wollen, die den Intimbereich betreffen. Sobald
ein Bischof in einer Predigt ein kritisches Wort iiber die Wirtschaft sagt,
reist ein hoher Industrievertreter nach Rom und bittet Kardinal Ratzin-
ger hoflichst um eine Interpretation.

Wir sollten solche Erfahrungen nicht als ungewdhnliche Einzelfélle
interpretieren, sondern als Ausdruck dessen, was heute wie selbstver-
standlich das 6ffentliche BewuBtsein prigt. Sobald Papst oder Bischofe
ihre Stimme erheben und zu Fragen anderer gesellschaftlicher Bereiche
als des religiosen Stellung nehmen, vor allem wenn es um Wirtschaft
und Politik geht, aber selbst wenn es die Spielregeln des Umgangs der
Geschlechter miteinander betrifft, verhallt ihr Wort ungehdrt. Ja, man
sagt ihnen oft recht grob und eindeutig, das gehe die Kirche nichts an,
sie sei allein fiir das ,,Religiose* da. ,,Ora et labora“ als Prinzip gesell-
schaftlicher Arbeitsteilung!

Ich meine, Papst und Bischofe haben noch nicht wirklich begriffen,
was sich gegeniiber frither verdndert hat. Vor allem haben sie noch gar
nicht begriffen, warum auch die meisten Christen bei kirchlichen AuBe-
rungen zu ethischen, aber nicht strikt religiésen Themen das Wort des
Lehramtes nicht mehr akzeptieren.

Es ist ihnen offenbar noch nicht klargeworden, daB auch die meisten
Christen sich auf die neue Gesellschaftskonstruktion voll eingestelit ha-
ben. Sie , brauchen und lieben die Kirche. Aber nur noch fiir den religio-
sen Bereich. Und sie merken nicht, daB der Glaube das Ganze des
menschlichen Daseins, auch das Gesellschaftliche, durchdringen und
verwandeln miiBite, um katholisch zu sein.“ (8)

Weil das so ist, lduft das Gesamtsystem unserer Welt nach einer Lo-
gik, auf die die vielen Christen der ndrdlichen Halbkugel genausowenig
EinfluB haben wie die Opfer dieses Systems im Siiden. Die Anfrage an
uns Christen des Nordens lautet im Grunde, ob wir nicht endlich den
fiir den christlichen Glauben untragbaren Grundansatz des Systems, in
dem wir leben, erkennen und ob wir nicht beginnen konnten, uns dage-
gen zumindest zu wehren. MiBten wir nicht einsehen, dafl es Verrat an
der Offenbarung Gottes und am Glauben ist, wenn eine Kirche darauf
eingeht, sich zum ,religiosen Subsystem® einer ,komplexen Gesell-
schaft machen zu lassen?



Norbert Lohfink 366

Keine Entwicklung ist unwiderruflich

Das System ist keineswegs unwiderruflich etabliert. Es wird von recht
starken Bewegungen unterlaufen, und oft sind es sogar ausgesprochen
religiése Bewegungen, wenn es sich auch um eine diffuse und kirchen-
fremde Religiositit handelt - fernostlich, tiefenpsychologisch, esote-
risch, naturreligids-alternativ, wie auch immer. Aber offenbar haben wir
Christen noch kaum bemerkt, was vor sich gegangen ist. Wihrend an-
dere langst am Auswandern sind, nehmen wir das, was generell der Fall
ist, einfach als normal hin. Wir sagen uns nicht einmal, daf3 das Verhil-
nis von Religion und Gesellschaft keineswegs immer so definiert war
wie heute in der , komplexen Gesellschaft*.

Keine archaische oder antike Gesellschaft hat ein nur mit religiosen
Funktionen betrautes Subsystem aus dem gesellschaftlichen Gesamtsy-
stem ausdifferenziert. Religion und Gesellschaft waren deckungsgleich.
Auch die Wirtschaft, die Politik, die Kultur und die Liebe waren religios
durchwirkt und umstrahlt.

Das war auch noch im Mittelalter so. Das ist selbst heute noch so in
weiten Teilen der Welt. Ganz zu schweigen von all den archaischen Ge-
sellschaften der Dritten Welt, die erst in unserem Jahrhundert durch den
Einbruch der technischen Zivilisation vernichtet werden: Wir brauchen
nur an den wieder so méichtig und selbstbewuB3t werdenden Islam zu
denken. Mit den tiirkischen Gastarbeitern und ihrem oft massiven Fun-
damentalismus 148t er sich inzwischen in unserem eigenen Land haut-
nah erleben. Im Islam durchformt die Religion alle Dimensionen der ge-
sellschaftlichen Wirklichkeit. Von einem , religitsen Subsystem* kann
keine Rede sein. Offenbar ist es dem Islam auch méglich, sich die aus
dem Westen kommende Technik anzueignen, ohne seine religios-gesell-
schaftliche Einheit preiszugeben.

Im Grund gelangt auch in faschistischen und sozialistischen Systemen
die neuzeitliche Gesellschaft wieder zu einer alles durchdringenden Re-
ligion. Gerade darin diirfte die erstaunliche Verfithrungskraft dieser
Krankheiten unseres Jahrhunderts liegen. Allerdings ist die »Religion*
dieser Gesellschaftsformen eine Perversion wirklicher Religion. Eine na-
tionalistische, rassistische oder atheistische Gesamtdeutung der Wirk-
lichkeit will alle Dimensionen des Lebens prigen und beansprucht sa-
kralen Glanz.

AuBerdem geschieht das hier ebenso wie im Islam und in den Syste-
men der Antike und des Mittelalters im Rahmen einer Gesellschaft, die
staatlich organisiert ist. ,,Staat“ besagt aber zum Beispiel eine im System
selbst angelegte Drohung mit Gewalt, besagt die Aufhebung menschli-



Deutsche Kirche 367

cher Gleichheit durch Systeme der Uber- und Unterordnung. Der Staat
als alles allein beherrschende Gesellschaftsgestalt mag mit anderen re-
ligidsen Ansitzen identifizierbar ein, aber er ist es nicht mit dem von der
Bergpredigt und der Predigt Jesu herkommenden christlichen Glauben.

Genau besehen miissen wir Christen die neuzeitliche Entwicklung,
die nach den bitteren Erfahrungen des Mittelalters und der Religions-
kampfe der beginnenden Neuzeit die Religion und den Staat auseinan-
dernahm und zu einer pluralistischen Gesellschaft fithrte, um des christ-
lichen Glaubens willen voll bejahen. Der christliche Glaube braucht
gesellschaftliche Dimension, doch kann er nicht ,Staatsreligion“ sein.
Die von ihm getragene gesellschaftliche Wirklichkeit muf3 anders ausse-
hen als ein ,,Staat“. Was in den islamischen Teilen der Welt in unseren
Jahren aufwichst, diese neuartige Einheit von Staat, Glaube und moder-
nen technischen Méglichkeiten, kann uns nur Furcht und Schrecken
einjagen, und die im Grund ,religi6s™ totalitiren Staaten des Ostens tun
das ja seit langem nicht minder.

Eine offene Alternative

Was ist nun also? Kénnen wir nur zwischen einer ,,Staatsreligion® und
einer ,komplexen Gesellschaft®, in der die Kirche fast wie einst im Drit-
ten Reich nur noch in der Sakristei etwas zu sagen hat, wihlen? Fiir
viele, die iiberhaupt bis zu dieser Kidrung des Fragestandes vorgedrun-
gen sind, sieht das so aus, und dann entscheiden sie sich doch lieber fiir
die komplexe Gesellschaft als fiir den Riickfall in ein durch die Mittel
der modernen Technik wahrhaft erschreckend gewordenes ,,Mittelal-
ter®.

Doch ich glaube, sie tiuschen sich. Die Regionalisierung des Religio-
sen ist nicht ein eisernes Geschichtsgesetz. Die Zwangsidee einer natur-
notwendigen Evolution sitzt uns leider fast allen im Nacken. Die Sozio-
logen reden sie uns immer von neuem ein. Dann wire die einmal er-
reichte Komplexitit der Gesellschaft natiirlich nie mehr riickgingig zu
machen. Sie wire auch das bisher schlechthin Beste, was gesellschaftlich
denkbar ist. Es bestiinde gar kein Grund zu wiinschen, daB an ihre Stelle
ein anderes gesellschaftliches System trate, auBer es wire nochmals
komplexer.

Doch wer beweist dieses unbeweisbare Axiom? Wer beweist auch hi-
storisch, daB es in der modernen Gesellschaft, in der es mit Recht (wie
auch das Zweite Vatikanische Konzil betont hat) zu einer pluralistischen
Gesamtstruktur der Gesellschaft gekommen ist, zugleich notwendig zu
einem System kommen mufBte, in dem der Religion, und sei sie in vielfa-



Norbert Lohfink 368

cher Gestalt zugelassen, der Zusammenhang mit den anderen Dimensio-
nen der gesellschaftlichen Existenz abgeschnitten werden muf3? Kdnnte
es also nicht doch einen ,,dritten” Weg geben?

Mit einem solchen Weg zu rechnen und ihn zu initiieren wire der
christliche Auftrag. ,Die Christen miifiten es sich im Rahmen der beste-
henden pluralistischen Gesellschaft herausnehmen, gesellschaftliche Le-
bensformen zu entwickeln, die nicht nur eine bestimmte gesellschaftli-
che Funktion erfiillen, wie etwa die Befriedigung der sogenannten re-
ligiosen Bediirfnisse, sondern den Glauben auch die anderen gesell-
schaftlichen Bereiche durchdringen lassen, wie das Politische, die Wirt-
schaft, die Erziehung und die Freizeit.* )

Pluralismus bedeutet vom Begriff her nicht notwendig rein funktio-
nale Differenzierung. Er kann genauso als Uberdachung verschieden-
artiger, in sich jeweils vielfunktionaler Subsysteme gedacht werden.
Nichts steht also dem im Weg, daBl die Christen innerhalb unserer Ge-
sellschaft versuchten, gesellschaftliche Ansitze zu entwickeln, die den
Glauben nicht in einem rein religissen Raum inhaftieren.

Natiirlich wéren derartige Subgestalten innerhalb der jetzigen, als
komplex ausgeformten pluralistischen Gesellschaft so etwas wie »gegen-
gesellschaftliche” Ansitze. Sie hitten zweifellos mit der ganzen Hirte
der Reaktion zu rechnen, die jede Gesellschaft automatisch entwickelt,
sobald in ihrem SchoB etwas heranwiichst, das sie von ihrem eigenen
Ansatz her als Monstrum betrachten muB. In solchen Fillen neigt sie so-
fort zum Abortus. Allerdings: Wenn der nicht gelingt, ist sie auch zum
Kompromif§ bereit. Dann setzen iiblicherweise dialektische Prozesse ein,
die das Gesamtsystem so abwandeln, daB es mit dem neuen ,,Kind“ ko-
existieren kann. Auf so etwas wire zu hoffen. Da der Kirche verheiflen
ist, da3 die Tore der Totenstadt sich niemals hinter ihr schlielen werden
(vgl. Mt 16,18), diirfen wir auch wirklich hoffen.

Natiirlich geriete die Kirche in Deutschland dann, gesellschaftlich ge-
sehen, in die Ndhe von Gruppen, die sich ,,alternativ® nennen und den
meisten Katholiken offenbar ein Greuel sind. Denn auch bei den ,,alter-
nativen* Initiativen werden ja oft Grundansitze der komplexen Gesell-
schaft in Frage gestellt und Bereiche des Lebens wieder zZusammenge-
holt, die unsere Gesellschaft lingst auseinandergenommen hatte. So
etwa, wenn versucht wird, Beruf, Wohnung und Familienleben wieder
zu einer rdumlichen und zeitlichen Einheit zusammenwachsen zu lassen.

Aber es ist einerseits keineswegs ausgemacht, daB eine wirklich vom
christlichen Glauben her ansetzende gegengesellschaftliche Dynamik zu
dem gleichen #duBeren Erscheinungsbild fithren miBte, das die ,,Qri-
nen* und die ,,Alternativen“ bieten. Andererseits miiBten sich manche



Deutsche Kirche 369

Christen fragen, ob hinter ihren spontanen Ablehnungsreaktionen gegen
alles ,,Alternative* nicht ein geheimes Ahnen steckt, dal} sie als Christen
eigentlich ldngst schon dhnliche Kiithnheiten gegeniliber der bestehenden
Gesellschaft hiitten wagen miissen und daf3 leider nur stets ihr biirgerli-
cher Anpassungsdrang die Oberhand behalten hatte. Im tibrigen fiihrt
uns der Durchsetzungserfolg vieler ,,alternativer” Initiativen ja vor, dal
unsere faktische Gesellschaft offenbar durchaus bereit ist, um des Plura-
lismus willen bestimmte Elemente der funktionalen Komplexitét zugun-
sten einer eher segmentiren Pluralitit wieder zu reduzieren.

Alles mul3 von unten her beginnen

Die alternativen Bewegungen dieser Jahre zeigen uns auch, wie allein
ein solcher gesellschaftlicher Neuansatz in Gang kommen kann: ndm-
lich von unten her und mit kleinen Gruppen beginnend. So etwas laBt
sich nicht propagieren oder von oben her organisieren. Es mu3 Men-
schen geben, die es wagen, anders zu leben als die Vielheit. Das sind zu-
ndchst immer nur wenige — und dann muB sich zeigen, ob Beispiele
Schule machen.

So konnten auch in unserem Falle nicht etwa die deutschen Bischofe
bei ihrer Jahresversammiung in Fulda beschlieen, von nun an sollten
die Katholiken von einem anderen gesellschaftlichen Grundansatz her
leben. Sie konnen es vielleicht an diesem Ort als einen Wunsch und eine
Notwendigkeit formulieren. Aber sie werden schon nicht sagen kénnen,
wie man das anfdngt. In dieser Frage kommt es darauf an, daB3 von un-
ten angefangen wird.

Auch die apostolischen Orden kdnnen nicht einfach beschlieBen, die
deutsche Kirche solle nun einen neuen Grundansatz bekommen. Sie
konnen es noch weniger als die Bischéfe, denn sie sind als Nachfolger
der Wanderapostel zum Dienst an Gemeinden bestimmt, nicht aber
dazu, selbst eigentliche Gemeinden zu sein oder zu leiten. Andererseits
sollten ja gerade sie den Gemeinden des Messias helfen, das zu werden,
was sie sein sollen. So hingen sie doch zutiefst in allem drin.

Auf jeden Fall sind wir jetzt beim Thema ,,Gemeinden“. Denn wenn
Verdnderungen von unten kommen missen und nur klein anfangen koén-
nen, dann kénnen nur neue ,,Gemeinden® der Ort sein, wo der Glaube
wieder alle Lebensbereiche integrieren und die Kirche unserer komple-
xen Gesellschaft gegeniiber als Gegengesellschaft neue Gestalt gewin-
nen kann. Das bringt uns zu denen zuriick, deren Anfrage an die deut-
sche Kirche all diese Uberlegungen ausgeldst hat: zu den Befreiungs-
theologen. Die Gemeinden unserer Kirche in unserem Land sind durch-



Norbert Lohfink 370

aus an unsere herrschende Gesellschaft angepaBt. So fragen wir ja of-
fenbar nach einem neuen Typ von Gemeinde. Die Theologen der Befrei-
ung, die unsere Kirche in Frage stellen, sind selbst eng mit einem neuen
Typ von Gemeinde verbunden, in Lateinamerika ,,Basisgemeinden® ge-
nannt.

Wo sind eure neuen Gemeinden?

In der Tat ist ja in Lateinamerika und bald darauf in vielen Lindern der
Dritten Welt gleichzeitig mit der Theologie der Befreiung und oft nicht
ohne Zusammenhang mit ihr die Basisgemeindenbewegung entstanden,
die inzwischen in manchen Lindern, etwa in Brasilien oder auf den
Philippinen, das Bild der Kirche wahrlich verwandelt. Konnen die Ba-
sisgemeinden Wegweiser sein, wenn wir nach einer neuen Gestalt von
Kirche fragen?

Die Basisgemeinden sind sicherlich zunicht einmal durch ihre Klein-
heit zu definieren - es sind so kleine Zusammenschliisse, daB jeder je-
den kennen kann und sich so echte menschliche Beziehungen entwik-
keln kodnnen. AuBBerdem sind sie dadurch gekennzeichnet, dall nicht
mehr eine groflere Gruppe, genannt ,Laien“, durch eine kleinere
Gruppe, genannt ,,Klerus®, religiés versorgt und betreut wird, sondern
daB3 alle, je nach den eigenen Gaben, aktiv werden.

Doch zumindest in vielen Féllen haben diese beiden Elemente gera-
dezu selbstverstdndlich schon ein drittes hervorgebracht: Das lebendige
Geschehen in der Gemeinde beschriankt sich in keiner Weise mehr auf
das, was wir im Sinn der komplexen Gesellschaft als ,,religios* bezeich-
nen wiirden, sondern es erfaBBt weitere Dimensionen des menschlichen
Zusammenlebens und bringt alles in eine neue Ganzheit. Das heil3t, hier
entsteht genau das, was wir als Desiderat in der augenblicklichen gesell-
schaftlichen Grof3ikonstellation erkannt haben. Der Glaube hebt die Re-
gionalisierung der einzelnen gesellschaftlichen Funktionen auf und
kann auch wieder Dinge wie wirtschaftliches, politisches, familidres und
gestalterisches Verhalten prigen. Das alles im kleinen Anfang von unten
her. Aber genau so geht es, nicht anders. Das war immer der christliche
Weg, weil alles, was mit dem Glauben zusammenhingt, auf reiner Frei-
willigkeit beruht.

Es ist also durchaus sachgemif, wenn Theologen und Bischofe der
Dritten Welt dann, wenn sie die europdische Kirche auffordern, iiber
die eigene Aufgabe in der jetzigen Weltlage nachzudenken und sich zum
Evangelium zu bekehren, oft auch auf die in ihren Lindern entstande-
nen Basisgemeinden aufmerksam machen. Manchmal fragen sie dann,



Deutsche Kirche 371

,warum es bei uns so wenig solche Gemeindebewegung gibt, die nicht
ein Abklatsch anderer sein diirfte, sondern eben europdisch geprigt ist.
Das ist in der Tat eine entscheidende Frage. Es ist unsere Grundfrage,
nur in einer konkreteren Gestalt. Wire es nicht méglich und nétig, daf3
auch in West-Europa eine breite Bewegung von Gemeinschaften und
Gruppen entstiinde, die dazu fithren konnte, dal3 die dem Glauben ent-
rissenen Bereiche des menschlichen Lebens wieder in das eine Leben
des Glaubens integriert werden?* (10)

Europa kann sich nicht ausklammern

Manchmal lese ich verzagte Bemerkungen, gerade auch deutscher Theo-
logen, daBB Gott die Revitalisierung des Christentums eben in anderen
Kontinenten in Gang setze und daf3 die Stunde, da Europa die Sache
Gottes vorantreiben durfte, vorbei, vielleicht auch verpaf3t sei. Auch aus
manchen Orden ertdnen solche Stimmen.

Ich halte daran nur fiir richtig, da3 Europa aufhoren sollte, sich im-
mer an der Spitze der Entwicklungen zu fihlen und auf andere Kirchen
herabzusehen. Insofern aber behauptet wird, in Europa gebe es kein
Handeln Gottes mehr, halte ich die Aussage schlicht fiir falsch und dazu
fiir hochst gefdhrlich. Fast mochte ich so etwas schon als Unglauben be-
zeichnen. Der naturnotwendige Effekt solcher Einstellungen ist zum
Beispiel, da3 in apostolischen Orden die Berufe ausbleiben.

P. Kolvenbach sagte in KolIn: ,,Die Kirche, die als Gesamt und in ih-
ren Teilen eine ,ecclesia semper reformanda‘ ist, braucht dringend die
Bekehrung Europas und seinen neuen Beitrag, der erst aus dieser Be-
kehrung erwachsen kann. Viele Teilkirchen und Christen der Dritten
Welt warten darauf, dal sich die europédischen Katholiken fiir diese Sa-
che wieder in Bewegung setzen lassen. Der christliche Glaube bleibt fiir
die Welt unglaubwiirdig, solange er nur in den armen Landern unter den
Massen im Elend seinen Anspruch auf Mitgestaltung der gesellschaftli-
chen Bereiche, auch der Wirtschaft, erhebt und durchzusetzen versucht,
die Christen der reichen Linder sich dem aber versagen. Die Kirche der
Armen in der Dritten Welt ist auch deshalb auf das gleiche Zeugnis der
,Kirche der Reichen‘ angewiesen. Wenn die reichen Kirchen nicht ein
Gleiches tun oder zu tun sich bemiihen, und zwar ohne in Not zu sein,
dann bleibt die Frage bestehen, ob die Menschen in den Kirchen der
Dritten Welt diesen Anspruch des Glaubens und das Bemiihen, ihn zu
leben, wieder fallenlassen, wenn es ihnen besser geht. Es bleibt die
Frage, ob sie so handeln und leben, wie sie es tun, aus Griinden des
Glaubens oder bloB aus wirtschaftlichen oder politischen Motiven. Es



Norbert Lohfink 372

gibt auf die Dauer nur ein Gegenargument auf diesen Verdacht: daB die
Christen in der Ersten Welt, wo sich der Reichtum der Welt hiuft, das-
selbe tun wie die der armen Kontinente, in derselben Weise Kirche sind
und weltweite Kirche werden.” (10)

Ein anderes scheint mir noch hinzuzukommen: Von Jahr zu Jahr wer-
den in unserer Welt die Gebiete, wo wahre Freiheit zu gesellschaftlichen
Experimenten gegeben ist, kleiner. Immer mehr diktatorische Systeme
etablieren sich, gerade in der Dritten Welt. Auch Lateinamerika bleibt
trotz einer gewissen Abwendung von den Militirdiktaturen, die sich
neuerdings zeigt, ein Subkontinent mit recht eingeschriinkten Freiheiten.
Der Ostblock fallt sowieso weithin aus. So bleiben eigentlich nur Nord-
amerika und das westliche Europa als Bereiche eines so offenen Plura-
lismus, daBl wirklich eingreifende gesellschaftliche Neuansiitze inner-
halb der Gesamtgesellschaft als tolerabel gelten kdnnen. Wir wissen ja
gar nicht, zu welchen iiberraschenden Gestaltungen unter den Voraus-
setzungen der modernen Technik und der modernen Mdoglichkeiten der
Kommunikation eine Einbeziehung aller Dimensionen des menschli-
chen Daseins in das Leben aus dem Glauben fiihren wiirde, wenn sich
das Experiment in einem wirklich toleranten GroBrahmen abspielen
wiirde. Wer weiB}, wie lange diese Chance uns noch in Westeuropa und
Nordamerika gegeben ist!

Ich bin iiberzeugt, daB sich der EinfluB der Christen auf das gesamte
Weltwirtschaftssystem in dem Augenblick dndern wiirde, in dem es in
Mitteleuropa eine der lateinamerikanischen vergleichbare christliche
Gemeindenbewegung gidbe. Solche Gemeinden triten ja dann auch als
eine wirtschaftliche Realitidt hervor und kénnten Gewicht in die Waag-
schale werfen bei jenen Entscheidungen, die das Schicksal der Dritten
Welt wirklich bestimmen.

Dariiber hinaus wiirden sich auch die Beziehungen zwischen den Kir-
chen des Nordens und den Kirchen des Siidens dndern. Vielleicht liefen
sie in der Hauptsache wie bisher weiter iiber die groBen Hilfswerke, die
ja in dem, was sie positiv tun, wirklich nichts als Lob verdienen. Aber
auch diese neue ,,Communio“ zwischen reichen und armen Kirchen
wirde sich zuinnerst verwandeln und eine dem Neuen Testament ent-
sprechendere Gestalt annehmen.

Folgerungen fiir die Aufgabe apostolischer Orden

Es mag so aussehen, als seien das alles viel zu generelle Uberlegungen
fir den Zusammenhang konkreter Beratungen in den Orden iiber die
Gestalt des Apostolats, das sie ausiiben. Und ist das alles nicht sowieso



Deutsche Kirche 373

utopisch? Doch wir sollten solche Gefiihle befragen. Wem wollen wir
glauben: dem Evangelium, das den ganzen Menschen fordert, oder einer
Gesellschaft, die dem Evangelium die Sakristei oder allerhdchstens
noch einige Sozialstationen zuweist?

Ich meine, wir miiBten dariiber reflektieren, welche Gestalt von Kir-
che und von Gesellschaft wir in unserer Existenz und unserem ,,aposto-
lischen* Tun eigentlich wollen.

Es ist sicherlich wichtig, daB wir neue technische Méglichkeiten des
Apostolats, also etwa die ganze Welt der Medien, oder neue Formen der
Sozialreparatur, die unsere Gesellschaft ausformt, vor allem mit Hilfe
der Psychologie, nicht anderen iiberlassen, sondern sie fiir das Apostolat
fruchtbar werden lassen. Es wire vielleicht genauso wichtig, daB3 wir
iiberkommene Formen des Apostolats, etwa unsere Schulen, in ihren
Moglichkeiten und Grenzen griindlich priiften. Doch bei all dem geht es
nur um Mittel und Wege.

Stellt man keine grundlegenderen Fragen, dann verlduft jede Diskus-
sion iiber die Ubernahme dieser oder jener Arbeit oder iiber ihre Preis-
gabe nur im Bereich der Mittel. Doch davor muB Klarheit tiber das Ziel
gefunden werden. Wir miiiten uns dariiber einig werden, daB wir gegen-
iiber den Aufgabenzuteilungen, die unsere Gesellschaft uns gibt, auch
gegeniiber denen, die ein dieser Gesellschaft allzu angepaBter Teil der
Kirche uns geben mochte, stets kritisch sein sollten, und daB alles, was
wir tun, direkt oder indirekt darauf ausgerichtet sein sollte, der Kirche
wieder zu wirklichen Gemeinden zu verhelfen, die, indem sie dem Glau-
ben wieder ein Recht auf alle Dimensionen des Lebens zusprechen, not-
wendigerweise gegengesellschaftlichen Charakter annehmen.

Eine solche Grundeinstellung werden wir nie erreichen, wenn wir
nicht erst einmal wieder innezuwerden versuchen, was eigentlich christ-
liche Gemeinde sein kdénnte. Der Weg dahin ist vielféltig. Einerseits soll-
ten wir neu auf die Bibel héren. Sie ist voll von Auskiinften auf diese
Frage — nur vernehmen wir sie kaum, weil wir ldngst auch eine an den
Ma@stiben des biirgerlichen Religionsverstindnisses ausgerichtete Her-
meneutik mitverinnerlicht haben und alle biblischen Aussagen auf eine
Art biirgerlichen Christentums hin zu lesen verstehen. Das gilt auch von
groBen Teilen der Literatur tiber die Bibel. Deshalb ist es genauso not-
wendig, daB wir dorthin gehen, wo Gott das Neue (genauer: das Uralte)
in unseren Tagen wieder entstehen 14Bt, um zu lernen, wie es wirklich
aussieht.

Wir Européder miissen die Demut haben, bei unseren Mitbriidern in
Lateinamerika und anderen Kontinenten in die Schule zu gehen — auch
wenn wir zugleich wissen, daB rein duBerliche Imitationen ganz sinnlos



Norbert Lohfink 374

sind und daB in unserer Situation alles wieder ein ganz anderes Gesicht
bekommen muf.

Deshalb miissen wir zugleich die Demut aufbringen, in unserem eige-
nen Land Ausschau zu halten, ob das Neue nicht schon lingst am
Wachsen ist, wenn auch nicht gerade da, wo wir unsere apostolischen
Felder hatten. Und wo wir es entdecken, sollten wir zum Hinhéren und
Lernen bereit sein.

SchlieBlich miissen wir, obwohl wir von unserem Charisma her eher
den Wanderaposteln zugehéren, in unseren eigenen Kommunititen zu-
mindest jenen Kern wieder lebendig werden lassen, der uns mit wirkli-
chen christlichen Gemeinden gemeinsam sein solite: die ,,Versamm-
lung” im eigentlich geistlichen Sinn®. Im Jesuitenorden wurde in den
letzten Jahren unter dem Stichwort ,,deliberatio communitaria® viel dar-
uber gesprochen. Aber wo ist die Praxis?

Ziel solchen Tuns wire zunichst einmal einfach eine Verdnderung un-
seres Bewufltsein. Das wire der Kernpunkt jener ,,Conversio®, die die
Befreiungstheologen von unserer deutschen Kirche fordern und die wir
in den Orden versuchen sollten, ohne auf andere zu warten.

Wenn wir wieder wiiliten, wofiir wir da sind; wenn wir wieder den
Zielpunkt unserer verschiedenen ,,apostolischen* Aktivititen benennen
konnten; wenn wir uns nicht mehr einfach den unausgesprochenen Ziel-
vorgaben unserer Gesellschaft (etwa: Reparatur von menschlichen
Bruchstellen im System, Sinnvermittlung zur Erhéhung der Systemdyna-
mik) oder der Kirche (etwa: Halten des Gliubigenbestands) fiigen wiir-
den, sondern wieder wiilten, was der Plan Gottes mit unserer Welt in
unserer Zeit ist, dann wire schon auBerordentlich viel gewonnen. Man
wiirde uns das ansehen, und es kimen auch wieder mehr wirkliche Be-
rufe zu uns. Und die uns jetzt so bedringenden Fragen bei der Auswahl
oder Eingrenzung unserer Arbeiten konnten wir im Lichte unseres Wis-
sens viel leichter entscheiden.

* Vgl. Norbert Lohfink, Die Feier des Sonntags und der Lebensrhythmus einer apostolischen
Kommunitdt, in: GuL 60 (1987) 244-258.





