
Die mystische Erfahrung 
eines blinden Karmelitenbruders 
Hein Blommestijn, Nijmegen* 

Meistens halten wir Mystik für eine ganz besondere •Erfahrung", die 
nur wenigen Menschen vorbehalten ist. Dieses Mißverständnis hält sich 
hartnäckig, auch wenn die bedeutenden Mystiker in allen Tonarten das 
Gegenteil beschreiben. Das Außergewöhnliche und vielleicht sogar Eli- 
täre an der Mystik - wenn man überhaupt hiervon sprechen kann - hat 
nichts mit einer kleinen oder großen Anzahl von Menschen zu tun, son- 
dern mit der Struktur dieser •Erfahrung". Die Mystik durchbricht näm- 
lich immer wieder alle üblichen Denk- und Gefühlsmuster. Sie stellt al- 
les auf den Kopf, sogar noch die Erwartungen, die sich aus einer eventu- 
ellen •Kenntnis" der Mystik ergeben. In diesem Sinne entzieht sich die 
Mystik per definitionem dem •Alltäglichen" und Selbstverständlichen. 
Trotzdem ist die Mystik auch ausgesprochen alltäglich, denn ganz einfa- 
che und einfältige Menschen erzählen von ihr. Jemand, der aber starr an 
den Regeln der üblichen Logik festhält, bleibt unvermeidlich ein Außen- 
stehender. Der Inhalt der mystischen Erfahrung ist an sich nicht so au- 
ßergewöhnlich, wohl aber die Art und Weise, wie sie sich ereignet, d. h. 
ihr zerrüttender und desorientierender Charakter. Auch in ihren nüch- 
ternsten Erscheinungsformen hat die Mystik offensichtlich immer wie- 
der die Struktur einer Durchbruchserfahrung. 

Das spiegelt sich wider in dem, was der Mystiker aussagt. Das mysti- 
sche Sprechen beschäftigt sich ja nicht so sehr mit einem Inhalt - etwa 
mit Randerscheinungen wie Visionen und Ekstasen (die verhältnismäßig 
selten vorkommen, dann aber oft als literarisches Genre) -, sondern 

* Im folgenden wird an einigen ausgesuchten Texten des französischen Mystikers Jean de 
Saint-Samson (1571-1636), eines blinden Laienbruders aus dem Karmelitenorden, eine 
psychologisch-theologische Phänomenologie der inneren Vorgänge des Verwandlungspro- 
zesses auf den höchsten Stufen der Mystik aufgezeigt. Diese Phänomenologie zeichnet 
sich durch eine erstaunliche Klarheit aus. Der Verfasser dieses Beitrages, der zuerst in der 
niederländischen Zeitschrift Speling 1/1986, 82-89 erschien, ist mit der Herausgabe der 
Werke des Karmelitenmystikers befaßt. Vgl. Jean de Saint-Samson, CEuvres mystiques, 
vol.1, hrsg. von Hein Blommestijn und Max Huot de Longchamp, Paris 1984; Jean de 
Saint-Samson (1571-1636), CEuvres completes, Bd. 1, Rom 1987 (vgl. dazu den Literaturbe- 
richt von F. Wulf in diesem Heft, S. 474^176). 

Die Übersetzung des vorliegenden Beitrags stammt von Elisabeth Hense, Bad Laasphe. 
Für seinen fachlichen Rat danken wir P. Dr. Friedrich Wulf SJ, München.     Die Redaktion 



Jean de Saint-Samson 403 

kennzeichnet sich vor allem als ein Ringen mit der Sprache, um das Un- 
sagbare ins Wort zu bringen. Der Mystiker ist von der inneren Notwen- 
digkeit besessen, neue Worte zu finden, weil seine Erfahrung sich nicht 
in der flachen Alltäglichkeit und Selbstverständlichkeit der bereits beste- 
henden Sprache aussagen läßt. Was er zu sagen hat, steht in Spannung 
zu unserer nüchternen Rationalität und der gewohnten Logik. Darum 
muß die menschliche Sprache dauernd durch Verneinungen und Para- 
doxe aufgebrochen werden. Man könnte sagen, daß sich die mystische 
Sprache am besten in einer zurückziehenden und verschmälernden Be- 
wegung realisiert. Im stotternden Sprechen weist der Mystiker auf das 
Eigentliche, per definitionem Unnennbare, von dem lediglich sein abso- 
lutes Stillschweigen sprechen könnte. Die mystische Sprache trägt das 
Verlangen in sich, zu verstummen und sich selbst aufzuheben. So wird 
auch in der Struktur der Sprache die Durchbruchserfahrung sichtbar. 
Der Mystiker will sich jedoch nicht auf einen kleinen Kreis Eingeweih- 
ter beschränken, sondern möchte mit einer oftmals verwirrenden 
Sprachschöpfung den Hörer aus dem Gleichgewicht bringen, so daß 
auch in ihm für die durchbrechende neue Wirklichkeit Raum entsteht. 
In diese Wirklichkeit, die unaussagbar bleibt und deshalb inhaltlich 
nicht beschrieben werden kann, wird der Leser unwiderstehlich mitge- 
führt, wenn er die Wirkung des mystischen Textes zuläßt. Die •Ritzen 
und Risse" in der Sprache, ihre •Leerräume", sind die eigentliche mysti- 
sche Aussageweise, die den Leser in dem Selbstverlierungsprozeß mitzu- 
ziehen vermag. Jemand, der eher an Information über die Mystik inter- 
essiert ist, wird hierdurch immer wieder verwirrt, und zu Unrecht wird 
er auf einen esoterischen und außergewöhnlichen Charakter der mysti- 
schen Erfahrung schließen. 

Kann man in der Mystik eigentlich von •Erfahrung" sprechen? Nein, 
wenn man damit ein •affektives Empfinden" im Sinne eines angeneh- 
men und deutlich konstatierbaren Gefühls meint. Die Mystik steht ge- 
wiß einer begrifflichen und rationalen Annäherung an die Wirklichkeit 
entgegen, aber eine typisch gefühlsmäßige Annäherung ist ihr ebenso 
fremd. Sicher, es kann von starken Gefühlen der Freude oder des 
Schmerzes die Rede sein. Mystik läßt sich aber nicht auf etwas zurück- 
führen, das man •fühlt". Auch alle gefühlsmäßigen Modelle und Erwar- 
tungen werden auf den Kopf gestellt. Es geht nicht darum, was ich 
fühle, sondern darum, wie in mir eine ganz neue Empfindung der gesam- 
ten Wirklichkeit durchbricht. Dieser Kontakt ist passiv und unmittelbar, 
d.h., daß diese Wirklichkeit sich mir unwiderstehlich aufdrängt. Das 
tiefste Wesen dieser Wirklichkeit tritt unmittelbar in Kontakt mit dem 
tiefsten Grund meines Wesens. Offenbarung und Empfindung bilden 



Hein Blommestijn 4Q4 

auf diesem Niveau die mystische Erfahrung, die gekostete Kenntnis. Es 
ist eine Kenntnis ohne Kenntnis, das •ungewußte Wissen", Empfindung 
ohne Bilder und Formen, etwas, das jede begriffliche Kenntnis über- 
trifft. Es ist auch Erfahrung ohne Gefühl. Es ist nicht wichtig, welche 
Gefühle in mich hineinkommen, sondern wie ich mich mit meinem gan- 
zen Wesen im anderen verliere, wie ich in totaler Selbstvergessenheit 
nichts mehr von mir selbst weiß und in absoluter Offenheit nach dem 
anderen ausgestreckt bin. In diesem Sinne ist die Mystik eine überwälti- 
gende Erfahrung, weil alle spezifisch menschlichen Gefühle allmählich 
ausgeschaltet werden. 

Das Wissen und Fühlen Gottes brechen in dem Menschen durch, der 
in Gott umgeformt wird. Alles bleibt dasselbe, und trotzdem tritt eine to- 
tale Veränderung ein. Der Inhalt des alltäglichen menschlichen Lebens 
bleibt derselbe, aber Art und Weise, Richtung und Perspektive verän- 
dern sich völlig, denn der Mensch bildet nicht mehr selbst das Zentrum, 
sondern Gott. Nur um ihn weiß der Mensch noch und nicht mehr um 
sich selbst. Die Folge scheint exzentrisch, weil der mystische Mensch in 
bezug auf sich selbst ex-zentriert ist und kon-zentriert in Gott. Alle 
selbstverständlichen Modelle des menschlichen Lebens werden durch- 
brochen. Die •total andere" Daseinsweise Gottes bricht durch. 

Dieser Prozeß wird eindringlich ins Wort gebracht von einem Mysti- 
ker, den man einen französischen Jan van Ruusbroec oder Johannes 
vom Kreuz nennen könnte. Jean du Moulin ist sein Name. Er wurde 
Ende Dezember 1571 in Sens geboren. Mit drei Jahren wurde er blind. 
Trotz dieser Behinderung erwarb er sich einige Kenntnisse in Sprache 
und Literatur. Er lernte verschiedene Musikinstrumente, vor allem Or- 
gel. Er spielte in mehreren Kirchen und auf mancherlei Musik- und 
Tanzabenden. Um 1600 zog er nach Paris, und mit 35 Jahren trat er als 
Bruder bei den Karmeliten in Dol in der Bretagne ein. Nach dem ersten 
Bischof und der gleichnamigen Kathedrale von Dol erweiterte er seinen 
Namen zu Jean de Saint-Samson. In diesen Jahren ließ er sich immer 
häufiger aus mystischen Werken vorlesen, vor allem auch aus den neu 
übersetzten Texten der niederländischen Schule. Chronischer Unterer- 
nährung zufolge war er oft krank und hatte sogar die Pest. 1612 zog Jean 
ins Kloster von Rennes, wo seit 1605 eine Reform im Gange war. 

Dieser blinde Bruder ohne eigentliche Schulbildung wurde einer der 
wichtigsten geistlichen Führer dieser Reformbewegung und zur Achse 
der mystischen Strömung innerhalb des Karmels. Viele Jahre lang war 
er u. a. der geistliche Führer des Bischofs von Dol, Antoine Revol. Er 
diktierte zahlreiche mystische Werke, die vor allem von einer spontanen, 
ungezwungenen Umgangssprache, einem wenig gepflegten Stil und ei- 



Jean de Saint-Samson 405 

ner recht herben Form der schriftlichen Aufzeichnung gekennzeichnet 
sind. Diese literarischen Nachteile werden jedoch reichlich durch den 
mitreißenden Charakter der Texte kompensiert. Es ist, als hörte man 
Jean selbst sprechen, während er tastend nach Worten sucht. Unter den 
ziemlich groben Zügen wird eine unbearbeitete Perle sichtbar. Er starb 
1636 im Alter von beinahe 65 Jahren. 

Wir beschränken uns hier auf den Anfangsabschnitt eines Textes über 
das eigentliche mystische Leben: Die Rückkehr und das stille Sich-Freuen 
der Braut in ihrem Bräutigam im lebenden Leben derselben Braut in ihm. 

Dieser barocke Titel erinnert unmittelbar an Jan van Ruusbroec, den 
Großmeister der niederländischen Mystik. In der Schöpfung ist der 
Mensch aus Gott hervorgegangen und in die Vielfalt und Differenzie- 
rung der geschaffenen Welt eingegangen. Im mystischen Prozeß kehrt 
der Mensch wieder in Gott, seinen Ursprung, zurück. Nicht als Welt- 
flucht oder aus Sehnsucht nach gefühlshafter Innerlichkeit, sondern in- 
dem Gott endgültig zum Zentrum des menschlichen Lebens wird. Alles 
wird zu einer Einheit zurückgebracht und in dem einfältigen Einen, der 
Quelle des Lebens, versammelt. Indem der Mensch sich unwiderruflich 
in Gott verliert, kommt er zu seinem wahren Selbst. Er kommt jetzt erst 
wirklich zum Leben: zum lebenden Leben1. Hier wird er zur Ruhe ge- 
bracht, und in Selbstvergessenheit genießt er Gott selbst. 

Jean de Saint-Samson stellt sich die Frage, •welche Menschen geeig- 
net sind, in dieses übertreffliche Leben einzutreten", d. h. •in das kon- 
templative oder mystische Leben" (übertrefflich, sureminent, ist die rö- 
mische Korrektur des Begriffs •überwesentlich"), wo Gott selbst unser 
Leben formt und den Menschen •überformt" durch seine göttliche Da- 
seinweise. Eine erste Antwort ist sehr einfach: 

Ihr müßt also wissen, daß diese Menschen all ihre aktiven Kräfte 
zum Lieben in der Ordnung der aufeinanderfolgenden Wirkungen 
und Stufen der Berührungen Gottes in ihnen erschöpft haben. 
Diese Wirkungen und Berührungen haben die Seele - mittels der 
gegenseitigen und treuen Liebe ihrerseits - in den Zustand der rei- 
nen Liebe versetzt. 

1 Dies ist ein Fachausdruck in der Mystik; gemeint ist das echte, wahre Leben in Gott, das 
von Grund auf lebende oder lebendige Leben, das nicht zeitlich begrenzte oder kontin- 
gente Leben; vgl. hierzu etwa das •lebende Leben" bei Ruusbroec (Boecsken der vercal- 
ringe, opera omnia, Teil 1, Lannoo 1981, Zeile 341) oder •leben" und •lebendig" bei Eckart 
(z. B. in seiner Predigt •In hoc apparuit Caritas dei in nobis'). Es ist ein Leben ohne Warum; 
es ist ein Leben, das beginnt, wenn der Mensch aus sich selbst seiner kreatürlichen Seins- 
weise nach ausgeht und Gott in sich Gott sein läßt. 



Hein Blommestijn 406 

Der mystische Prozeß wird in Bewegung gesetzt, indem Gott den Men- 
schen berührt. Die Initiative liegt also bei ihm, ohne daß der Mensch et- 
was in Gang bringen oder wachrufen kann. Das Bild der körperlichen 
Berührung weist auf eine vage und undifferenzierte Empfindung, die 
man kaum beherrschen kann. Anders als beim Sehen, Hören oder 
Schmecken reagiert der Körper bei einer Berührung unmittelbar; erst 
danach folgen Bewußtsein und Reflexion, die dann außerdem noch die 
anderen Sinnesorgane benötigen, um zu wissen, wer einen berührt hat. 
Auch die mystische Berührung, das, was einem widerfährt, verursacht 
eine unmittelbare Reaktion: eine Wirkung; du konstatierst, daß du ver- 
ändert bist und auf eine andere Ebene gehoben wirst. Was geschah, ist 
nicht aus dir selbst hervorgegangen, sondern wurde in dir bewirkt. Du 
wirst mit einer Folge konfrontiert. Was dir widerfährt, hat mit einer Lie- 
beserfahrung zu tun. Als Reaktion wird nämlich dein eigenes Liebesver- 
mögen aktiviert, um in Gegenseitigkeit und Treue die Liebesinitiative zu 
beantworten. Man kann hier nicht von einer moralischen Kategorie oder 
einer Liebespflicht aus Dankbarkeit sprechen, sondern nur von einer 
phänomenologischen Beschreibung der Treue als einer unwiderstehli- 
chen Reaktion auf ein überwältigendes Liebesangebot. Untreue kann 
nur im nachhinein entstehen, wenn diese Wirkung der göttlichen Berüh- 
rung unterdrückt oder verdrängt wird. Du könntest dich aber fragen, 
warum die Ursache dieser menschlichen Reaktion, die ja das einzig 
Konstatierbare ist, bei Gott gesucht werden muß. Warum ist es nicht die 
spontane Reaktion auf einen anderen Menschen, der dich sehr liebt? 
Einfach weil diese Wirkungen die Seele (ein Wort, das austauschbar ist 
mit •Mensch", •Menschen") in den Stand der reinen und uneigennützi- 
gen Liebe gestellt haben. Der Mensch spürt erstaunt, daß er auf Gottes 
Weise liebhat, der •ohne Warum" und ohne irgendeine Bedingung zum 
Leben erweckt und seine Liebe nicht von der Antwort abhängig macht. 

Diese •reine Liebe" wird also im Menschen hervorgerufen, übersteigt 
jedoch unendlich seine eigenmächtigen Möglichkeiten. Es muß von so 
etwas wie einer Berührung Gottes gesprochen werden, denn die unvor- 
hergesehene Folge ist, daß du in die Daseinsweise Gottes gezogen wirst, 
die wesentlich Liebe ist. Wenngleich diese Liebesreaktion deine Mög- 
lichkeiten völlig übertrifft, hast du doch die merkwürdige Sicherheit, 
daß sie dir zutiefst eigen ist und du darin zur vollendeten Entfaltung ge- 
langst. 

Dies alles sind bereits Aspekte des mystischen Prozesses; doch mit 
großer Präzision formuliert der blinde Mystiker, daß die höchste mysti- 
sche Erfahrung, das •überwesentliche" Leben, erst beginnt, wenn die ei- 
genen Kräfte zum Lieben erschöpft sind. Das eigene Liebesvermögen, 



Jean de Saint-Samson 

selbst von Gottes Berührung aktiviert, ist am Ende seiner Möglichkeiten. 
Hier wird der Mensch konfrontiert mit seiner fundamentalen Ohn- 
macht. Mitwirkung und Treue als eigenes Handeln sind definitiv un- 
möglich geworden. Das menschliche Vermögen hat hier seine Grenzen 
erreicht, weil Gottes Daseinsweise absolut außerhalb seines Bereiches 
liegt. Hier müssen sich wohl Richtung und Perspektive wandeln, weil 
das menschliche Ich als Subjekt des Handelns Platz macht für Gott, der 
zum neuen Daseinszentrum wird. Indem der Mensch stirbt, kann Gott 
selbst im Menschen leben: das lebende Leben oder das •überwesentli- 
che" Leben. Gott bewirkt nicht länger die reine Liebe im Menschen, 
sondern er selbst liebt auf seine Weise in ihm. Die menschlichen Kräfte 
sind erschöpft, und in regungslosem Verkosten erfährt der Mensch, wie 
Gott in ihm handelt. 

Dies ist auf eine Weise geschehen, daß solche Seelen wirklich eher 
in passivem als in aktivem Zustand zu lieben beginnen; und zwar 
aufgrund der langen Zeit, in der sie einige Erfahrung ihrer Kraft 
machen konnten - freudig und geduldig im Geist und im Herzen -, 
um edelmütig die verschiedenen schmerzhaften Todesarten der 
nackten Liebe zu erleiden. 

Im Laufe des mystischen Prozesses wird die Liebe immer weniger eine 
eigene Aktivität des Menschen; vielmehr erfährt der Mensch, wie Gott 
in ihm liebt. Das scheint zwar schön zu sein, ist aber sehr schmerzlich, 
weil man selbst ausgeschaltet ist und machtlos zusehen muß. Diese 
Liebe ist von allem entblößt: Du verstehst sie nicht, du kannst sie weder 
vorbereiten noch ihr nachhelfen, noch viel weniger fühlst du sie. Es ist 
eine Liebe, die in nichts mehr an das zu erinnern scheint, was du bislang 
Liebe nanntest. Alle bekannten Sicherheiten werden dir aus der Hand 
geschlagen. Gottes Liebe scheint in allem der menschlichen Liebe entge- 
genzustehen. Jedenfalls läßt sich keine •Liebe" mehr erfahren, denn du 
stehst mit leeren Händen da, und alles entfällt dir. Das ist ein Sterbe- 
prozeß, der endlos lang dauert und auch dauern muß. Trotzdem hast du 
noch einen kleinen Rest eigene Kraft, durch die du dies alles geduldig 
erleidest. Eigene Initiativen und gute Absichten zählen nicht mehr. So- 
lange du noch kannst, mußt du tun, was möglich ist. Du kannst in der 
Passivität niemals vorlaufen, ohne in Aktivität zu verfallen. Es ist eher 
ein Abnutzungsprozeß - wie der Tropfen, der quälend langsam den 
Stein aushöhlt. Ungeachtet der sado-masochistischen Tendenzen einiger 
Asketen, gibt es nicht so etwas wie eine mystische Euthanasie, in der du 
Gott etwas nachhelfen kannst, weil das Ende doch in Sicht ist. 

Wenn eine solche Seele soviel Mut hat, die Ordnung und das Ver- 
gnügen dieses aktiven Spiels in ihrem eigenen Objekt ständig wei- 



Hein Blommestijn 4QO 

terzuführen, und wenn sie darüber hinaus ihre aktiven Kräfte er- 
schöpft fühlt von der aktiven Zuwendung, die lauter, liebevoll und 
ein-fältig ist, hat in diesem Fall keine einzige Handlung angesichts 
des durchdringenden Anblicks der Unermeßlichkeit ihres Objekts 
noch irgendeinen Wert für sie - im Verkosten, im Anblick oder 
Eindruck. Sie sieht und schaut ihn ja bereits in der letzten seiner 
unendlichen Handlungen, so daß seine Vollkommenheit und sein 
ganz einfaches Wesen nichts anderes sind als er selbst. Die ge- 
schaffene und aktive Liebe kann sich ihm ebensowenig nähern wie 
der Verstand oder die erleuchtete Erkenntnis, es sei denn in einem 
endlos weiten Abstand. 

Die Entdeckung der letztendlichen Machtlosigkeit des Menschen ent- 
steht nicht aus einem Mangel an Selbstwertgefühl, sondern aus der In- 
tuition der unermeßlichen Größe Gottes, die Objekt des mystischen 
Schauens ist. Während Gott auf solch eine unbegreifliche Weise in dir 
zu lieben beginnt, schaust du ihn unmittelbar in seiner schaffenden 
Liebe •ohne Warum", der letzten seiner unendlichen Handlungen, die 
mit seinem tiefsten Wesen zusammenfällt, denn Gott ist Liebe. Er selbst 
manifestiert sich auf überrumpelnde Weise, und du bist nicht länger der- 
jenige, der etwas von Gott erfährt. Es gibt keinen Zweifel, die Bewegung 
muß von der anderen Seite herkommen. Das ist die fundamentale Ent- 
deckung des Mystikers: die Veränderung der Perspektive, die Verlegung 
des Zentrums. Mystik kann nicht auf ein erhabenes •Gefühl" süßer Ver- 
einigung mit Gott eingegrenzt werden, denn dann bliebest du kon-zen- 
triert in dir selbst und würdest nicht aus deinem Zentrum gehoben in 
Gott hinein, verloren für dich selbst. Wie sehr du dich auch anstrengen 
magst, meditieren und kontemplieren zu lernen - vielleicht sogar mit 
großem Erfolg -, so wirst du doch entdecken, daß du bis heute endlos 
weit von Gott entfernt geblieben bist, wenn dir plötzlich bewußt wird, 
daß er handelnd da ist. Wenn der Mensch Gott schauen müßte, würden 
wir mit Recht in vielen kritischen Fragen steckenbleiben. Dürfen und 
können wir das? Wer ist Gott?... Wenngleich es unlogisch und unwahr- 
scheinlich ist, erzählt der Mystiker jedoch, daß Gott sich deinem Blick 
mit Gewalt aufdrängt. Es gibt nichts mehr aus eigener Initiative zu 
schauen, denn Gottes Liebe bahnt sich stürmisch einen Weg in dir. Jede 
Initiative ist dir aus der Hand geschlagen. Du wirst in Gottes Blickrich- 
tung mitgerissen. 

... Wenn das Objekt - in der stürmischen Gewalt seiner Größe und 
seiner Liebe - die Seele durch sich selbst so lebendig und so tief 
berührt, daß sie an seiner Liebesmacht, an der stürmischen Ge- 
walt, die sie in die Totalität ihres unendlichen Objekts mitreißt, un- 



Jean de Saint-Samson 409 

tergehen muß, sieht und fühlt sie in ihm nur das Unermeßliche 
von Feuer, Glut, Vorzüglichkeit, Schönheit und Vollkommenheit, 
was alles dem Objekt selbst wesentlich ist, denn er selbst ist das al- 
les lediglich in ihm selbst. 

Die Seele, die bereits eng und unzertrennlich mit dieser über- 
göttlichen Natur vereinigt ist, hat mit all dem Gemeinschaft in der 
ganzen Gottheit. Da ist sie erfüllt von Gott gemäß dem gegenwärti- 
gen Aufnahmevermögen ihres Gefäßes, das in seinem heutigen 
Stand nicht mehr enthalten kann. 

Hierin ist die Gottförmigkeit schon so groß und so hoch im Ge- 
schöpf, daß Gott bei deren Anblick bereits großes Wohlgefallen an 
ihr hat, d. h. in dem Genuß ihrer Schönheit. 

Die Verwirrung wird immer größer. Als Objekt des Schauens befindet 
Gott sich nicht außerhalb deiner selbst, auf sicherem Abstand. Während 
Gott auf seine Weise in dir liebt, wirst du unwiderstehlich in die Gott- 
heit, den Liebesquell mitgerissen. Gott geschieht in dir gemäß deines un- 
aufhörlich begrenzten Fassungsvermögens. Du in ihm und er in dir. 
Letztendlich schaut Gott sich selbst in dir. Beim Anblick seiner selbst 
genießt er seine eigene Schönheit. Der Mensch scheint überflüssig zu 
sein. Höchstens noch ein störender Faktor. Dieser maßlosen Gewalt der 
Liebe Gottes ist nichts gewachsen. Der Mensch geht in dieser Liebes- 
übermacht unter. Er stirbt, weil Gott ihm zuviel ist. Er überlebt in Gott- 
förmigkeit. Doch hat Gott sich in diesem Liebesspiel außer Sinnen, 
•verrückt" geworden von Liebe, vom Menschen abhängig gemacht. In 
ihm hat Gott seine Liebe schauen wollen. Der Mystiker kann kein Pessi- 
mist sein, denn er ist sich der wahren Größe des Menschen bewußt ge- 
worden. Der Mensch wird in den unermeßlichen Abgrund der Liebe 
Gottes mitgerissen, wo er auch für sich selbst noch unfindbar bleibt. 
Dieses Abenteuer geht nie zu Ende. 

Aber weil die höchste Vervollkommnung der Braut im Bräutigam - 
oder wenn man will: des Geschöpfes in Gott - nicht hier zu Ende 
gehen muß, verdoppelt Gott dies alles - ich meine seine tiefen Be- 
rührungen in seinem Geschöpf -, um es noch besser mit dem sehr 
lebendigen und feurigen Ziehen und Locken seines Liebesfeuers 
zu durchdringen. Dies verschlingt und verzehrt nämlich ganz und 
gar alles, was es stark und geeignet genug zum Empfangen, Erfah- 
ren und Erleiden findet und antrifft, ohne es bei dieser Berührung 
ganz und gar in seinem natürlichen Leben zu beeinträchtigen. Gott 
beginnt die Seele hier bereits mit ganz anderen Reichtümern zu 
schmücken und zu zieren, als er jemals tat, indem er sie durch auf- 
einanderfolgende Berührungen und Wirkungen seines Liebesfeu- 



Hein Blommestijn 410 

ers in einen viel höheren Stand und Zustand der Vereinigung, des 
Anblicks, der Freude, der Umformung, der Ruhe und des Genus- 
ses erhebt als alles Vorhergehende. 

Hier nun gibt die Seele den Geist auf und stirbt für immer dem 
Verlangen nach Begreifen, während all ihre Freude in der Unbe- 
greifbarkeit seiner Liebe liegt. Diese begreift man nämlich unend- 
lich besser und ganz anders im Sterben aus Liebe als im Krank- 
werden von dieser selben Liebe. 

Unaufhörlich nimmt das, was bereits das absolute Ende zu sein schien, 
an Intensität zu. Alle Erfahrungskategorien stellen sich hier als unzu- 
länglich heraus. Die Sprache läuft immer hinter den Tatsachen her. Jede 
übertreffende Stufe verlangt unvermeidlich nach einer neuen übertref- 
fenden Stufe, weil der Prozeß der Vereinigung nicht aufhört und unmög- 
lich aufhören kann. Alles Eigene des Menschen wird in dem Liebes- 
brand, der gottförmig macht, verzehrt, ohne daß man jemals aufhört, ein 
Mensch zu sein. Das natürliche Leben und die Individualität werden im- 
mer gründlicher angetastet und vom neuen göttlichen Leben durchdrun- 
gen; die dynamische Spannung bleibt jedoch unauflösbar, weil beide 
Pole der Beziehung bestehenbleiben. Es gibt nichts mehr zu erfahren •in 
der Unbegreiflichkeit seiner Liebe", und gerade dies ist die höchste Er- 
fahrung. Der Mensch kommt zur Ruhe im sprachlosen Verkosten der 
Ekstase, in der keine gefühlsmäßige Ekstase mehr erfahren wird. Er tritt 
in Selbstvergessenheit aus sich selbst, und in absoluter Offenheit tritt er 
ein in Gott. Er weiß nur noch um das lebende Leben, das Dasein der 
Liebe Gottes, in dem jedes menschliche Können untergeht, das Begrei- 
fen im Dunkeln tastet und nichts mehr übrigbleibt, was erfahren werden 
könnte. Auf diese Weise hebt sich jede •mystische Erfahrung" unver- 
meidlich im Durchbruch eines •gottförmigen Lebens" auf. 




