Die mystische Erfahrung
eines blinden Karmelitenbruders

Hein Blommestijn, Nijmegen*

Meistens halten wir Mystik fiir eine ganz besondere , Erfahrung“, die
nur wenigen Menschen vorbehalten ist. Dieses MiBverstindnis hilt sich
hartnéckig, auch wenn die bedeutenden Mystiker in allen Tonarten das
Gegenteil beschreiben. Das AuBergew6hnliche und vielleicht sogar Eli-
tdre an der Mystik — wenn man iiberhaupt hiervon sprechen kann — hat
nichts mit einer kleinen oder groBen Anzahl von Menschen zu tun, son-
dern mit der Strukrur dieser ,,Erfahrung“. Die Mystik durchbricht nim-
lich immer wieder alle iiblichen Denk- und Gefiihlsmuster. Sie stellt al-
les auf den Kopf, sogar noch die Erwartungen, die sich aus einer eventu-
ellen ,Kenntnis“ der Mystik ergeben. In diesem Sinne entzieht sich die
Mystik per definitionem dem ,,Alltidglichen“ und Selbstverstindlichen.
Trotzdem ist die Mystik auch ausgesprochen alltdglich, denn ganz einfa-
che und einfiltige Menschen erzihlen von ihr. Jemand, der aber starr an
den Regeln der tiblichen Logik festhiilt, bleibt unvermeidlich ein AuBen-
stehender. Der Inhalt der mystischen Erfahrung ist an sich nicht so au-
Bergewdhnlich, wohl aber die Art und Weise, wie sie sich ereignet, d. h.
ihr zerriittender und desorientierender Charakter. Auch in ihren niich-
ternsten Erscheinungsformen hat die Mystik offensichtlich immer wie-
der die Struktur einer Durchbruchserfahrung.

Das spiegelt sich wider in dem, was der Mystiker aussagt. Das mysti-
sche Sprechen beschiftigt sich ja nicht so sehr mit einem Inhalt - etwa
mit Randerscheinungen wie Visionen und Ekstasen (die verhiltnismaBig
selten vorkommen, dann aber oft als literarisches Genre) —, sondern

* Im folgenden wird an einigen ausgesuchten Texten des franzésischen Mystikers Jean de
Saint-Samson (1571-1636), eines blinden Laienbruders aus dem Karmelitenorden, eine
psychologisch-theologische Phinomenologie der inneren Vorgiinge des Verwandlungspro-
zesses auf den hochsten Stufen der Mystik aufgezeigt. Diese Phidnomenologie zeichnet
sich durch eine erstaunliche Klarheit aus. Der Verfasser dieses Beitrages, der zuerst in der
niederldndischen Zeitschrift Speling 1/1986, 82-89 erschien, ist mit der Herausgabe der
Werke des Karmelitenmystikers befafit. Vgl. Jean de Saint-Samson, Euvres mystiques,
vol. 1, hrsg. von Hein Blommestijn und Max Huot de Longchamp, Paris 1984; Jean de
Saint-Samson (1571-1636), Euvres complétes, Bd. 1, Rom 1987 (vgl. dazu den Literaturbe-
richt von F. Wulf in diesem Heft, S. 474-476).

Die Ubersetzung des vorliegenden Beitrags stammt von Elisabeth Hense, Bad Laasphe.
Fiir seinen fachlichen Rat danken wir P. Dr. Friedrich Wulf SJ, Miinchen.  Die Redaktion



Jean de Saint-Samson 403

kennzeichnet sich vor allem als ein Ringen mit der Sprache, um das Un-
sagbare ins Wort zu bringen. Der Mystiker ist von der inneren Notwen-
digkeit besessen, neue Worte zu finden, weil seine Erfahrung sich nicht
in der flachen Alltiglichkeit und Selbstverstidndlichkeit der bereits beste-
henden Sprache aussagen 1483t. Was er zu sagen hat, steht in Spannung
zu unserer niichternen Rationalitidt und der gewohnten Logik. Darum
mufB die menschliche Sprache dauernd durch Verneinungen und Para-
doxe aufgebrochen werden. Man kénnte sagen, daf3 sich die mystische
Sprache am besten in einer zuriickziehenden und verschmilernden Be-
wegung realisiert. Im stotternden Sprechen weist der Mystiker auf das
Eigentliche, per definitionem Unnennbare, von dem lediglich sein abso-
lutes Stillschweigen sprechen kénnte. Die mystische Sprache trégt das
Verlangen in sich, zu verstummen und sich selbst aufzuheben. So wird
auch in der Struktur der Sprache die Durchbruchserfahrung sichtbar.
Der Mystiker will sich jedoch nicht auf einen kleinen Kreis Eingeweih-
ter beschrinken, sondern mochte mit einer oftmals verwirrenden
Sprachschopfung den Horer aus dem Gleichgewicht bringen, so da
auch in ihm fiir die durchbrechende neue Wirklichkeit Raum entsteht.
In diese Wirklichkeit, die unaussagbar bleibt und deshalb inhaltlich
nicht beschrieben werden kann, wird der Leser unwiderstehlich mitge-
fiihrt, wenn er die Wirkung des mystischen Textes zuldfit. Die ,Ritzen
und Risse* in der Sprache, ihre ,,Leerrdume*, sind die eigentliche mysti-
sche Aussageweise, die den Leser in dem Selbstverlierungsprozefl mitzu-
ziehen vermag. Jemand, der eher an Information iiber die Mystik inter-
essiert ist, wird hierdurch immer wieder verwirrt, und zu Unrecht wird
er auf einen esoterischen und auBergewdhnlichen Charakter der mysti-
schen Erfahrung schlieBen.

Kann man in der Mystik eigentlich von ,,Erfahrung* sprechen? Nein,
wenn man damit ein ,affektives Empfinden* im Sinne eines angeneh-
men und deutlich konstatierbaren Gefiihls meint. Die Mystik steht ge-
wiB einer begrifflichen und rationalen Anndherung an die Wirklichkeit
entgegen, aber eine typisch gefiihlsméiBige Annidherung ist ihr ebenso
fremd. Sicher, es kann von starken Gefiithlen der Freude oder des
Schmerzes die Rede sein. Mystik 148t sich aber nicht auf etwas zuriick-
fithren, das man fiihlt“. Auch alle gefithlsmafiigen Modelle und Erwar-
tungen werden auf den Kopf gestellt. Es geht nicht darum, was ich
fiihle, sondern darum, wie in mir eine ganz neue Empfindung der gesam-
ten Wirklichkeit durchbricht. Dieser Kontakt ist passiv und unmittelbar,
d.h., daB diese Wirklichkeit sich mir unwiderstehlich aufdringt. Das
tiefste Wesen dieser Wirklichkeit tritt unmittelbar in Kontakt mit dem
tiefsten Grund meines Wesens. Offenbarung und Empfindung bilden



Hein Blommestijn 404

auf diesem Niveau die mystische Erfahrung, die gekostete Kenntnis. Es
ist eine Kenntnis ohne Kenntnis, das ,,ungewuBte Wissen®, Empfindung
ohne Bilder und Formen, etwas, das jede begriffliche Kenntnis iiber-
trifft. Es ist auch Erfahrung ohne Gefiihl. Es ist nicht wichtig, welche
Gefiihle in mich hineinkommen, sondern wie ich mich mit meinem gan-
zen Wesen im anderen verliere, wie ich in totaler Selbstvergessenheit
nichts mehr von mir selbst weil und in absoluter Offenheit nach dem
anderen ausgestreckt bin. In diesem Sinne ist die Mystik eine iiberwilti-
gende Erfahrung, weil alle spezifisch menschlichen Gefiihle allmihlich
ausgeschaltet werden.

Das Wissen und Fiithlen Gottes brechen in dem Menschen durch, der
in Gott umgeformt wird. Alles bleibt dasselbe, und trotzdem tritt eine to-
tale Verdnderung ein. Der Inhalt des alltdglichen menschlichen Lebens
bleibt derselbe, aber Art und Weise, Richtung und Perspektive veriin-
dern sich véllig, denn der Mensch bildet nicht mehr selbst das Zentrum,
sondern Gott. Nur um ihn weiB8 der Mensch noch und nicht mehr um
sich selbst. Die Folge scheint exzentrisch, weil der mystische Mensch in
bezug auf sich selbst ex-zentriert ist und kon-zentriert in Gott. Alle
selbstverstindlichen Modelle des menschlichen Lebens werden durch-
brochen. Die ,total andere“ Daseinsweise Gottes bricht durch.

Dieser ProzeBl wird eindringlich ins Wort gebracht von einem Mysti-
ker, den man einen franzésischen Jan van Ruusbroec oder Johannes
vom Kreuz nennen konnte. Jean du Moulin ist sein Name. Er wurde
Ende Dezember 1571 in Sens geboren. Mit drei Jahren wurde er blind.
Trotz dieser Behinderung erwarb er sich einige Kenntnisse in Sprache
und Literatur. Er lernte verschiedene Musikinstrumente, vor allem Or-
gel. Er spielte in mehreren Kirchen und auf mancherlei Musik- und
Tanzabenden. Um 1600 zog er nach Paris, und mit 35 Jahren trat er als
Bruder bei den Karmeliten in Dol in der Bretagne ein. Nach dem ersten
Bischof und der gleichnamigen Kathedrale von Dol erweiterte er seinen
Namen zu Jean de Saint-Samson. In diesen Jahren lieB er sich immer
hiufiger aus mystischen Werken vorlesen, vor allem auch aus den neu
Ubersetzten Texten der niederlidndischen Schule. Chronischer Unterer-
ndhrung zufolge war er oft krank und hatte sogar die Pest. 1612 zog Jean
ins Kloster von Rennes, wo seit 1605 eine Reform im Gange war.

Dieser blinde Bruder ohne eigentliche Schulbildung wurde einer der
wichtigsten geistlichen Fithrer dieser Reformbewegung und zur Achse
der mystischen Stromung innerhalb des Karmels. Viele Jahre lang war
er u. a. der geistliche Fiithrer des Bischofs von Dol, Antoine Revol. Er
diktierte zahlreiche mystische Werke, die vor allem von einer spontanen,
ungezwungenen Umgangssprache, einem wenig gepflegten Stil und ei-



Jean de Saint-Samson 405

ner recht herben Form der schriftlichen Aufzeichnung gekennzeichnet
sind. Diese literarischen Nachteile werden jedoch reichlich durch den
mitreiBenden Charakter der Texte kompensiert. Es ist, als hérte man
Jean selbst sprechen, wihrend er tastend nach Worten sucht. Unter den
ziemlich groben Ziigen wird eine unbearbeitete Perle sichtbar. Er starb
1636 im Alter von beinahe 65 Jahren.

Wir beschrinken uns hier auf den Anfangsabschnitt eines Textes iiber
das eigentliche mystische Leben: Die Riickkehr und das stille Sich-Freuen
der Braut in ihrem Brdutigam im lebenden Leben derselben Braut in ihm.

Dieser barocke Titel erinnert unmittelbar an Jan van Ruusbroec, den
GroBmeister der niederlindischen Mystik. In der Schopfung ist der
Mensch aus Gott hervorgegangen und in die Vielfalt und Differenzie-
rung der geschaffenen Welt eingegangen. Im mystischen Prozel kehrt
der Mensch wieder in Gott, seinen Ursprung, zuriick. Nicht als Welt-
flucht oder aus Sehnsucht nach gefithlshafter Innerlichkeit, sondern in-
dem Gott endgiiltig zum Zentrum des menschlichen Lebens wird. Alles
wird zu einer Einheit zuriickgebracht und in dem einfiltigen Einen, der
Quelle des Lebens, versammelt. Indem der Mensch sich unwiderruflich
in Gott verliert, kommt er zu seinem wahren Selbst. Er kommt jetzt erst
wirklich zum Leben: zum lebenden Leben'. Hier wird er zur Ruhe ge-
bracht, und in Selbstvergessenheit geniefit er Gott selbst.

Jean de Saint-Samson stellt sich die Frage, ,,welche Menschen geeig-
net sind, in dieses @ibertreffliche Leben einzutreten, d. h. ,,in das kon-
templative oder mystische Leben* (iibertrefflich, suréminent, ist die r6-
mische Korrektur des Begriffs ,iiberwesentlich®), wo Gott selbst unser
Leben formt und den Menschen ,iiberformt“ durch seine gottliche Da-
seinweise. Eine erste Antwort ist sehr einfach:

Ihr miiBt also wissen, daB diese Menschen all ihre aktiven Krifte
zum Lieben in der Ordnung der aufeinanderfolgenden Wirkungen
und Stufen der Beriihrungen Gottes in ihnen erschopft haben.
Diese Wirkungen und Beriihrungen haben die Seele — mittels der
gegenseitigen und treuen Liebe ihrerseits — in den Zustand der rei-
nen Liebe versetzt.

! Dies ist ein Fachausdruck in der Mystik; gemeint ist das echte, wahre Leben in Gott, das
von Grund auf lebende oder lebendige Leben, das nicht zeitlich begrenzte oder kontin-
gente Leben; vgl. hierzu etwa das ,lebende Leben“ bei Ruusbroec (Boecsken der vercal-
ringe, opera omnia, Teil I, Lannoo 1981, Zeile 341) oder ,leben* und ,lebendig“ bei Eckart
(z.B. in seiner Predigt ,, In hoc apparuit caritas dei in nobis®). Es ist ein Leben ohne Warum;
es ist ein Leben, das beginnt, wenn der Mensch aus sich selbst seiner kreatiirlichen Seins-
weise nach ausgeht und Gott in sich Gott sein 14Bt.



Hein Blommestijn 406

Der mystische ProzeB3 wird in Bewegung gesetzt, indem Gott den Men-
schen beriihrt. Die Initiative liegt also bei ihm, ohne daB der Mensch et-
was in Gang bringen oder wachrufen kann. Das Bild der kérperlichen
Beriihrung weist auf eine vage und undifferenzierte Empfindung, die
man kaum beherrschen kann. Anders als beim Sehen, Hoéren oder
Schmecken reagiert der Korper bei einer Berithrung unmittelbar; erst
danach folgen BewuBtsein und Reflexion, die dann auBerdem noch die
anderen Sinnesorgane benétigen, um zu wissen, wer einen beriihrt hat.
Auch die mystische Beriihrung, das, was einem widerfihrt, verursacht
eine unmittelbare Reaktion: eine Wirkung; du konstatierst, daB du ver-
dndert bist und auf eine andere Ebene gehoben wirst. Was geschah, ist
nicht aus dir selbst hervorgegangen, sondern wurde in dir bewirkt. Du
wirst mit einer Folge konfrontiert. Was dir widerfihrt, hat mit einer Lie-
beserfahrung zu tun. Als Reaktion wird namlich dein eigenes Liebesver-
mdogen aktiviert, um in Gegenseitigkeit und Treue die Liebesinitiative zu
beantworten. Man kann hier nicht von einer moralischen Kategorie oder
einer Liebespflicht aus Dankbarkeit sprechen, sondern nur von einer
phdnomenologischen Beschreibung der Treue als einer unwiderstehli-
chen Reaktion auf ein iiberwiltigendes Liebesangebot. Untreue kann
nur im nachhinein entstehen, wenn diese Wirkung der géttlichen Beriih-
rung unterdrickt oder verdringt wird. Du kénntest dich aber fragen,
warum die Ursache dieser menschlichen Reaktion, die ja das einzig
Konstatierbare ist, bei Gott gesucht werden muf3. Warum ist es nicht die
spontane Reaktion auf einen anderen Menschen, der dich sehr liebt?
Einfach weil diese Wirkungen die Seele (ein Wort, das austauschbar ist
mit ,Mensch®, ,Menschen*) in den Stand der reinen und uneigenniitzi-
gen Liebe gestellt haben. Der Mensch spiirt erstaunt, daB er auf Gottes
Weise liebhat, der ,,ohne Warum* und ohne irgendeine Bedingung zum
Leben erweckt und seine Liebe nicht von der Antwort abhingig macht.

Diese ,,reine Liebe“ wird also im Menschen hervorgerufen, iibersteigt
jedoch unendlich seine eigenmichtigen Méglichkeiten. Es muB3 von so
etwas wie einer Beriihrung Gottes gesprochen werden, denn die unvor-
hergesehene Folge ist, daB du in die Daseinsweise Gottes gezogen wirst,
die wesentlich Liebe ist. Wenngleich diese Liebesreaktion deine Mog-
lichkeiten vollig iibertrifft, hast du doch die merkwiirdige Sicherheit,
dafl sie dir zutiefst eigen ist und du darin zur vollendeten Entfaltung ge-
langst.

Dies alles sind bereits Aspekte des mystischen Prozesses: doch mit
groBer Prézision formuliert der blinde Mystiker, daB8 die héchste mysti-
sche Erfahrung, das ,iiberwesentliche* Leben, erst beginnt, wenn die ei-
genen Kréfte zum Lieben erschopft sind. Das eigene Liebesvermogen,



Jean de Saint-Samson 407

selbst von Gottes Berithrung aktiviert, ist am Ende seiner Moglichkeiten.
Hier wird der Mensch konfrontiert mit seiner fundamentalen Ohn-
macht. Mitwirkung und Treue als eigenes Handeln sind definitiv un-
moglich geworden. Das menschliche Vermégen hat hier seine Grenzen
erreicht, weil Gottes Daseinsweise absolut auBerhalb seines Bereiches
liegt. Hier missen sich wohl Richtung und Perspektive wandeln, weil
das menschliche Ich als Subjekt des Handelns Platz macht fiir Gott, der
zum neuen Daseinszentrum wird. Indem der Mensch stirbt, kann Gott
selbst im Menschen leben: das lebende Leben oder das ,iiberwesentli-
che* Leben. Gott bewirkt nicht langer die reine Liebe im Menschen,
sondern er selbst liebt auf seine Weise in ihm. Die menschlichen Krifte
sind erschopft, und in regungslosem Verkosten erfahrt der Mensch, wie
Gott in ihm handelt.
Dies ist auf eine Weise geschehen, daB solche Seelen wirklich eher
in passivem als in aktivem Zustand zu lieben beginnen; und zwar
aufgrund der langen Zeit, in der sie einige Erfahrung ihrer Kraft
machen konnten - freudig und geduldig im Geist und im Herzen -,
um edelmiitig die verschiedenen schmerzhaften Todesarten der
nackten Liebe zu erleiden.
Im Laufe des mystischen Prozesses wird die Liebe immer weniger eine
eigene Aktivitit des Menschen; vielmehr erfahrt der Mensch, wie Gott
in ihm liebt. Das scheint zwar schon zu sein, ist aber sehr schmerzlich,
weil man selbst ausgeschaltet ist und machtlos zusehen mubB. Diese
Liebe ist von allem entbldBt: Du verstehst sie nicht, du kannst sie weder
vorbereiten noch ihr nachhelfen, noch viel weniger fithlst du sie. Es ist
eine Liebe, die in nichts mehr an das zu erinnern scheint, was du bislang
Liebe nanntest. Alle bekannten Sicherheiten werden dir aus der Hand
geschlagen. Gottes Liebe scheint in allem der menschlichen Liebe entge-
genzustehen. Jedenfalls 1463t sich keine ,,Liebe” mehr erfahren, denn du
stehst mit leeren Hinden da, und alles entfillt dir. Das ist ein Sterbe-
prozeB, der endlos lang dauert und auch dauern muB. Trotzdem hast du
noch einen kleinen Rest eigene Kraft, durch die du dies alles geduldig
erleidest. Eigene Initiativen und gute Absichten zdhlen nicht mehr. So-
lange du noch kannst, mufit du tun, was moglich ist. Du kannst in der
Passivitit niemals vorlaufen, ohne in Aktivitit zu verfallen. Es ist eher
ein AbnutzungsprozeB - wie der Tropfen, der quilend langsam den
Stein aushohlt. Ungeachtet der sado-masochistischen Tendenzen einiger
Asketen, gibt es nicht so etwas wie eine mystische Euthanasie, in der du
Gott etwas nachhelfen kannst, weil das Ende doch in Sicht ist.
Wenn eine solche Seele soviel Mut hat, die Ordnung und das Ver-
gniigen dieses aktiven Spiels in ihrem eigenen Objekt standig wei-



Hein Blommestijn 408

terzufithren, und wenn sie dariiber hinaus ihre aktiven Krifte er-
schopft fiihlt von der aktiven Zuwendung, die lauter, liebevoll und
ein-faltig ist, hat in diesem Fall keine einzige Handlung angesichts
des durchdringenden Anblicks der UnermeBlichkeit ihres Objekts
noch irgendeinen Wert fiir sie — im Verkosten, im Anblick oder
Eindruck. Sie sieht und schaut ihn ja bereits in der letzten seiner
unendlichen Handlungen, so daB seine Vollkommenheit und sein
ganz einfaches Wesen nichts anderes sind als er selbst. Die ge-
schaffene und aktive Liebe kann sich ihm ebensowenig nihern wie
der Verstand oder die erleuchtete Erkenntnis, es sei denn in einem
endlos weiten Abstand.
Die Entdeckung der letztendlichen Machtlosigkeit des Menschen ent-
steht nicht aus einem Mangel an Selbstwertgefiihl, sondern aus der In-
tuition der unermeBlichen GroBe Gottes, die Objekt des mystischen
Schauens ist. Wihrend Gott auf solch eine unbegreifliche Weise in dir
zu lieben beginnt, schaust du ihn unmittelbar in seiner schaffenden
Liebe ,,ohne Warum*, der letzten seiner unendlichen Handlungen, die
mit seinem tiefsten Wesen zusammenfillt, denn Gott ist Liebe. Er selbst
manifestiert sich auf iiberrumpelnde Weise, und du bist nicht langer der-
jenige, der etwas von Gott erfahrt. Es gibt keinen Zweifel, die Bewegung
muB von der anderen Seite herkommen. Das ist die fundamentale Ent-
deckung des Mystikers: die Verdnderung der Perspektive, die Verlegung
des Zentrums. Mystik kann nicht auf ein erhabenes , Gefiihl“ siier Ver-
einigung mit Gott eingegrenzt werden, denn dann bliebest du kon-zen-
triert in dir selbst und wiirdest nicht aus deinem Zentrum gehoben in
Gott hinein, verloren fiir dich selbst. Wie sehr du dich auch anstrengen
magst, meditieren und kontemplieren zu lernen — vielleicht sogar mit
grolem Erfolg -, so wirst du doch entdecken, daB du bis heute endlos
weit von Gott entfernt geblieben bist, wenn dir plotzlich bewufst wird,
dal er handeind da ist. Wenn der Mensch Gott schauen miilite, wiirden
wir mit Recht in vielen kritischen Fragen steckenbleiben. Diirfen und
kdnnen wir das? Wer ist Gott?... Wenngleich es unlogisch und unwahr-
scheinlich ist, erzihlt der Mystiker jedoch, daB Gott sich deinem Blick
mit Gewalt aufdrangt. Es gibt nichts mehr aus eigener Initiative zu
schauen, denn Gottes Liebe bahnt sich stiirmisch einen Weg in dir. Jede
Initiative ist dir aus der Hand geschlagen. Du wirst in Gottes Blickrich-
tung mitgerissen.
... Wenn das Objekt - in der stiirmischen Gewalt seiner GréBe und
seiner Liebe — die Seele durch sich selbst so lebendig und so tief
beriihrt, daB sie an seiner Liebesmacht, an der stiirmischen Ge-
walt, die sie in die Totalitit ihres unendlichen Objekts mitreif3t, un-



Jean de Saint-Samson 409

tergehen muB, sieht und fihlt sie in ihm nur das UnermefBliche
von Feuer, Glut, Vorziiglichkeit, Schonheit und Vollkommenbheit,
was alles dem Objekt selbst wesentlich ist, denn er selbst ist das al-
les lediglich in ihm selbst.

Die Seele, die bereits eng und unzertrennlich mit dieser tber-
gottlichen Natur vereinigt ist, hat mit all dem Gemeinschaft in der
ganzen Gottheit. Da ist sie erfilllt von Gott gemall dem gegenwirti-
gen Aufnahmevermoégen ihres GefaBes, das in seinem heutigen
Stand nicht mehr enthalten kann.

Hierin ist die Gottformigkeit schon so gro3 und so hoch im Ge-
schopf, daB Gott bei deren Anblick bereits grofies Wohlgefallen an
ihr hat, d. h. in dem Genuf ihrer Schénheit.

Die Verwirrung wird immer gréBer. Als Objekt des Schauens befindet
Gott sich nicht auBerhalb deiner selbst, auf sicherem Abstand. Wihrend
Gott auf seine Weise in dir liebt, wirst du unwiderstehlich in die Gott-
heit, den Liebesquell mitgerissen. Gott geschieht in dir gemaB deines un-
aufhorlich begrenzten Fassungsvermdgens. Du in ihm und er in dir.
Letztendlich schaut Gott sich selbst in dir. Beim Anblick seiner selbst
genieBt er seine eigene Schonheit. Der Mensch scheint Uberfliissig zu
sein. Hochstens noch ein stérender Faktor. Dieser ma3losen Gewalt der
Liebe Gottes ist nichts gewachsen. Der Mensch geht in dieser Liebes-
libermacht unter. Er stirbt, weil Gott ihm zuviel ist. Er iiberlebt in Gott-
formigkeit. Doch hat Gott sich in diesem Liebesspiel aufler Sinnen,
,verriickt“ geworden von Liebe, vom Menschen abhingig gemacht. In
ihm hat Gott seine Liebe schauen wollen. Der Mystiker kann kein Pessi-
mist sein, denn er ist sich der wahren Gréf3e des Menschen bewullt ge-
worden. Der Mensch wird in den unermeBlichen Abgrund der Liebe
Gottes mitgerissen, wo er auch fiir sich selbst noch unfindbar bleibt.
Dieses Abenteuer geht nie zu Ende.
Aber weil die héchste Vervollkommnung der Braut im Bréutigam —
oder wenn man will: des Geschépfes in Gott - nicht hier zu Ende
gehen muB, verdoppelt Gott dies alles — ich meine seine tiefen Be-
rithrungen in seinem Geschdpf -, um es noch besser mit dem sehr
lebendigen und feurigen Ziehen und Locken seines Liebesfeuers
zu durchdringen. Dies verschlingt und verzehrt nimlich ganz und
gar alles, was es stark und geeignet genug zum Empfangen, Erfah-
ren und Erleiden findet und antrifft, ohne es bei dieser Berlihrung
ganz und gar in seinem natiirlichen Leben zu beeintrachtigen. Gott
beginnt die Seele hier bereits mit ganz anderen Reichtiimern zu
schmiicken und zu zieren, als er jemals tat, indem er sie durch auf-
einanderfolgende Berithrungen und Wirkungen seines Liebesfeu-



Hein Blommestijn 410

ers in einen viel hoheren Stand und Zustand der Vereinigung, des
Anblicks, der Freude, der Umformung, der Ruhe und des Genus-
ses erhebt als alles Vorhergehende.

Hier nun gibt die Seele den Geist auf und stirbt fiir immer dem
Verlangen nach Begreifen, wihrend all ihre Freude in der Unbe-
greifbarkeit seiner Liebe liegt. Diese begreift man ndmlich unend-
lich besser und ganz anders im Sterben aus Liebe als im Krank-
werden von dieser selben Liebe.

Unaufhorlich nimmt das, was bereits das absolute Ende zu sein schien,
an Intensitdt zu. Alle Erfahrungskategorien stellen sich hier als unzu-
linglich heraus. Die Sprache lduft immer hinter den Tatsachen her. Jede
iibertreffende Stufe verlangt unvermeidlich nach einer neuen iibertref-
fenden Stufe, weil der ProzeB der Vereinigung nicht aufhért und unmaog-
lich aufhéren kann. Alles Eigene des Menschen wird in dem Liebes-
brand, der gottférmig macht, verzehrt, ohne daB man jemals aufhért, ein
Mensch zu sein. Das natiirliche Leben und die Individualitit werden im-
mer griindlicher angetastet und vom neuen gottlichen Leben durchdrun-
gen; die dynamische Spannung bleibt jedoch unauflosbar, weil beide
Pole der Beziechung bestehenbleiben. Es gibt nichts mehr zu erfahren N
der Unbegreiflichkeit seiner Liebe*, und gerade dies ist die hochste Er-
fahrung. Der Mensch kommt zur Ruhe im sprachlosen Verkosten der
Ekstase, in der keine gefithlsmiBige Ekstase mehr erfahren wird. Er tritt
in Selbstvergessenheit aus sich selbst, und in absoluter Offenheit tritt er
ein in Gott. Er weiBl nur noch um das lebende Leben, das Dasein der
Liebe Gottes, in dem jedes menschliche Konnen untergeht, das Begrei-
fen im Dunkeln tastet und nichts mehr iibrigbleibt, was erfahren werden
konnte. Auf diese Weise hebt sich jede ,,mystische Erfahrung* unver-
meidlich im Durchbruch eines ,,gottformigen Lebens® auf.





