
Jan van Ruusbroec 430 

sehen,   die   in   der   Charismatischen   Gemeinde-Erneuerung   sichtbar 
sind23. 

23 In dem Bericht Wenn der Geist in der Kirche wirken will. Ein Vierteljahrhundert charismati- 
sche Bewegung (Stuttgart, Quell-Verlag 1987. 132 S., kart., DM 12,80) gibt der Mitarbeiter 
der E(vangelischen) Zentralstelle für) W(eltanschauungsfragen), Hans-Diether Reimer, ei- 
nen guten Überblick über Entwicklung, Probleme und Möglichkeiten der Charismatischen 
Erneuerung, besonders im evangelischen Bereich. Der Vergleich mit N. Baumert (s.o. 
Anm. 2) und F. A. Sullivan (s.o. Anm. 8) zeigt, welch günstigen Einfluß die kirchliche Aus- 
richtung und die theologische Betreuung im katholischen Raum ausmachen. Man kann 
mehr wagen und doch die rechten Bahnen sicherer finden. 

In der vorzüglichen, kritischen Darstellung der EZW, Die Rückkehr der Zauberer - New 
Age. Eine Kritik (Reinbek 1987), stellt Reimer die CE in einen größeren Zusammenhang: 
Neue Frömmigkeit in den Kirchen und ihr Verhältnis zur New-Age-Bewegung (223-264). 

•... alles ein Trug mit dieser Leerheit' 
Über Fehlformen der Meditation 

Jan van Ruusbroec* 

In der Auseinandersetzung mit den •Brüdern und Schwestern vom 
Freien Geist" wendete sich der Augustiner Jan van Ruusboec 
(1293-1381) gegen bestimmte •Entleerungsübungen". Mit großer Sach- 
lichkeit entlarvt der flämische Mystiker die Methode der Selbstversen- 
kung als subtilen Weg zum Selbstgenuß. Seine Kritik scheint uns im 
Hinblick auf manche heute verbreitete - oft aus dem Fernen Osten über- 
nommene - Meditationspraktiken durchaus aktuell zu sein. Jedenfalls 
bleibt gültig, was Ruusbroec - er gehört zusammen mit Eckhart, Tauler 
und Seuse in die Reihe der ganz großen christlichen Mystiker - als Bild 
und Grund aller echten Gottesmystik festhält: die Einheit in Unterschie- 
denheit in der gegenseitigen Liebe der drei göttlichen Personen. Und 
weil dieser Grund in sich selbst tätige liebende Hingabe ist und das Bild 

* Den Text aus Die geistliche Hochzeit, II, 4 übersetzte Ulrike Zellmann, Düsseldorf, nach 
der Werkausgabe: Jan van Ruusbroec, Werken, hrsg. von der Ruusbroec-Genootschap, 
Antwerpen 1944, Bd. I, 227-238. Es handelt sich hier um einen Vorabdruck aus dem Quel- 
lenband zu Große Mystiker. Leben und Werk, hrsg. von G. Ruhbach und J. Sudbrack 
(München 1984), der für 1988 angekündigt ist. Inzwischen erschien im Johannes-Verlag, 
Einsiedeln, eine neue Übersetzung: Zierde der Geistlichen Hochzeit, übertr. von M. 
Schaad-Visser. 



Fehlformen der Meditation 431 

dafür Christus, ist der Weg zur Einheit mit Gott allein in der tätigen 
Liebe nach dem Vorbild Christi zu finden, •mit hochhebendem Herzen 
immerfort die Ehre Gottes" suchend. 

Andererseits ist dem christlichen Glauben hinsichtlich fernöstlicher 
Weisheit und ihrer Quelle, der Meditation, heute gewiß Ähnliches auf- 
gegeben wie seinerzeit den Kirchenvätern angesichts des griechischen 
Logos und der lateinischen Ratio. Welt ist dann nicht mehr •nur Hori- 
zont der objektivierenden Intention eines ichzentrierten Subjekts, son- 
dern offenes Feld von Geschenk, Anruf und Antwort, nämlich von Ge- 
schichte"1. Die Redaktion 

Die •Mystik" der bloßen Leere 

Wenn der Mensch bloß und unverbildet ist nach den Sinnen und leer 
ohne Tätigkeit nach den höchsten Kräften, so kommt er aus bloßer Na- 
tur zur Ruhe. Und diese Ruhe können alle Menschen finden und in sich 
selbst besitzen in bloßer Natur ohne die Gnade Gottes, falls sie sich ent- 
ledigen können aller Bilder und aller Tätigkeiten. Aber hierin vermag 
der minnende Mensch nicht zu ruhen, denn die tätige Liebe und das in- 
wendige Rühren der Gnade Gottes liegen nicht still. Und darum vermag 
der innige Mensch in sich selbst in natürlicher Ruhe nicht lange zu ver- 
harren. Doch vernehmt nun die Manier, auf welche man diese natürli- 
che Ruhe pflegt. Es ist ein stilles Sitzen, ohne innere und äußere Übung, 
in Leerheit, auf daß die Ruhe gefunden werde und ungehindert bleibe. 
Jedoch Ruhe ausgeübt auf diese Weise, das ist unerlaubt, denn sie er- 
zeugt im Menschen eine Verblendung in Nicht-Wissen und ein Zusam- 
mensinken in sich selbst ohne Tun, und diese Ruhe ist nichts anderes als 
eine Leerheit, in die der Mensch fällt, und worin er vergißt seiner selbst 
und Gottes und aller Dinge hinsichtlich der Weise jeglichen Tätigseins. 
Diese Ruhe ist entgegengesetzt der übernatürlichen Ruhe, die man in 
Gott besitzt, denn das ist ein minneerfülltes Entströmtsein, begleitet von 
einfältiger Einschau in unbegreiflicher Klarheit. Diese Ruhe in Gott, die 
immerfort mit innigem Begehren tätig gesucht wird und in genußvoller 
Zuneigung gefunden wird und im Entströmtsein der Minne ewiglich be- 
sessen wird, und wenn sie besessen wird, dennoch nicht gesucht wird, 
diese Ruhe ist so hoch erhaben über der Ruhe aus Natur, wie Gott erha- 
ben ist über allen Kreaturen. 

1 Klaus Riesenhuber, Zum Verständnis ungegenständlicher Meditation, in: Internationale 
kath. Zeitschrift Communio 15 (1986) 320-331, hier 331. 



Jan van Ruusbroec 432 

Und darum werden all die Menschen betrogen, die sich selbst meinen 
und zusammensinken in natürlicher Ruhe und Gott weder suchen mit 
Begehren noch in genußvoller Minne finden. Denn die Ruhe, die sie be- 
sitzen, liegt in einem Leer-Sein ihres Selbst, wozu sie von Natur aus und 
aus Gewohnheit geneigt sind. Und in dieser natürlichen Ruhe vermag 
man Gott nicht zu finden. Aber sie bringt den Menschen wohl in eine 
Leerheit, die Heiden und Juden zu finden vermögen und alle Menschen, 
wie schlecht sie auch sind, wofern sie in ihren Sünden ohne Tadel des 
Gewissens leben und sich aller Bilder und allen Tuns entledigen kön- 
nen. In dieser Leerheit ist die Ruhe behaglich und groß. Diese Ruhe ist 
keine Sünde an sich, denn sie ist in allen Menschen von Natur aus, wo- 
fern sie sich (allem) entledigen können. Aber wenn man sie ausüben und 
besitzen will ohne Werke der Tugend, dann verfällt der Mensch in gei- 
stigen Hochmut und in ein Selbstbehagen, wovon man selten genest. (...) 

Die •Mystik" der Selbstzukehr 

Nun hört, wenn der Mensch irgendwie Ruhe besitzen will, in Leerheit, 
ohne innig verlangende Hingabe zu Gott, so trägt er eine Bereitschaft (in 
sich) zu allen Irrungen. Denn er ist abgekehrt von Gott und ist sich 
selbst zugeneigt mit natürlicher Minne und sucht und begehrt Trost und 
Süßigkeit und was ihn gelüstet. Und ein solcher gleicht dem Kaufmann. 
Denn in all seinen Tätigkeiten steht er zurückgebeugt über sich selbst 
und sucht und zielt auf seine Ruhe und seinen Gewinn mehr als auf die 
Ehre Gottes. Dieser Mensch, der also in bloßer natürlicher Minne lebt, 
der besitzt immerfort sich selbst, ungelassen, in Eigenliebe. Und manch 
einer führt ein hartes Leben in großen Bußtaten, auf daß er bekannt und 
gerühmt werde wegen großer Heiligkeit und auch großen Lohn ver- 
diene. Denn alle natürliche Minne ist sich selbst gewogen und nimmt 
gern Ehre in der Zeit und großen Lohn in der Ewigkeit entgegen. Und 
manch ein Mensch hat viele Wünsche und erbittet und begehrt viele Ab- 
sonderlichkeiten von Gott: und diese werden oftmals betrogen. Denn ih- 
nen fallen bisweilen mit Hilfe des Feindes die Dinge zu, die sie begeh- 
ren; und dann lasten sie es ihrer Heiligkeit an und ihnen dünkt, daß sie 
all dessen würdig sind. Denn sie sind hoffärtig und nicht erregt und 
nicht erleuchtet von Gott, und darum beharren sie auf sich selbst. (...) 

Diese Menschen leben ganz im Gegensinn zur tätigen Liebe und lie- 
bevollen Einkehr, wo der Mensch sich selbst darbietet mit allem, was er 
aufbringen kann, für die Ehre und die Minne Gottes, und wo ihm nichts 
Sicherheit zu bieten vermag noch ihn zu befriedigen als ein unbegreifli- 



Fehlformen der Meditation 433 

ches Gut, das ist Gott allein. Denn die tätige Liebe ist ein Minneband, 
das uns (über uns) hinausgeleitet und in dem wir uns selbst verleugnen 
und mit Gott vereinigt werden und Gott mit uns. Aber natürliche Minne 
beugt sich über sich selbst und über den Eigengenuß und bleibt immer 
allein. Dennoch gleicht natürliche Minne der tätigen Liebe in ihren Wer- 
ken von außen so sehr wie zwei Haare auf einem Kopf. Aber die Gesin- 
nungen sind ungleich. Denn der gute Mensch sucht und meint und be- 
gehrt mit hochhebendem Herzen immerfort die Ehre Gottes. Aber in 
natürlicher Minne meint der Mensch immerfort sich selbst und seinen 
Gewinn. (...) 

Die •Mystik" der leeren Freiheit 

Und hier beginnt die dritte Verkehrtheit, welche die allerschädlichste ist, 
und das ist ein ungerechtes Leben, voll geistiger Irrungen und aller Ver- 
derbtheit. ... Diese sind nach ihrem Bedünken gottschauende Menschen, 
und sie glauben, die heiligsten zu sein, die es gibt. (...) Durch die natürli- 
che Ruhe, die sie empfinden und besitzen in sich selbst in Leerheit, be- 
haupten sie, daß sie frei sind und mit Gott unmittelbar vereinigt und 
daß sie erhaben sind über alle Gebräuche der heiligen Kirche und über 
die Gebote Gottes und über das Gesetz und über alle tugendsamen 
Werke, die man zu verrichten vermag auf jegliche Weise. Denn ihnen 
dünkt diese Leerheit so groß, daß man sie mit keinerlei Tätigkeiten, wie 
gut sie auch sein mögen, behindern darf, denn die Leerheit ist edler als 
alle Tugenden. Und darum verweilen sie in einem reinen Erleiden ohne 
irgendeine Tätigkeit aufwärts oder niederwärts gerade wie ein Werk- 
zeug, welches selber untätig ist und seinen Meister erwartet, wenn er ar- 
beiten will. Denn täten sie etwas, so würde Gott in seinen Werken behin- 
dert. Und darum sind sie bar aller Tugenden, und zwar so leer, daß sie 
Gott weder danken noch loben wollen, und sie besitzen weder Erkennen 
noch Minnen, weder Wollen noch Bitten, noch Begehren. Denn alles, 
was sie zu erbitten und zu begehren vermöchten, das haben sie, ihrem 
Bedünken nach, in Besitz. Und also sind sie arm an Geist, denn sie sind 
ohne Wollen und haben von allem gelassen und leben ohne Eigentüm- 
lichkeit jeglichen Wünschens, denn ihnen dünkt, allem entledigt zu sein 
und alles überschritten zu haben und alles in Besitz zu haben, worum 
die Gebräuche der heiligen Kirche angeordnet und eingesetzt sind. Und, 
so wie sie sagen, so vermag ihnen niemand zu geben noch zu nehmen, 
auch Gott selbst nicht; denn nach ihrem Bedünken haben sie alle Übun- 
gen und alle Tugenden passiert. Und sie sind gelangt in eine reine Leer- 



Jan van Ruusbroec 434 

heit und sind von allen Tugenden los. Und es gehöre mehr Mühe dazu, 
sagen sie, Tugend in Leerheit loszuwerden, als Tugend zu erlangen. (...) 

...sie sagen, daß sie leben ohne Willen und daß sie ihren Geist Gott 
gegeben haben in Ruhe und Leerheit und daß sie eins sind mit Gott und 
zunichte geworden an sich selbst. Und darum, was die leibliche Natur 
begehrt, das dürfen sie frei tun, denn sie sind zur Unschuld gelangt und 
ihnen ist keine Regel gesetzt. Und darum, falls die Natur bewegt wird zu 
etwas, das sie gelüstet, und sollte die Leerheit des Geistes davon verstellt 
werden oder gehindert, so tun sie der Natur Genüge nach ihrem Begehr, 
auf daß die Leerheit des Geistes ungehindert bleibe. Und darum halten 
sie nichts vom Fasten, vom Feiern, von anderen Geboten als nur so viel, 
als sie um der Leute willen tun: Denn sie leben gewissenlos in allen Din- 
gen. (...) 

Die •Mystik" der Selbstaufgabe 

Noch findet man eine andere Gruppe verirrter Menschen, die von jenen 
in manchen Punkten abweichen. Und diese behaupten auch eben das, 
daß sie aller Taten ledig sind und daß sie nichts anderes sind als ein In- 
strument, womit Gott tätigt, was er will und wie er will. Und darum sa- 
gen sie, daß sie sich in einem reinen Erleiden ohne Tat befinden; und 
daß die Taten, die Gott mit ihnen tätigt, edler sind und mehr verdienen, 
als irgendein anderer Mensch zu verdienen vermag, der seine Taten 
selbst tätigt in der Gnade Gottes. Und darum sagen sie, daß sie Gott-er- 
leidende Menschen sind und selber nichts tätigen, sondern Gott tätigt 
ihre Taten. Und diese sagen auch, daß sie keine Sünde zu begehen ver- 
mögen; denn Gott tätigt die Taten, und sie sind von allem ledig, und al- 
les, was Gott will, das wird mit ihm getan und anderes nicht. Diese Men- 
schen haben sich überlassen im Innern, tatenlos, in einer Leerheit, und 
leben ohne Wunsch nach einem einzigen Ding. Und sie haben eine ge- 
lassene demütige Art, und sie können sehr gut all das dulden und erlei- 
den, was auf sie zukommt, in Gleichmaßen, denn ihnen dünkt, daß sie 
ein Instrument sind, womit Gott tut nach seinem Willen. Diese sind in 
vielen Weisen und in vielen Werken gleich geartet nach Manier guter 
Menschen; und in anderen Dingen sind sie ihnen zuwider, denn all die 
Dinge, zu denen sie von innen getrieben werden, ob sie (den Guten) glei- 
chen oder nicht gleichen, das alles meinen sie, kommt vom Heiligen 
Geist. (...) 

Wäre es nun möglich, was nicht sein kann, daß die Kreatur zunichte 
ginge an ihrem Wirken und ebenso leer würde, wie sie es war, da sie 



Fehlformen der Meditation 435 

nicht war, das heißt, daß sie eins mit Gott würde auf jegliche Weise, wie 
sie es damals war, so vermöchte sie ebenso wenig verdienen, als sie es 
damals tat; sie wäre auch nicht heiliger oder seliger als ein Stein oder 
ein Stück Holz; denn ohne eigenes Wirken, ohne Gott zu minnen und zu 
erkennen vermögen wir nicht selig zu sein. Doch Gott wäre selig, wie er 
es ewig war, und doch würde uns das nichts nützen. Und darum ist alles 
ein Trug mit dieser Leerheit. Denn alle Schlechtigkeit und Verirrtheit 
wollen sie verglätten und edler und höher stellen als jegliche Tugend; 
und das Schlechteste wollen sie bemänteln mit Spitzfindigkeiten, so daß 
es als das Beste erscheine. (...) 

Die wahre Mystik in Gott 

Aber Christus, der Sohn Gottes, (...) er war und ist und wird bleiben im- 
merdar mit allen seinen Gliedern, das heißt mit allen Heiligen, seinen 
himmlischen Vater minnend und begehrend, dankend und lobend. Zwar 
war seine Seele, und ist es, vereint und selig in dem göttlichen Wesen. 
Aber zu dieser Leerheit konnte er weder gelangen noch kann er (es) je, 
denn seine herrliche Seele und alle, die selig sind, tragen in sich ewige 
Hingabe in Minne, gerade wie diejenigen, die hungert und dürstet und 
von Gott gekostet haben und die nimmermehr gesättigt zu werden ver- 
mögen. Dennoch genießen eben diese Seele Christi und alle Heiligen 
Gott über allem Begehren, dort, wo nichts als eines ist, das ist die ewige 
Seligkeit Gottes und aller seiner Auserkorenen. Und darum: genießen 
und wirken, dies ist die Seligkeit Christi und all seiner Heiligen, und es 
ist das Leben aller guten Menschen, jeder nach dem Maß seiner Minne. 
Und es ist eine Gerechtigkeit, die nie mehr vergehen wird. Und darum 
sollen wir uns schmücken von außen und von innen mit Tugenden und 
mit guten Sitten, wie die Heiligen taten. Und wir sollen uns liebevoll 
und demutsvoll darbieten vor den Augen Gottes mit all unseren Wer- 
ken: So begegnen wir Gott mittelbar durch all seine Gaben, und dann 
werden wir erregt in fühlsamer Minne und erfüllt von allumfassender 
Treue. Und so werden wir ausfließend und wieder einfließend in gerech- 
ter tätiger Liebe und bestärkt und fest innebleibend in einfältigem Frie- 
den und in der Ähnlichkeit Gottes. Und durch diese Ähnlichkeit und ge- 
nußvolle Minne und göttliche Klarheit entfließen wir uns selbst in Ei- 
nigkeit und begegnen Gott mit Gott unmittelbar in genußvoller Ruhe. 
Und also werden wir ewiglich Innebleibende und immer Ausfließende 
und ohne Unterlaß wieder Einkehrende. Und damit besitzen wir ein 
wahrhaftiges inniges Leben in aller Vollkommenheit. Daß uns solches 
geschehe, dazu verhelfe uns Gott. Amen. 




