Jan van Ruusbroec 430

sehen, die in der Charismatischen Gemeinde-Erneuerung sichtbar
sind?3,

> In dem Bericht Wenn der Geist in der Kirche wirken will. Ein Vierteljahrhundert charismati-
sche Bewegung (Stuttgart, Quell-Verlag 1987. 132 S., kart., DM 12,80) gibt der Mitarbeiter
der E(vangelischen) Z(entralstelle fiir) W(eltanschauungsfragen), Hans-Diether Reimer, ei-
nen guten Uberblick {iber Entwicklung, Probleme und Méglichkeiten der Charismatischen
Erneuerung, besonders im evangelischen Bereich. Der Vergleich mit N. Baumert (s.o.
Anm. 2) und F. A. Sullivan (s.0. Anm. 8) zeigl, welch giinstigen Einflu die kirchliche Aus-
richtung und die theologische Betreuung im katholischen Raum ausmachen. Man kann
mehr wagen und doch die rechten Bahnen sicherer finden.

In der vorziiglichen, kritischen Darstellung der EZW, Die Riickkehr der Zauberer — New
Age. Eine Kritik (Reinbek 1987), stelit Reimer die CE in cinen groBeren Zusammenhang:
Neue Frommigkeit in den Kirchen und ihr Verhilinis zur New-Age-Bewegung (223-264).

»-.. alles ein Trug mit dieser Leerheit*

Uber Fehlformen der Meditation

Jan van Ruusbroec*

In der Auseinandersetzung mit den ,,Briidern und Schwestern vom
Freien Geist“ wendete sich der Augustiner Jan van Ruusboec
(1293-1381) gegen bestimmte ,,Entleerungsiibungen®. Mit groBBer Sach-
lichkeit entlarvt der flimische Mystiker die Methode der Selbstversen-
kung als subtilen Weg zum SelbstgenuB3. Seine Kritik scheint uns im
Hinblick auf manche heute verbreitete — oft aus dem Fernen Osten iiber-
nommene - Meditationspraktiken durchaus aktuell zu sein. Jedenfalls
bleibt giiltig, was Ruusbroec - er gehért zusammen mit Eckhart, Tauler
und Seuse in die Reihe der ganz groBien christlichen Mystiker - als Bild
und Grund aller echten Gottesmystik festhilt: die Einheit in Unterschie-
denheit in der gegenseitigen Liebe der drei géttlichen Personen. Und
weil dieser Grund in sich selbst titige liebende Hingabe ist und das Bild

* Den Text aus Die geistliche Hochzeit, 11, 4 iibersetzte Ulrike Zellmann, Diisseldorf, nach
der Werkausgabe: Jan van Ruusbroec, Werken, hrsg. von der Ruusbroec-Genootschap,
Antwerpen 1944, Bd. 1, 227-238. Es handelt sich hier um einen Vorabdruck aus dem Quel-
lenband zu Grofe Mystlker Leben und Werk, hrsg. von G. Ruhbach und J. Sudbrack
(Miinchen 1984) der fir 1988 angekiindigt ist. Inzwischen erschien im Johannes-Verlag,
Einsiedeln, eine neue Ubersetzung: Zierde der Geistlichen Hochzeit, iibertr. von M.
Schaad-Visser.



Fehlformen der Meditation 431

dafiir Christus, ist der Weg zur Einheit mit Gott allein in der titigen
Liebe nach dem Vorbild Christi zu finden, ,,mit hochhebendem Herzen
immerfort die Ehre Gottes“ suchend.

Andererseits ist dem christlichen Glauben hinsichtlich fernéstlicher
Weisheit und ihrer Quelle, der Meditation, heute gewifl Ahnliches auf-
gegeben wie seinerzeit den Kirchenvitern angesichts des griechischen
Logos und der lateinischen Ratio. Welt ist dann nicht mehr ,,nur Hori-
zont der objektivierenden Intention eines ichzentrierten Subjekts, son-
dern offenes Feld von Geschenk, Anruf und Antwort, ndmlich von Ge-
schichte*!. Die Redaktion

Die ,,Mystik“ der bloBen Leere

Wenn der Mensch bloBl und unverbildet ist nach den Sinnen und leer
ohne Tatigkeit nach den hochsten Kriften, so kommt er aus bloBer Na-
tur zur Ruhe. Und diese Ruhe konnen alle Menschen finden und in sich
selbst besitzen in bloBer Natur ohne die Gnade Gottes, falls sie sich ent-
ledigen konnen aller Bilder und aller Tatigkeiten. Aber hierin vermag
der minnende Mensch nicht zu ruhen, denn die titige Liebe und das in-
wendige Riihren der Gnade Gottes liegen nicht still. Und darum vermag
der innige Mensch in sich selbst in natiirlicher Ruhe nicht lange zu ver-
harren. Doch vernehmt nun die Manier, auf welche man diese natiirli-
che Ruhe pflegt. Es ist ein stilles Sitzen, ohne innere und duBere Ubung,
in Leerheit, auf dal die Ruhe gefunden werde und ungehindert bleibe.
Jedoch Ruhe ausgeiibt auf diese Weise, das ist unerlaubt, denn sie er-
zeugt im Menschen eine Verblendung in Nicht-Wissen und ein Zusam-
mensinken in sich selbst ohne Tun, und diese Ruhe ist nichts anderes als
eine Leerheit, in die der Mensch fillt, und worin er vergiBt seiner selbst
und Gottes und aller Dinge hinsichtlich der Weise jeglichen Titigseins.
Diese Ruhe ist entgegengesetzt der iibernatiirlichen Ruhe, die man in
Gott besitzt, denn das ist ein minneerfiilltes Entstrémtsein, begleitet von
einfaltiger Einschau in unbegreiflicher Klarheit. Diese Ruhe in Gott, die
immerfort mit innigem Begehren titig gesucht wird und in genuBvoller
Zuneigung gefunden wird und im Entstromtsein der Minne ewiglich be-
sessen wird, und wenn sie besessen wird, dennoch nicht gesucht wird,
diese Ruhe ist so hoch erhaben iiber der Ruhe aus Natur, wie Gott erha-
ben ist iiber allen Kreaturen.

! Klaus Riesenhuber, Zum Verstindnis ungegensidndlicher Meditation, in: Internationale
kath. Zeitschrift Communio 15 (1986) 320-331, hier 331.



Jan van Ruusbroec 432

Und darum werden all die Menschen betrogen, die sich selbst meinen
und zusammensinken in natiirlicher Ruhe und Gott weder suchen mit
Begehren noch in genuBvoller Minne finden. Denn die Ruhe, die sie be-
sitzen, liegt in einem Leer-Sein ihres Selbst, wozu sie von Natur aus und
aus Gewohnheit geneigt sind. Und in dieser natiirlichen Ruhe vermag
man Gott nicht zu finden. Aber sie bringt den Menschen wohl in eine
Leerheit, die Heiden und Juden zu finden vermégen und alle Menschen,
wie schlecht sie auch sind, wofern sie in ihren Siinden ohne Tadel des
Gewissens leben und sich aller Bilder und allen Tuns entledigen kén-
nen. In dieser Leerheit ist die Ruhe behaglich und groB. Diese Ruhe ist
keine Siinde an sich, denn sie ist in allen Menschen von Natur aus, wo-
fern sie sich (allem) entledigen k6nnen. Aber wenn man sie ausiiben und
besitzen will ohne Werke der Tugend, dann verfillt der Mensch in gei-
stigen Hochmut und in ein Selbstbehagen, wovon man selten genest. (...)

Die ,Mystik* der Selbstzukehr

Nun hort, wenn der Mensch irgendwie Ruhe besitzen will, in Leerheit,
ohne innig verlangende Hingabe zu Gott, so triigt er eine Bereitschaft (in
sich) zu allen Irrungen. Denn er ist abgekehrt von Gott und ist sich
selbst zugeneigt mit natiirlicher Minne und sucht und begehrt Trost und
SiiBigkeit und was ihn geliistet. Und ein solcher gleicht dem Kaufmann.
Denn in all seinen Tiatigkeiten steht er zuriickgebeugt iiber sich selbst
und sucht und zielt auf seine Ruhe und seinen Gewinn mehr als auf die
Ehre Gottes. Dieser Mensch, der also in bloBer natiirlicher Minne lebt,
der besitzt immerfort sich selbst, ungelassen, in Eigenliebe. Und manch
einer fiihrt ein hartes Leben in groBen BuBtaten, auf daB er bekannt und
gerihmt werde wegen groBer Heiligkeit und auch groBlen Lohn ver-
diene. Denn alle natiirliche Minne ist sich selbst gewogen und nimmt
gern Ehre in der Zeit und groBen Lohn in der Ewigkeit entgegen. Und
manch ein Mensch hat viele Wiinsche und erbittet und begehrt viele Ab-
sonderlichkeiten von Gott: und diese werden oftmals betrogen. Denn ih-
nen fallen bisweilen mit Hilfe des Feindes die Dinge zu, die sie begeh-
ren; und dann lasten sie es ihrer Heiligkeit an und ihnen diinkt, daB sie
all dessen wiirdig sind. Denn sie sind hoffartig und nicht erregt und
nicht erleuchtet von Gott, und darum beharren sie auf sich selbst. (...)
Diese Menschen leben ganz im Gegensinn zur titigen Liebe und lie-
bevollen Einkehr{ wo der Mensch sich selbst darbietet mit allem, was er
aufbringen kann, fiir die Ehre und die Minne Gottes, und wo ihm nichts
Sicherheit zu bieten vermag noch ihn zu befriedigen als ein unbegreifli-



Fehlformen der Meditation 433

ches Gut, das ist Gott allein. Denn die titige Liebe ist ein Minneband,
das uns (iiber uns) hinausgeleitet und in dem wir uns selbst verleugnen
und mit Gott vereinigt werden und Gott mit uns. Aber natiirliche Minne
beugt sich iiber sich selbst und iiber den Eigengenuf3 und bleibt immer
allein. Dennoch gleicht natiirliche Minne der titigen Liebe in ihren Wer-
ken von auBen so sehr wie zwei Haare auf einem Kopf. Aber die Gesin-
nungen sind ungleich. Denn der gute Mensch sucht und meint und be-
gehrt mit hochhebendem Herzen immerfort die Ehre Gottes. Aber in
natiirlicher Minne meint der Mensch immerfort sich selbst und seinen
Gewinn. (...)

Die ,, Mystik“ der leeren Freiheit

Und hier beginnt die dritte Verkehrtheit, welche die allerschidlichste ist,
und das ist ein ungerechtes Leben, voll geistiger Irrungen und aller Ver-
derbtheit. ... Diese sind nach ihrem Bediinken gottschauende Menschen,
und sie glauben, die heiligsten zu sein, die es gibt. (...) Durch die natiirli-
che Ruhe, die sie empfinden und besitzen in sich selbst in Leerheit, be-
haupten sie, daB sie frei sind und mit Gott unmittelbar vereinigt und
daB sie erhaben sind iiber alle Gebriduche der heiligen Kirche und iiber
die Gebote Gottes und iiber das Gesetz und iiber alle tugendsamen
Werke, die man zu verrichten vermag auf jegliche Weise. Denn ihnen
diinkt diese Leerheit so groB, daB man sie mit keinerlei Titigkeiten, wie
gut sie auch sein mdgen, behindern darf, denn die Leerheit ist edler als
alle Tugenden. Und darum verweilen sie in einem reinen Erleiden ohne
irgendeine Titigkeit aufwirts oder niederwirts gerade wie ein Werk-
zeug, welches selber untitig ist und seinen Meister erwartet, wenn er ar-
beiten will. Denn titen sie etwas, so wiirde Gott in seinen Werken behin-
dert. Und darum sind sie bar aller Tugenden, und zwar so leer, dal} sie
Gott weder danken noch loben wollen, und sie besitzen weder Erkennen
noch Minnen, weder Wollen noch Bitten, noch Begehren. Denn alles,
was sie zu erbitten und zu begehren vermdchten, das haben sie, ihrem
Bediinken nach, in Besitz. Und also sind sie arm an Geist, denn sie sind
ohne Wollen und haben von allem gelassen und leben ohne Eigentiim-
lichkeit jeglichen Wiinschens, denn ihnen diinkt, allem entledigt zu sein
und alles iiberschritten zu haben und alles in Besitz zu haben, worum
die Gebriuche der heiligen Kirche angeordnet und eingesetzt sind. Und,
so wie sie sagen, so vermag ihnen niemand zu geben noch zu nehmen,
auch Gott selbst nicht; denn nach ihrem Bediinken haben sie alle Ubun-
gen und alle Tugenden passiert. Und sie sind gelangt in eine reine Leer-



Jan van Ruusbroec 434

heit und sind von allen Tugenden los. Und es gehore mehr Miihe dazu,
sagen sie, Tugend in Leerheit loszuwerden, als Tugend zu erlangen. (...
...sie sagen, dal} sie leben ohne Willen und daf sie ihren Geist Gott
gegeben haben in Ruhe und Leerheit und daB sie eins sind mit Gott und
zunichte geworden an sich selbst. Und darum, was die leibliche Natur
begehrt, das diirfen sie frei tun, denn sie sind zur Unschuld gelangt und
ihnen ist keine Regel gesetzt. Und darum, falls die Natur bewegt wird zu
etwas, das sie geliistet, und sollte die Leerheit des Geistes davon verstellt
werden oder gehindert, so tun sie der Natur Geniige nach ihrem Begehr,
auf daB3 die Leerheit des Geistes ungehindert bleibe. Und darum halten
sie nichts vom Fasten, vom Feiern, von anderen Geboten als nur so viel,
als sie um der Leute willen tun: Denn sie leben gewissenlos in allen Din-

gen. (...)

Die ,,Mystik*“ der Selbstaufgabe

Noch findet man eine andere Gruppe verirrter Menschen, die von jenen
in manchen Punkten abweichen. Und diese behaupten auch eben das,
dal} sie aller Taten ledig sind und daB sie nichts anderes sind als ein In-
strument, womit Gott tdtigt, was er will und wie er will. Und darum sa-
gen sie, dal3 sie sich in einem reinen Erleiden ohne Tat befinden; und
daB die Taten, die Gott mit ihnen titigt, edler sind und mehr verdienen,
als irgendein anderer Mensch zu verdienen vermag, der seine Taten
selbst tatigt in der Gnade Gottes. Und darum sagen sie, daB sie Gott-er-
leidende Menschen sind und selber nichts titigen, sondern Gott tétigt
ihre Taten. Und diese sagen auch, daB sie keine Siinde zu begehen ver-
mogen; denn Gott tétigt die Taten, und sie sind von allem ledig, und al-
les, was Gott will, das wird mit ihm getan und anderes nicht. Diese Men-
schen haben sich tiberlassen im Innern, tatenlos, in einer Leerheit, und
leben ohne Wunsch nach einem einzigen Ding. Und sie haben eine ge-
lassene demiitige Art, und sie kdnnen sehr gut all das dulden und erlei-
den, was auf sie zukommt, in GleichmaBen, denn ihnen diinkt, daB sie
ein Instrument sind, womit Gott tut nach seinem Willen. Diese sind in
vielen Weisen und in vielen Werken gleich geartet nach Manier guter
Menschen; und in anderen Dingen sind sie ihnen zuwider, denn all die
Dinge, zu denen sie von innen getrieben werden, ob sie (den Guten) glei-
chen oder nicht gleichen, das alles meinen sie, kommt vom Heiligen
Geist. (...)

Wiire es nun moglich, was nicht sein kann, daB die Kreatur zunichte
ginge an ihrem Wirken und ebenso leer wiirde, wie sie es war, da sie



Fehlformen der Meditation 435

nicht war, das heiBt, daB sie eins mit Gott wiirde auf jegliche Weise, wie
sie es damals war, so vermochte sie ebenso wenig verdienen, als sie es
damals tat; sie wire auch nicht heiliger oder seliger als ein Stein oder
ein Stiick Holz; denn ohne eigenes Wirken, ohne Gott zu minnen und zu
erkennen vermogen wir nicht selig zu sein. Doch Gott wire selig, wie er
es ewig war, und doch wiirde uns das nichts niitzen. Und darum ist alles
ein Trug mit dieser Leerheit. Denn alle Schlechtigkeit und Verirrtheit
wollen sie verglitten und edler und héher stellen als jegliche Tugend;
und das Schlechteste wollen sie beminteln mit Spitzfindigkeiten, so daB3
es als das Beste erscheine. (...)

Die wahre Mystik in Gott

Aber Christus, der Sohn Gottes, (...) er war und ist und wird bleiben im-
merdar mit allen seinen Gliedern, das heiBt mit allen Heiligen, seinen
himmlischen Vater minnend und begehrend, dankend und lobend. Zwar
war seine Seele, und ist es, vereint und selig in dem gottlichen Wesen.
Aber zu dieser Leerheit konnte er weder gelangen noch kann er (es) je,
denn seine herrliche Seele und alle, die selig sind, tragen in sich ewige
Hingabe in Minne, gerade wie diejenigen, die hungert und diirstet und
von Gott gekostet haben und die nimmermehr gesittigt zu werden ver-
mdgen. Dennoch genieBen eben diese Seele Christi und alle Heiligen
Gott iiber allem Begehren, dort, wo nichts als eines ist, das ist die ewige
Seligkeit Gottes und aller seiner Auserkorenen. Und darum: genieBen
und wirken, dies ist die Seligkeit Christi und all seiner Heiligen, und es
ist das Leben aller guten Menschen, jeder nach dem MaB seiner Minne.
Und es ist eine Gerechtigkeit, die nie mehr vergehen wird. Und darum
sollen wir uns schmiicken von auBlen und von innen mit Tugenden und
mit guten Sitten, wie die Heiligen taten. Und wir sollen uns liebevoll
und demutsvoll darbieten vor den Augen Gottes mit all unseren Wer-
ken: So begegnen wir Gott mittelbar durch all seine Gaben, und dann
werden wir erregt in fiihlsamer Minne und erfiillt von allumfassender
Treue. Und so werden wir ausflieBend und wieder einflieBend in gerech-
ter tatiger Liebe und bestirkt und fest innebleibend in einfiltigem Frie-
den und in der Ahnlichkeit Gottes. Und durch diese Ahnlichkeit und ge-
nuBvolle Minne und géttliche Klarheit entflieBen wir uns selbst in Ei-
nigkeit und begegnen Gott mit Gott unmittelbar in genuBvoller Ruhe.
Und also werden wir ewiglich Innebleibende und immer AusflieBende
und ohne UnterlaB wieder Einkehrende. Und damit besitzen wir ein
wahrhaftiges inniges Leben in aller Vollkommenheit. Dafl uns solches
geschehe, dazu verhelfe uns Gott. Amen.





