
Die slawische Spiritualität in der heutigen Zeit 
Tomas Spidlik, Rom* 

Als am Ende des vergangenen Jahrhunderts Wladimir Solowjow über 
den ständig wachsenden Einfluß seines Heimatlandes nachdachte, 
stellte er sich die Frage, welches Ideal und welche Sendung Rußland in 
der Geschichte Europas haben solle. •Damit wir eine Antwort auf diese 
Frage geben können, wenden wir uns aber nicht an die öffentliche Mei- 
nung von heute; dies würde nämlich bedeuten, daß wir morgen schon 
veraltet sind. Es ist nötig, eine Antwort in den ewigen Wahrheiten der 
Religion zu suchen. Denn was eine bestimmte Nation in Wirklichkeit 
ausmacht, ist nicht, was ein Volk über sich selbst denkt, sondern was 
Gott von Ewigkeit her über dieses Volk denkt."1 

Die gleiche Frage stellen sich viele Menschen auch heute, wenn von 
einem •zweiten Europa" gesprochen wird, in dem die slawischen Völker 
überwiegen. Fragen wir in diesem Kontext nach der Bedeutung einer 
•slawischen Spiritualität" - es wird freilich nicht leicht sein, eine befrie- 
digende Antwort zu finden. Ein Hauptproblem liegt darin, daß die sla- 
wischen Völker keine homogene Gruppe bilden. Es ist ein Mosaik von 
Völkern, die ihre Besonderheiten haben und die in zwei getrennte Kir- 
chen gespalten sind. Eine zweite Schwierigkeit besteht vielleicht auch in 
einem gewissen Mangel an Originalität der slawischen Spiritualität. In- 
soweit dies richtig ist, könnte man dies geschichtlich erklären, haben die 
Slawen den christlichen Glauben doch erst in der Zeit nach den sieben 
großen ökumenischen Konzilien angenommen, gleichsam •als Tagelöh- 
ner der letzten Stunde"2, als der Glaube in Europa bereits feste Kontu- 
ren und grundlegende kirchliche Strukturen besaß. 

Aber ist das Argument einer geringen Originalität der Slawen wirklich 
berechtigt? Das Wort •Originalität" ist trügerisch. So erscheinen z.B. 
die Ikonen wegen der Monotonie der aus der Alten Kirche übernomme- 
nen Formen, Themen und Vorlagen nur demjenigen wenig originell, der 
sie nur oberflächlich betrachtet. Keine Ikone ist jedoch der anderen 
gleich. Es herrscht hier ein unerhörter Reichtum an Licht und Nuancen 

* Erstveröffentlichung dieses Aufsatzes in der tschechischen Zeitschrift Studie; vgl. auch 
La Civiltä Cattolica 134 (1983) 17-31. Die Übersetzung ins Deutsche besorgte Dr. Josef 
Rabas, Rottenburg, die Überarbeitung der deutschen Fassung Ulrich Bensch, München. 

Die Redaktion 
1 W. Solowjow, L'idee russe, Paris 1888, 6. 
2 Ausdruck der •Chronik Nestors". 



Slawische Spiritualität 43' 

innerhalb der verschiedenen Formen. Ja, die slawische Spiritualität 
kann voller Dynamik und Lebensenergie sein - auch wenn sie in ihren 
Formen seit Jahrhunderten wie tot erscheint. Die slawische Spiritualität 
unterscheidet sich grundlegend von der Mentalität des •technischen" 
Menschen3, der meint, eine Entwicklung gebe es nur dort, wo sich die 
äußere Form wandelt oder wo man etwas reproduzieren kann. Slawi- 
sche Spiritualität ist vielmehr zutiefst verknüpft mit der lebendigen Er- 
fahrung der ewigen Wahrheit Gottes. 

Lebendige Wahrheit 

Das Wort •Wahrheit" - so bemerkt Paul Florenskij4 - ist für das Ver- 
ständnis der Mentalität eines Volkes von großer Bedeutung: Der hebrä- 
ische Ausdruck ,,'emet" z.B. hat die gleiche Wurzel wie das Wort 
,,'aman" = behaupten (vgl. Amen). •Wahrheit" bezeichnet also ein 
glaubwürdiges, ja ein vertrauenswürdiges Wort. Das entspricht auch der 
Sendung des jüdischen Volkes als Träger der Offenbarung Gottes. 
•Wahrheit" heißt: Gottes Wort annehmen. Auch der lateinische Aus- 
druck •veritas" hat solch zeichenhaften Charakter. Er stammt aus der 
gleichen Wurzel wie das deutsche •Wehren", das slawische Wort •vera" 
(vira) und das lateinische •verenda". •Wahrheit" bedeutet hier •Ge- 
heimnis". Es täuscht sich also, wer meint, sie leicht erfassen zu können 
bzw. sie wie ein gelöstes Rätsel ablegen zu können. 

Eine ganz andere Mentalität verrät der griechische Ausdruck •a-let- 
heia". •Letho, latho" heißt: vergessen, verborgen sein. Das Alpha priva- 
tivum bezeichnet die Leugnung dieses Zustandes; Aletheia, Wahrheit ist 
also, was wir aufgedeckt, entdeckt haben, was denkbar ist. Diese Aus- 
drucksweise entspricht vollkommen der europäischen Mentalität, die 
auf dem griechischen Denken aufbaut. Für wahr halten die Wissen- 
schaftler alle Entdeckungen, die sich beweisen lassen. Geheimnisse in- 
teressieren wenig; sie gehören zu dem, was sich der Wahrheit entzieht. 

Der slawische Ausdruck für •Wahrheit" lautet •istina". Er hat die glei- 
che Wurzel wie das lateinische •est" und das deutsche •ist". Wahr ist 
also, was existiert. Man kann sagen, daß der slawische Ausdruck exi- 
stential ist (falls sich hier nicht sogar der Begriff •existentialistisch" na- 
helegt). Die Etymologie mag uns dabei helfen: Im Sanskrit bedeutet 
•asthmi" •atmen", also leben. Die Slawen verspüren im Unterbewußt- 

3 Wir verwenden lieber diesen Ausdruck anstelle des •westlichen" Menschen. 
4 Stolp i utwezdenie istiny, Moskau 1914, 19. 



Tomas Spidlik 438 

sein immer, daß das, was wirklich existiert, etwas Lebendiges sein muß. 
Das gilt verstärkt für die Wahrheit. Wahr ist etwas, das lebt; Wahrheit 
ist Leben. Beste Veranschaulichung dafür ist die berühmte Ikone der 
Sophia von Nowgorod5. 

Nach der Lehre der griechischen Väter über die Kontemplation ent- 
deckt ein Christ, der die Wahrheit sucht, in allem, was existiert, Spuren 
der Weisheit Gottes, durch die er alles erschaffen hat. Die Welt ähnelt 
einer großen, vom Licht Gottes durchfluteten Kirche. Diese Überzeu- 
gung hat sich auch in der Konstruktion des Gotteshauses der Hagia 
Sophia in Byzanz niedergeschlagen. •Wer diese Kirche besucht hat", 
schreibt Sergej Bulgakov, •ist überwältigt von dem, was sich hier offen- 
bart, und bleibt durch die neue Schau von Gottes Weisheit für immer 
bereichert."6 Das wirkungsvollste Element in der Architektur der Hagia 
Sophia ist in der Tat der Lichteffekt: Wer sich unter die Kuppel stellt, 
sieht den ganzen Raum voller Licht, das den Eindruck erweckt, aus dem 
Gebäude selbst hervorzutreten und nicht von außen einzufallen. Die 
Griechen haben in ihrem vorwiegend pneumatologischen Denken im- 
mer wieder jenes geheimnisvolle Licht betrachtet, das in allen geschaffe- 
nen Dingen verborgen ist und das alle Welt durchdringt. Die Kirche der 
Hagia Sophia führt uns zu dieser Schau des Lichtes. 

Als um das Jahr 1500 die Bewohner von Nowgorod an der Ikonen- 
wand ihres Gotteshauses die •Weisheit Gottes" anbrachten, hatten sie 
eine neue künstlerische Ausdrucksweise gefunden, die ihrem religiösen 
Fühlen entsprach: Die Weisheit sitzt dort in der Gestalt eines Engels auf 
dem kaiserlichen Thron, ausgestattet mit allen Insignien der Macht. Den 
Engel kann man dabei auf verschiedene Weise deuten: als Engel des 
großen Ratschlusses (vgl. Jes 9,5), als Person des Heiligen Geistes, als 
Gottes •Wirkkraft" (Energeia) in der Welt. Ich erinnere mich, wie uns 
die Reiseleiterin in Nowgorod das Bild erklärte: Die alten Bewohner 
von Nowgorod waren angeblich nicht fähig, die abstrakte Idee einer 
Weisheit Gottes zu erfassen, die die Welt durchdringt; deshalb hat sie 
der Künstler in der Gestalt eines Engels mit weiblichen Zügen gemalt. 

Mag diese Erklärung auch noch so banal sein, sie offenbart doch ei- 
nen wesentlichen Aspekt der slawischen Seele, daß es ihr unmöglich ist, 
eine abstrakte Idee zu verehren, und daß sie überzeugt ist, man könne 
die Welt mit abstrakten und wissenschaftlichen Prinzipien nicht hinrei- 
chend erklären. Hinter solchen Prinzipien muß es noch irgendeine an- 
dere Wirklichkeit geben, die •atmet", ein mütterliches Wesen, das allem 

1 Vgl. P. Evdokimov, La teologia della bellezza, Rom 1971, 394 ff. 
'S. Bulgakov, The Wisdom of God, London 1937, 13. 



Slawische Spiritualität 4.39 

Leben schenkt. In der Einleitung zu seinem berühmten Werk •Die Krise 
der abendländischen Philosophie" schreibt Solowjow: •Dieses Buch 
drückt die feste Überzeugung aus, daß die Philosophie im Sinne einer 
abstrakten, ausschließlich theoretischen Erkenntnis ihre Entwicklung 
bereits abgeschlossen hat und unumkehrbar der Vergangenheit ange- 
hört." Sein Urteil bezieht sich dabei nicht nur auf die Metaphysik, son- 
dern auch auf die sogenannten Naturwissenschaften. So fügt Solowjow 
hinzu, daß er seine Einstellung •nicht nur den spekulativen Tendenzen 
der Philosophie gegenüber verteidige, die die Positivisten Metaphysik 
nennen, sondern auch gegenüber dem empirischen Bereich, dessen voll- 
kommensten Ausdruck der Positivismus darstellt"7. 

Das Buch Solowjows analysiert das europäische Denken; er beginnt 
mit Duns Scotus Eriugena und Abaelard und gelangt bis zum Deutschen 
Idealismus. Überall entdeckt er ein ständiges und immer hoffnungslose- 
res Bemühen, die geistige Sicht der Welt intellektuell auf den Begriff zu 
bringen, und - was noch schlimmer ist - den stets neuen Versuch, die re- 
ligiöse Wirklichkeit rein wissenschaftlich studieren zu wollen und sie 
positivistisch zu beschreiben. Das Ergebnis dieses Versuches kann nur 
eines sein: der Atheismus. Die als Idee vorgelegte Wahrheit ist ein toter 
Begriff, der dann keine religiöse Wirklichkeit sein kann, weil Gott mit 
seiner ganzen Wesenheit ein •lebendiger" ist, der •lebt und herrscht". 

Die Slawen haben eine eigene Einstellung zur Wahrheit; sie fassen sie 
auf als eine existentielle und lebendige Wirklichkeit. 

Eine Spiritualität des Herzens8 

Wenn wir die Wahrheit als eine lebendige und dynamische Wirklichkeit 
begreifen, können wir sie mit abstrakten Kategorien und spekulativen 
Begriffen kaum adäquat ausdrücken, ebensowenig in einem logischen 
Prozeß. Demgegenüber gibt es eine Intuition, die Solowjow als mystisch 
bezeichnet. In der Alltagssprache nennen die Slawen das die •Gefühle 
des Herzens". Was das Herz nicht fühlt, besitzt nicht den Wert einer 
Wahrheit. Die Bedeutung von Herz und Gefühl im religiösen Leben als 
Gegensatz zum •kalten Verstand" ist von orthodoxen Theologen seit 
Ende des vergangenen Jahrhunderts geradezu offiziell anerkannt. So 
nennt z. B. Th. S. Ornacky den Glauben •eine unmittelbare Disposition 

7 Crise de la philosophie occidentale, Paris 1947, 161. 
8 Vgl. dazu T. Spidlik, The Heart in the Russian Spirituality, in: The Heritage of Early 
Church. In Honour ofG. V. Florovsky, Rom 1973, 361-374; ders., La spiritualite de VOrient 
chretienne, Rom 1978, 105 ff. 



Tomas Spidlik 44Q 

des Herzens"9. Nach N. Malinowsky •wird der Glaube nur als ein re- 
ligiöses Gefühl"10 aufgefaßt. P. Sokolow schreibt, daß •der Beweggrund 
des Glaubens das Gefühl ist"11. J. Nikolin behauptet, der Glaube werde 
•in der Sphäre des Gefühls geboren" und müsse sich •durch das Gefühl 
entzünden und nähren"12. 

Als vor 50 Jahren der tschechische katholische Theologe Bohumil Spä- 
cil diese Texte sammelte und sie bewerten sollte, war er in seinem Urteil 
verständlicherweise sehr vorsichtig13. Im Antimodernisten-Eid wird die 
These verworfen, daß der Glaube •in der Tiefe der Gefühle und des Un- 
terbewußtseins entstehe"14. In diesem Kontext schien es Späcil sehr ge- 
fährlich zu sein, Herz und Gefühle zu betonen, bestand hier doch die 
Gefahr, dem Vorwurf des •Irrationalismus" zu verfallen. Andere waren 
weniger vorsichtig und liebäugelten sogar mit dem sogenannten •slawi- 
schen Sentimentalismus", der eine sehr volkstümliche Sprache besitzt, 
jedoch in dogmatischen und geistlichen Diskussionen nicht allzu ernst- 
genommen wurde. 

Um heute zu begreifen, was die Worte •Herz" und •Gefühl" bedeu- 
ten, wenden wir uns am besten an klassische slawische Autoren. Sie wer- 
den uns helfen, Mißverständnisse auszuräumen. Das Wort •Gefühl" hat 
in der slawischen geistlichen Literatur nicht die banale Bedeutung wie 
in der Alltagssprache; auch die aus der Experimentalpsychologie über- 
nommenen Begriffe können das Eigentliche nicht wiedergeben. •Gefühl 
des Herzens", •Erkenntnis des Herzens" bezeichnet vielmehr ein intuiti- 
ves, ganzheitliches Erkennen, das aus dem lebendigen Bezug zu dem 
entsteht, was erkannt wird. 

Nach Theophan dem Reklusen (t 1894) haben alle menschlichen Fä- 
higkeiten ihr Wirkungsfeld im Herzen. Deshalb müssen Gebet, Glaube 
und sittliches Handeln aus dem Herzen kommen. Als Schriftsteller ver- 
deutlicht Theophan dies durch einen Vergleich aus dem Theater: Wenn 
ein Schauspieler seine Rolle außerhalb der Bühne rezitiert, hat sein Vor- 
trag kaum Wirkung. So verhält es sich mit jeder menschlichen Tätigkeit, 
die isoliert vollzogen wird. Theophan schreibt dazu: •Das Herz ist nicht 
nur die Bühne, auf der die Schauspieler ihre Rolle rezitieren. Es nimmt 
auch selbst aktiv teil am Spiel. So kann man sagen, daß im Herzen alle 
anderen menschlichen Fähigkeiten ihren Widerhall finden, und analog 
9 Vozmozno li naucnoe zanatie religiei, in: Trudy III, Kiew 1888, 288. 
10 Pravoslavnoe dogmaticeskoe bogoslovie, I, Sergew Posad 1910, 215. 
11 Vera, Sergew Posad 1913, 13. 
12 Kurs osnovnogo bogoslovija ili Apologetiki, Sergew Posad 1914, 21. 
13 Vgl. B. Späcil, Doctrina Orientis separati de revelatione, fide, dogmate, Rom 1935, 106 ff. 
14 Neuner-Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkündigung, neubearb. 
von K. Rahner u. K.-H. Weger, Regensburg, 101979, Nr. 65. 



Slawische Spiritualität 441 

dazu findet auch das Herz seinen Widerhall in ihnen. Das Herz ist 
gleichsam die Wurzel des menschlichen Wesens, die Feuerstelle aller 
menschlichen Energien, d.h. des Geistes, der Seele und des Leibes."15 

Im Zusammenhang mit der Trichotomie der Kirchenväter des Ostens 
ist der Heilige Geist konstitutiv für die menschliche Person und wohnt 
im Herzen. Ziel geistlichen Lebens ist es, das Herz so zu bereiten, daß es 
•ein würdiger Thron des Heiligen Geistes" werde16. •Im Herzen ist die 
gesamte Tätigkeit des Menschen zusammengefaßt, dort erhalten die 
Wahrheiten ihre Prägung, dort entspringen die guten Dispositionen."17 

Wenn Herz und Geist •sich voneinander entfernen; dann ist der 
Mensch zu nichts gut"18, dann ist die Persönlichkeit des Menschen ge- 
stört. 

Das geistliche Erkennen, das dem Herzen eigen ist, wird von Theo- 
phan mit einem schwer zu übersetzenden Ausdruck erklärt: •Von glei- 
cher Natur sein". Thomas von Aquin hatte in seiner Erkenntnistheorie 
diesbezüglich von der •connaturalitas", der Gleichförmigkeit gespro- 
chen19. Als klassisches Beispiel solchen (ganzheitlichen) Erkennens füh- 
ren die Scholastiker das innere Gefühl an, das eine Mutter für ihr Kind 
empfindet. Es ist oft eine Intuition, eine Ahnung. Beispiele solcher 
•Schau des Herzens" sind den russischen geistlichen Autoren zufolge 
die sogenannten Starzen, berühmte geistliche Väter20. Es wird dabei vor- 
ausgesetzt, daß der geistliche Mensch, der alles und alle liebt, der Wirk- 
lichkeit so nahe ist, daß seine Seele •natürlicherweise" eine solche 
Durchsichtigkeit und damit eine solch klare Sicht der Dinge gewinnt, 
daß er sich im Umgang mit anderen von nichts anderem führen läßt als 
nur vom •Herzen". Diese Herzensinnigkeit, das Sich-Einleben in die an- 
deren und in die ganze Natur entsteht jedoch nicht ohne die Liebe. Wir 
müssen lieben, wenn wir erkennen wollen. Daher sehen die slawischen 
Autoren die Liebe als das unentbehrliche Grundelement der Wahrheit 
an. So schreibt Wasil Vyseslawcew: •Für den gegenwärtigen Intellektua- 
lismus wurde Leonardo da Vinci zum Propheten: Große Liebe ist die 
Frucht (wörtlich: Tochter) tiefer Erkenntnis. Wir Christen des Ostens 
können umgekehrt sagen: Eine tiefe Erkenntnis ist das Kind einer gro- 
ßen Liebe."21 In diesem Sinne erklären auch viele Autoren die Akklama- 
tion, die im byzantinischen Ritus dem Credo vorangeht: •Laßt uns ein- 

15 Nacertanie chrisüanskogo nravoucenija, Moskau 1895, 306. 
16 T. Spidlik, La doctrine spirituelle de Theophane le Reclus, Rom 1965, 40 ff. 
17 Theophan der Recluse, Pul ko spaseniju, Moskau 1908, 238. 
18 Theophan der Recluse, Mysli na kazdyj den goda, Moskau 1881, 476. 
19 STh II-Il, 45,2; vgl. J. Maritain, Art et scholastique, Paris 1929, 26. 
20 Vgl. T. Spidlik, Igrandi mistici russi, Rom 1977, 157 ff (übers, in: GuL 58 [1985] 98-108). 
21 Serdce v chrisianskoj i indijskoj mistike, Paris 1929, 26. 



Tomas Spidlik 442 

ander lieben, damit wir gemeinsam bekennen können"; danach erst 
folgt: •Ich glaube an den einen Gott, den Vater...". Im ersten Artikel des 
christlichen Glaubensbekenntnisses wird ja der Glaube an Gottes Vater- 
schaft ausgesprochen, und die ist ohne Liebe nicht denkbar. 

Das Gebet des Herzens 

Wenn das Herz den charakteristischen Zug slawischer Spiritualität dar- 
stellt, muß sich das vor allem im Gebet auswirken. Deshalb schreiben 
die östlichen Autoren oft über •das Gebet des Herzens", über •die Auf- 
merksamkeit auf das Herz", über •die Schau des Herzens"22. Nicht zu- 
letzt ist auch das sogenannte Jesus-Gebet im Osten entstanden und noch 
heute wesentlicher Bestandteil des russischen Mönchtums23. 

Nach allgemeiner Überzeugung der slawischen Völker sind auch die 
Volksgesänge, die das Herz rühren, die besten Gebete. Liturgie muß ein- 
fach die Schönheit Gottes unter den Menschen ausdrücken24. 

Diesbezüglich möchte ich eine Stelle aus der sogenannten Chronik des 
Nestor zitieren, wo von der Taufe Vladimirs die Rede ist. Bevor er sich 
dazu entschloß, sandte er angeblich Kundschafter zu den Deutschen, zu 
den muslimischen Bulgaren (die zwischen den Flüssen Wolga und 
Kama siedelten) und auch nach Byzanz. Als die Kundschafter zurückka- 
men, erzählten sie: •Wir kamen zu den Bulgaren und beobachteten, wie 
sie in ihren Kirchen, oder richtiger: in ihren Moscheen, zu Gott beteten. 
Sie standen dort ohne Gürtel, und wenn sie sich tief verneigten, setzten 
sie sich. Sie blickten einander wie toll an. Es gibt bei ihnen kein bißchen 
Freude, sondern nur Trauer und Gestank. Ihr Gesetz ist nicht gut. Dann 
gingen wir zu den Deutschen und nahmen in ihren Kirchen an vielen 
Feierlichkeiten teil, aber etwas Schönes haben wir dort nicht gesehen. 
Dann begaben wir uns zu den Griechen, die uns dahin führten, wo sie 
Gott verehrten. Wir wußten nicht, ob wir uns bereits im Himmel befin- 
den oder noch auf Erden. Wir können es nicht sagen, weil es auf Erden 
weder ein solches Schauspiel noch eine ähnliche Schönheit gibt. Wir 
wissen, daß dort Gott wirklich unter den Menschen wohnt und daß ihr 
Gottesdienst den Gottesdienst aller anderen Völker überragt. Diese 

22 Vgl. T. Spidlik, La doctrine spirituelle, aaO. (Anm. 16), 82 ff. 
23 Zur Praxis des Jesus-Gebets durch die Jahrhunderte vgl. K. Ware/E. Jungclaussen, Hin- 
führung zum Herzensgebet, Freiburg 1982, 93-104; Aufrichtige Erzählungen eines russischen 
Pilgers, hrsg. u. eingel. von E. Jungclaussen, Freiburg 31984; außerdem den Literatur- 
bericht von J. Sudbrack, All meine Stunden gehören Dir. Das Herzensgebet in Geschichte 
und Gegenwart, in: GuL 57 (1984) 224-233. 
24 Vgl. T. Spidlik, Lapreghierapresso ipopolislavi, in: R. Boccasino, Lapreghiera, Mailand 
1967, 11/787-817. 



Slawische Spiritualität 443 

Schönheit können wir nicht vergessen, denn ein Mensch, der etwas Sü- 
ßes verkostet hat, verträgt nichts Bitteres mehr."25 Die Schönheit des re- 
ligiösen Gesanges bedeutet die Sichtbarkeit des Reiches Gottes. 

Traditionalismus 

•Die Slawen sind Traditionalisten." Diese Behauptung hört man oft bei 
internationalen Begegnungen. •Traditionalismus" und •Tradition" sind 
jedoch voneinander zu unterscheiden. Als besonders traditionalistisch 
bezeichnet man die orthodoxen Slawen, die im Geiste der alten Überlie- 
ferung leben, ihren Glauben entsprechend verstehen und einen Satz, der 
beinahe eine magische Kraft erhalten hat, ständig wiederholen: •So ha- 
ben es die Apostel gelehrt, die heiligen Väter und die Konzilien!" Aber 
auch bei den Slawen mit lateinischer Kultur war das einfache Volk stets 
stolz auf altehrwürdige Traditionen wie Wallfahrten, Familienbräuche 
und bestimmte örtliche Gewohnheiten. 

In der Geschichte der slawischen Völker kam es jedoch von Zeit zu 
Zeit auch zu traditionalistischen Bewegungen im unguten Sinn. Das 
markanteste Beispiel sind die sogenannten russischen •Altgläubigen", 
die derart viel auf traditionelle Bücher, Riten, Gewohnheiten und Struk- 
turen gaben, daß daraus bei der liturgischen Reform zur Zeit des Patri- 
archen Nikon (1652-1666) ein großes Schisma in der russischen Kirche 
entstand26. Aber schon die Tatsache, daß ihre Bewegung zu einem 
•Schisma" führte, beweist, daß ihr Traditionalismus nicht der lebendi- 
gen •Tradition" entspricht, wie das Volk sie empfindet. Nach der Defi- 
nition von Wladimir Lossky bedeutet Tradition •das Leben der Kirche, 
an dem jedes Glied auf seine Weise Anteil hat"27. Freilich sagt man, daß 
für die Orthodoxen die Periode der Konzile abgeschlossen sei. Paul 
Evdokimov bemerkt dazu jedoch: •Die Kirche offenbart sich wie ein 
ständiges Konzil, ausgedehnt in Raum und Zeit; bisweilen ist es tatsäch- 
lich einberufen, aber ständig ist es tätig, um die Wahrheit zu erklären, 
die in der Tradition der Kirche enthalten ist." Traditionsverbundenheit 
in diesem Sinne •heißt nicht, vorher ausgearbeitete Antworten in den 
Archiven der Vergangenheit zu suchen, sondern sich einen Instinkt der 
Rechtgläubigkeit anzueignen und so zu einem Urteil fähig zu werden, 
was in der Kirche mit den Vätern und Aposteln übereinstimmt"28. 

25 Hrsg. von A. S. Lichacev, Moskau 1930,1/74 f; vgl. T. Spidlik, La spiritualitä russa, Rom 
1981, 33 ff. 
26 Vgl. T. Spidlik, I grandi mistici russi, aaO. (Anm. 20), 211 ff. 
21 Essai sur la theologie mystique de VEglise d'Orient, Paris 1944, 235. 
28 La novitä dello Spirito, Mailand 1979, 16 und 13. 



Tomas Spldlik 444 

Für das Verständnis des slawischen Traditionalismus ist es dabei not- 
wendig, seine psychologischen Wurzeln miteinzubeziehen. Am besten 
zeigt sich das meines Erachtens in der Person und dem Werk von Alex- 
ander S. Chomjakow (t I860)29. Über seine Auffassung von Kirche und 
Tradition wurden bereits mehrere Studien geschrieben, weil er in unge- 
wöhnlicher Weise den Wert des •Gottesvolkes", der Familientraditionen 
sowie die entscheidende Bedeutung der christlichen Mütter für das Le- 
ben der Kirche und die Bewahrung des Glaubens hervorgehoben hat. 
Wir verfälschen sein Verständnis von Kirche wohl nicht, wenn wir die 
Wurzeln seines Denkens in seiner persönlichen Erfahrung suchen30. 

Chomjakow hatte schnell erkannt, daß Westeuropa allgemein weiter 
entwickelt war als Rußland. Das englische Rechtswesen stellte sich ihm 
dar wie eine ideale Versöhnung zwischen persönlicher Freiheit und 
staatlicher Ordnung; in der Logik Hegels sah er den Höhepunkt 
menschlichen Denkens. Und doch stand der Westen vor Problemen, die 
er nicht lösen konnte: Trotz aller Bemühungen blieb er geistig und poli- 
tisch gespalten. Wozu aber diese tragische Feststellung? In seiner Ju- 
gend hatte er eine solche Spaltung nicht gekannt, weil seine Mutter 
durch ihre Persönlichkeit in der Familie alles zu verbinden wußte. Aus 
dieser persönlichen Erfahrung zog Chomjakow die Folgerung für das 
geistliche Leben eines jeden Christen: die Einheit von Kirche und Welt 
eben nicht auf der Ebene des Rechts, der Strukturen, des Formalen zu 
suchen, weil das grundlegende Prinzip der Einheit des Lebens nur eine 
lebendige Person sein kann. In der Familie war es die Mutter, in der gro- 
ßen Menschheitsfamilie der Kirche ist es Christus. Damit wollte Chom- 

29 Als Begründer der slawophilen Bewegung hatte er eine große Bedeutung bei der natio- 
nalen Wiedergeburt der Westslawen - in Böhmen bewog er seinen Freund Safafik dazu, 
slawische Altertumskunde zu studieren - und war ein Enthusiast für die Befreiung der 
Südslawen. Vgl. dazu A. Gratieux, A. S. Chomiakov et le mouvement slavophile, Paris 1939. 
30 Vgl. N. O. Lossky, Histoire de la philosophie russe des origines ä 1950, Paris 1954, 26 ff. 
Chomjakow entstammte einer typischen Familie des russischen Landadels. Der Vater 
trank und spielte; der Dorfpfarrer ragte mit seiner Bildung kaum über die Bauern hinaus. 
Es war die Zeit nach den napoleonischen Kriegen; die materielle Not und der Despotis- 
mus des Zaren erstickten fast jegliche öffentliche Betätigung. Aus diesem dunklen Hinter- 
grund jedoch tritt die leuchtende Gestalt seiner Mutter hervor. Wir können uns nicht er- 
klären, wie sie all das bewältigt hat. Der Vater hat das Geld verspielt, die Mutter hat eine 
Kirche erbaut. Von Anfang an war klar, woher der junge Chomjakow seinen Glauben 
schöpfte: Er war für ihn Erbe und Gabe seiner Mutter. Deshalb hielt er auch später skru- 
pelhaft an den Formen fest, die er in seiner Jugend gelernt hatte: Er fastete nach den über- 
lieferten Vorschriften, selbst als er in Petersburg Mathematik studierte und später Offizier 
beim Militär in Moskau wurde. Er bewahrte diesen überlieferten Glauben so fest, daß ihn 
nichts zu erschüttern vermochte. Seine kulturellen Interessen waren dabei weit gestreut. 
Der Historiker Podogin schrieb, daß Chomjakow wie einst Pico della Mirandola de omni 
re scibili diskutieren konnte. In seinen Augen waren die Tradition des Volkes und die 
Schätze der abendländischen Kultur jedoch stets wie zwei getrennte Welten. 



Slawische Spiritualität 445 

jakow keineswegs den hierarchischen Aufbau der Kirche leugnen, ihre 
Strukturen, die auf den Konzilien definierten Dogmen. Er wollte nur 
das Bewußtsein der Gläubigen gegenüber diesen Institutionen verän- 
dern. Es ist ein Irrtum, von den juristischen Strukturen auszugehen und 
zu denken, man könne diese dem Leben aufprägen. Ein Leben in Chri- 
stus geht den umgekehrten Weg: Es geht aus von der Einheit der Liebe 
und gelangt dann zum Bekenntnis des Glaubens und zur Einordnung in 
die Strukturen. 

Es handelt sich dabei aber nicht um irgendeine schwärmerische Liebe 
oder eine Augenblickserfahrung, sondern um jene authentische Liebe, 
die fähig ist, der Einheit der ganzen Menschheit eine feste Grundlage zu 
verleihen. Ein Ausspruch Chomjakows wurde geradezu berühmt: In die 
Hölle geht jeder allein, in das Himmelreich kann man nur zusammen 
mit allen anderen gehen31. •In der Kirche findet der Mensch nichts, was 
ihm fremd wäre. Doch weiß er sich in seiner Schwachheit nicht allein 
gelassen, sondern ist gestärkt durch die Einheit mit seinen Brüdern und 
seinem Erlöser ... In der unreinen und groben Isolation der individuel- 
len Existenz gehen Gottes Eingebungen immer nur verloren."32 Kirchli- 
che Gesinnung mißt sich am Engagement für die Einheit in Christus. 

Eschatologische Ausrichtung 

Weil die Kirche lebendige Überlieferung ist, befindet sie sich in einer 
ständigen Entfaltung auf ihre Vollkommenheit am Ende der Zeiten hin 
(vgl. Eph 1,23). Die slawische Eschatologie wird heute jedoch oft in nur 
ungenügender Weise verstanden33. So wird behauptet, daß der christli- 
che Osten (und gerade auch die slawischen Kirchen) sich die Haltung 
der ersten Christen erhalten habe, die mit ihrem Gebetsruf •Marana tha 
- Komm, Herr Jesus" (Offb 22,20) den Jüngsten Tag als den Tag des 
Sieges erwarteten, während ihm der lateinische Westen angeblich als 
dem Tag des furchtbaren und schrecklichen Gerichtes, dem Dies irae, 
entgegensehe. •Die Ursprünglichkeit des russischen Mystizismus", 
schreibt Berdjajew, •liegt darin, daß er das Reich Gottes sucht, auf seine 
Ankunft auf Erden wartet, auf seine Verwirklichung, auf das himmlische 
Jerusalem, und daß ihn nach dem Heil aller im Geist einer apokalypti- 
schen Gesinnung dürstet."33 

31 Vgl. A. S. Chomjakow, Cerkov odna, Prag 1867, 18. 
32 A. S. Chomjakow, L'Eglise latine et leprotestantisme, Lausanne 1872, 116. 
33 Vgl. dazu H. Biedermann, Der eschatologische Zug in der ostkirchlichen Frömmigkeit, 
Würzburg 1949. 
34 L'anima della Russia, Rom 1919, 23. 



Tomas Spidlik 446 

Aber auch diese Sicht zeigt nur einen Teilaspekt. Es gibt verschiedene 
Weisen, von den letzten Dingen zu sprechen. In den Volkspredigten, vor 
allem in Katastrophenzeiten, war das Warten auf das zweite Kommen 
Jesu ein beliebtes Thema, um die Herzen der Zuhörer zu bewegen35. Da- 
gegen lag der Schwerpunkt bei den Mönchen auf einem anderen 
Aspekt: Das Ewige Leben (zoe) hat seine Wurzeln im irdischen Leben 
(biös); die kontemplativen Mönche waren immer darum bemüht, dieses 
schon jetzt zu verkosten und zu schauen. Diese Schau ist auch das Pro- 
gramm der Ikonen: die vom Licht umgestaltete Welt, die keinen Unter- 
gang mehr kennt36. 

Die slawischen Denker haben eine eigene, für sie typische Sichtweise: 
Wir könnten sie als anthropologisch und kosmisch bezeichnen. Der 
Mensch, seine existentiellen Probleme, die Geschichte und Entwicklung 
des Kosmos können nur gelöst werden, der Zugang zu ihnen kann nur 
erfolgen in der Erwartung der Wiederkunft Jesu Christi. Der europäi- 
sche Westen hat immer an die Kraft der menschlichen Natur geglaubt. 
Die Religion eröffnet freilich neue, höhere Perspektiven. Dennoch sind 
wir im Westen davon überzeugt, daß die menschlichen Probleme nur 
vom Menschen selbst gelöst werden können, daß die erreichten Freihei- 
ten, die Schaffung sozialer Gerechtigkeit und einer Gesellschaftsord- 
nung allein von unseren eigenen Kräften abhängen. Gerade diese Ein- 
stellung aber lehnen die slawischen Denker ab. Ohne die lebendige Ge- 
genwart Christi - so erinnern sie öfters - werde der Mensch nie sein 
eigenes Menschsein verwirklichen37. 

Innerhalb der Kulturgeschichte können wir diesen slawischen Den- 
kern zufolge drei Phasen einer geistigen Entwicklung unterscheiden: in 
der ersten Phase die schmerzliche Feststellung, daß die sichtbare Welt, 
wie sie sich uns darstellt, nicht dem Reich Gottes entspricht, das Chri- 
stus verkündet hat. Die zweite Phase ist entweder charakterisiert durch 
eine mystische Flucht aus der Welt oder durch revolutionäre Bewegung. 
Die Mönche flohen auf die Berge oder in die Tiefe der Wälder, weit weg 
von der sündigen Welt. Ganz anders aktive Gruppen wie z. B. die Hussi- 
ten in Böhmen: Sie erhoben sich gewalttätig, um die Stadt Babylon zu 
vernichten, und errichteten ein Königreich nach den Idealen des Evan- 
geliums. •Vernichten heißt erschaffen", sagte der Revolutionär Bakunin. 
Ein radikales Nein zu allem, was nicht Reich Gottes ist, bildet den 

35 So z.B. in Rußland vor dem Jahr 1492, als das Weltende erwartet wurde (7000 Jahre seit 
der Schöpfung). 
36 Vgl. T. Spidlik, I grandi mistici russi, aaO. (Anm. 20), 352 ff. 
37 Vgl. T. Spidlik, L'antropologia dell'Oriente cristiano, in: Temi di antropologia, Rom 1981, 
379-402. 



Slawische Spiritualität 447 

grundlegenden Ausgangspunkt für die mystische Erfahrung38 - so Wja- 
ceslaw Iwanow. Doch auch diese zweite Phase ist noch nicht endgültig. 
Revolutionen gehen vorbei, und die Mönche kehren nach der Einsam- 
keit wieder in die Welt unter das Volk zurück. Für die dritte Phase sind 
die slawischen Ikonen geradezu typisch. Sie ist gekennzeichnet von der 
Entdeckung des Gottesreiches in den verschiedenen Formen des alltägli- 
chen Lebens. Zu dieser dritten Phase gehören die Erfahrungen berühm- 
ter slawischer Pilger, die Christi Gegenwart in jeder Blume, in jedem 
Wesen, in jedem Menschen sehen und die bemüht sind, Christus in al- 
lem zu lieben, dem sie begegnen. Der Gläubige, der sich auf eine Pilger- 
fahrt begibt - und diese Form von Frömmigkeit ist unter den Slawen 
sehr beliebt39 -, würde am liebsten den Weg küssen, die Bäume, alles, 
was er sieht; er gerät in Ekstase über Sonne und Sterne. 

Kosmische Spiritualität 

Die eschatologische Sicht betrachtet die künftige Verherrlichung der 
Welt und ist deshalb eine kosmische Schau. Die Juden fanden Gott, in- 
dem sie über ihre eigene Geschichte nachdachten; anders die Griechen, 
die zu Gott kamen, indem sie die Welt beobachteten. Deshalb ist die 
Spiritualität der Väter eine kosmische. Auch die Slawen berühren mit ih- 
rer Spiritualität die Natur, aber in einer anderen Weise. Während die 
Kirchenväter die Größe des Menschen rühmen, der als Bild Gottes ge- 
schaffen und dadurch auch Herr des Weltalls ist, fühlt sich der slawi- 
sche Bauer keineswegs als Herr dieser Erde, sondern eher als ihr demü- 
tiger Sohn. Er betrachtet die Erde als seine Mutter, die Mitleid hat mit 
ihren Söhnen und in Katastrophenzeiten weint40. 

Der einzelne Mensch findet in der Erde seine ewige Ruhe, aber die 
Erde nimmt nicht alle Toten auf. Nach der Überzeugung des Volkes 
nimmt sie die großen Sünder nicht auf, sondern sie wird ihnen zur drük- 
kenden Last. •Möge dir die Erde leicht sein" - dies ist ein typisch slawi- 
scher Wunsch. Daraus folgt die Verpflichtung, die Erde um Verzeihung 
zu bitten, denn jede Sünde verletzt auch die Schöpfung. 

In Dostojewskijs Roman •Die Brüder Karamazow" küßt der junge 
Aljosa die von so vielen Sünden befleckte Erde und gelobt, sie •in alle 
Ewigkeit" zu lieben. Ähnlich in •Schuld und Sühne" der Mörder Ras- 

38 Vgl. T. Spidlik, I grandi mistici russi, aaO. (Anm. 20), 350; W. Iwanow, Ideja neprijatija 
mira (=  Werke, III), Brüssel 1979, 86 ff. 
39 Vgl. L. Zander, Le pelerinage, in: L'Eglise et les Eglises, Chevetogne 1955, 469-486. 
40 Vgl. 1. Kologriwow, Das andere Rußland, München 1958, 151 ff. 



Tomas Spidlik 44g 

kolnikow: Als er sich dazu entschließt, Buße zu tun und sich der Polizei 
zu stellen, fällt er auf die Knie und küßt die schmutzige Erde von Peters- 
burg •aus Freude und Glück". Die slawischen Bauern waren immer 
fromm, wohl nicht zuletzt durch ihre heilige Ehrfurcht vor der Mutter 
Erde. Im Hintergrund steht eine ganzheitliche Sicht der Welt, die vom 
Licht Gottes durchdrungen wird. Auf diese Weise verbindet sich tiefe 
Mystik mit der (manchmal für den westlichen Menschen schwerfälligen) 
slawischen Erdverbundenheit. 

Eine Miteinbeziehung der gesamten Natur in die Frömmigkeit, dazu 
der Heiligen, der Engel und Dämonen, erscheint selbstverständlich. Ar- 
chimandrit Spiridon schreibt in seinen Erinnerungen: •Von meinem 
siebten Lebensjahr an verließ ich oft das Haus und ging auf die Felder 
..., aber bald wurde mir bewußt, daß die Erde nicht mehr genügte und 
daß in meinem Herzen eine Ecke leer blieb, die ich nur durch das Gebet 
ausfüllen konnte; nicht durch ein Beten, wie es in der Kirche hergesagt 
wurde, nicht mit auswendig gelernten Formeln, sondern mit einem Ge- 
bet des einsamen, treu betenden Kindes, das sich mit Gott vereint."41 

Und etwas weiter: •Mein Gott, wie glücklich fühlte ich mich damals! Es 
schien mir, daß jeder Grashalm, jede Blüte, jede Kornähre mir geheim- 
nisvolle Worte über Gottes Wesen ins Ohr flüsterte, das so nahe ist, das 
in jedem Tier und in jedem geschaffenen Wesen gegenwärtig ist: in den 
Blüten, in den Bäumen, in der Erde, in der Sonne, in den Gestirnen, im 
ganzen Weltraum. Ich war von diesen Empfindungen wie berauscht und 
gab mich wundersamen Gebeten hin, verbarg mich inmitten des Getrei- 
des und ergab mich meinem Weinen der Freude und einem wilden Auf- 
schrei zum Himmel."42 Dieses •Verstehen der Sprache der Kreatur" 
spiegelt die Erfahrung jener •All-Einheit", die für viele slawische Philo- 
sophen, insbesondere für Wladimir Solowjow (1853-1900), so bedeut- 
sam wurde43. Die ganze Welt soll verklärt werden durch das göttliche 
Licht, soll •von der Sklaverei und Verlorenheit befreit werden zur Frei- 
heit und Herrlichkeit der Kinder Gottes" (Rom 8,21). 

Aus Sklaverei zur Freiheit durch das Leid 

•Der Mensch lebt in Sklaverei, und oft wird er sich dessen gar nicht be- 
wußt, und schließlich gefällt sie ihm. Gleichzeitig jedoch sehnt er sich 
nach Befreiung, aber ein noch größerer Irrtum ist es zu denken, die Frei- 

Zit. nach T. Spidlik, La spriritualitä russa, aaO. (Anm. 25), 115. 
1 Le mie missioni in Siberia, in: T. Spidlik, La spiritualitä russa, aaO. (Anm. 25), 119. 
1 Vgl. W. Szylkarski, Solowjews Philosophie der All-Einheit, Kaunas 1932. 



Slawische Spiritualität 449 

heit sei leicht. Sie ist im Gegenteil sehr schwer; leicht ist die Sklaverei. 
Freiheitsliebe, Sehnsucht nach Freiwerden, das sind Anzeichen einer hö- 
heren Ebene. Sie beweisen, daß der Mensch schon aufgehört hat, ein 
Sklave zu sein."44 

In diesem Text von Berdjajew spiegelt sich die Tragödie der slawi- 
schen Völker, die gerade in ihrer Liebe zur Freiheit so oft Opfer der Un- 
terdrückung sind. Der Gedanke selbst muß freilich in einem weiteren 
Sinn verstanden werden als nur politisch und sozial. Berdjajew läßt sich 
dabei bewußt von Dostojewskij inspirieren, in dessen Schriften er - wie 
er selbst bekennt - Christus und auch den Menschen erkannte: den 
Menschen in seinem Kampf, durch Christus die Freiheit zu erreichen45. 
Es ist nicht leicht, die Aussagen eines Schriftstellers wie Dostojewskij 
auf den Begriff zu bringen. Im Zentrum steht der konkrete Mensch, der 
voller Leben ist, aber zugleich gepeinigt von vielen Problemen, beson- 
ders vom Dilemma der eigenen Freiheit. Nach Dostojewskij sehnt sich 
der Mensch mit seinem ganzen Wesen nach Freiheit und befindet sich 
dennoch immer in Sklaverei. Aber er kann sich nicht damit abfinden, 
weil ein Verzicht auf Freiheit bedeutet, dem Menschsein zu entsagen. 

Die Freiheit ist, wie wir an den Helden seiner Romane sehen, etwas 
Tragisches, Irrationales, Unendliches46. Sie ist tragisch, weil der Mensch 
allzuoft seine Freiheit verfehlt und sich dadurch auf das Böse einläßt. 
Deshalb haben Menschen, die •wahre Freunde des Volkes" sind, und 
alle, die mit dem menschlichen Elend •Mitleid" haben, eine unheimli- 
che Angst vor der Freiheit - wie der Großinquisitor in den •Brüdern Ka- 
ramazow"47. Sie meinen, die Freiheit müsse eingeschränkt werden - ent- 
weder durch rationale Gründe oder durch die öffentliche Ordnung oder 
durch Polizeimethoden. Zum Lohn verheißen sie den Menschen Wohl- 
ergehen, Ruhe und Ordnung sowie Schutz der Werte, die vorhergehende 
Generationen erworben haben. Aber der Mensch verträgt es nicht, auf 
diese Weise •geliebt" zu werden. Er will lieber leiden, als im Wohlstand 
zu leben und dabei in seiner Freiheit eingeschränkt zu sein. •Kluge" 
Menschen dieser Zeit haben darum eine bessere Lösung vorgeschlagen: 
Sie wollen niemanden durch Inquisition zwingen, sondern sagen: •Du 
bist frei, kannst tun, was du willst. Aber merke dir: Du bist ein Ignorant, 
ein Narr, wenn du anders handelst, als wir dich lehren." Niemand will 

44 N. A. Berdjajew, De l'esclavage et de la liberte de l'homme, Paris 1926, 276; vgl. auch T. 
Spidlik, La spiritualitä russa, aaO. (Anm. 25), 146. 
45 Vgl. N. A. Berdjajew, L'esprit de Dostojewskij, Paris 1925, 7. 
46 Vgl. T. Spidlik, L'antropologia dell'Oriente cristiano, aaO. (Anm. 37), 388ff. 
47 Vgl. F. M. Dostojewskij, Die Brüder Karamazow, Buch 5, Kap. 5; T. Spidlik, Igrandimi- 
stici russi, aaO. (Anm. 20), 336. 



Tomas Spidlik 45g 

schließlich für einen Narren gehalten werden. Die Personen in Dosto- 
jewskis Werken jedoch ziehen dies vor; sie sind lieber Narren als un- 
frei. 

Was soll man mit einem Wesen tun, das so unverständig ist wie der 
Mensch? Scheinbar gibt es keinen Ausweg aus dem Dilemma der 
menschlichen Freiheit. Vor dem Großinquisitor erscheint allerdings je- 
mand, der eine vollständig neue Sicht eröffnet: der lebendige Christus. 
Und der Mensch, der ganz durchdrungen ist von Christus, versteht den 
Wert des Leidens, kann es annehmen durch eine neue Sichtweise: mit 
Blick auf die Auferstehung. Freiheit und Leiden, Liebe und (Mit-)Lei- 
den-Können hängen zutiefst zusammen - durch die positive Annahme 
des Leids, wo man es nicht ändern kann. Das ist aber nur möglich im 
Sich-Einlassen auf die Torheit des Kreuzes. Erst der Mensch, der Chri- 
stus angezogen hat, wird wirklich frei, weil er •göttlich" geworden ist. 
Und das heißt: fähig zur Liebe48. 

Die slawische Spiritualität birgt auch Gefahren in sich. Drei von ih- 
nen seien zum Schluß noch ausdrücklich genannt: 
- Weil die slawische Spiritualität um den lebendigen Begriff der Wahr- 
heit kreist und weil sie das Herz betont, wird sie immer dort beeinträch- 
tigt, wo man sie in ein rationalistisches System zwängen will - sei es in 
der Philosophie oder in der Politik. Daraus entstanden in der Ge- 
schichte immer wieder gefährliche Irrwege in Form von Ideologien. 
- Auf eine andere Gefahr hat mit großem Nachdruck Berdjajew auf- 
merksam gemacht: Der Glaube an die Freiheit und das Leben setzt den 
Glauben an ein ewiges Leben voraus; sonst wird die Wahl für das Leben 
zur Wahl für den Tod (im Sinne Heideggers), und der Mensch wird zu 
einem Individuum, das zur Freiheit verdammt ist, wie es Sartre sieht. 
Freiheit ist ein Geschenk des Geistes Gottes, der lebendig macht. Es 
kann keine Freiheit des Geistes geben ohne eine Freiheit im Geiste49. 
- Die letzte Gefahr kann so ausgedrückt werden: Der Atheismus ist die 
gemeinsame Versuchung aller Völker. Für die Slawen wären seine Fol- 
gen jedoch besonders schwerwiegend, denn der Atheismus tötet zuerst 
das Herz des Menschen - und das strebt nach Freiheit, nach Leben. 

Die slawische Spiritualität zu studieren ist immer wieder interessant. 
Mag es ihr auch etwas an Systematik fehlen, so besitzt sie doch bis heute 
eine lebendige Tradition. Sie kann gerade durch ihre Lebensnähe auch 
dem westlichen Denken neue Impulse geben. Den slawischen Völkern 
kann sie helfen, die eigene Identität stärker zu entfalten. 

48 Vgl. T. Spidlik, L'antropologia dell'Ohente cristiano, aaO. (Anm. 37), 388 ff. 
49 Vgl. P. Klein, Die •Kreative Freiheit" nach Nikolaj Berdjajew. Zeichen der Hoffnung in 
einer gefallenen Zeit, Regensburg 1976, 135 ff. 




