Die slawische Spiritualitit in der heutigen Zeit

Tomas Spidlik, Rom*

Als am Ende des vergangenen Jahrhunderts Wladimir Solowjow tiber
den stindig wachsenden EinfluB seines Heimatlandes nachdachte,
stellte er sich die Frage, welches Ideal und welche Sendung RuBland in
der Geschichte Europas haben solle. ,,Damit wir eine Antwort auf diese
Frage geben konnen, wenden wir uns aber nicht an die 6ffentliche Mei-
nung von heute; dies wiirde namlich bedeuten, daB wir morgen schon
veraltet sind. Es ist notig, eine Antwort in den ewigen Wahrheiten der
Religion zu suchen. Denn was eine bestimmte Nation in Wirklichkeit
ausmacht, ist nicht, was ein Volk iiber sich selbst denkt, sondern was
Gott von Ewigkeit her liber dieses Volk denkt.“!

Die gleiche Frage stellen sich viele Menschen auch heute, wenn von
einem ,,zweiten Europa“ gesprochen wird, in dem die slawischen Vélker
iiberwiegen. Fragen wir in diesem Kontext nach der Bedeutung einer
»slawischen Spiritualitit® — es wird freilich nicht leicht sein, eine befrie-
digende Antwort zu finden. Ein Hauptproblem liegt darin, daB die sla-
wischen Volker keine homogene Gruppe bilden. Es ist ein Mosaik von
Volkern, die ihre Besonderheiten haben und die in zwei getrennte Kir-
chen gespalten sind. Eine zweite Schwierigkeit besteht vielleicht auch in
einem gewissen Mangel an Originalitit der slawischen Spiritualitit. In-
soweit dies richtig ist, konnte man dies geschichtlich erkliren, haben die
Slawen den christlichen Glauben doch erst in der Zeit nach den sieben
groBen dkumenischen Konzilien angenommen, gleichsam ,,als Tagelsh-
ner der letzten Stunde*?, als der Glaube in Europa bereits feste Kontu-
ren und grundlegende kirchliche Strukturen besaB.

Aber ist das Argument einer geringen Originalitit der Slawen wirklich
berechtigt? Das Wort ,,Originalitdt” ist triigerisch. So erscheinen z.B.
die Ikonen wegen der Monotonie der aus der Alten Kirche iibernomme-
nen Formen, Themen und Vorlagen nur demjenigen wenig originell, der
sie nur oberflichlich betrachtet. Keine Ikone ist jedoch der anderen
gleich. Es herrscht hier ein unerhérter Reichtum an Licht und Nuancen

* Erstverdffentlichung dieses Aufsatzes in der tschechischen Zeitschrift Studie; vgl. auch

La Civilta Cattolica 134 (1983) 17-31. Die Ubersetzung ins Deutsche besorgte Dr. Josef

Rabas, Rottenburg, die Uberarbeitung der deutschen Fassung Ulrich Bensch, Miinchen.
Die Redaktion

' W. Solowjow, L'idée russe, Paris 1888, 6.

2 Ausdruck der ,,Chronik Nestors“.



Slawische Spiritualitit 437

innerhalb der verschiedenen Formen. Ja, die slawische Spiritualitét
kann voller Dynamik und Lebensenergie sein — auch wenn sie in ihren
Formen seit Jahrhunderten wie tot erscheint. Die slawische Spiritualitiit
unterscheidet sich grundlegend von der Mentalitit des ,,technischen*
Menschen?, der meint, eine Entwicklung gebe es nur dort, wo sich die
juBere Form wandelt oder wo man etwas reproduzieren kann. Slawi-
sche Spiritualitit ist vielmehr zutiefst verkniipft mit der lebendigen Er-
fahrung der ewigen Wahrheit Gottes.

Lebendige Wahrheit

Das Wort ,,Wahrheit* — so bemerkt Paul Florenskij* - ist fiir das Ver-
stindnis der Mentalitiit eines Volkes von groBer Bedeutung: Der hebra-
ische Ausdruck ,’emet“ z.B. hat die gleiche Wurzel wie das Wort
Jaman® = behaupten (vgl. Amen). ,,Wahrheit* bezeichnet also ein
glaubwiirdiges, ja ein vertrauenswiirdiges Wort. Das entspricht auch der
Sendung des jiidischen Volkes als Triger der Offenbarung Gottes.
_Wabhrheit“ heiBt: Gottes Wort annehmen. Auch der lateinische Aus-
druck ,veritas“ hat solch zeichenhaften Charakter. Er stammt aus der
gleichen Wurzel wie das deutsche ,, Wehren“, das slawische Wort ,,véra“
(vira) und das lateinische ,verenda“. ,, Wahrheit“ bedeutet hier ,Ge-
heimnis*. Es tiuscht sich also, wer meint, sie leicht erfassen zu kénnen
bzw. sie wie ein geldstes Ritsel ablegen zu kdnnen.

Eine ganz andere Mentalitdt verrit der griechische Ausdruck ,a-1ét-
heia“. ,,Létho, latho“ heiBt: vergessen, verborgen sein. Das Alpha priva-
tivum bezeichnet die Leugnung dieses Zustandes; Alétheia, Wahrheit ist
also, was wir aufgedeckt, entdeckt haben, was denkbar ist. Diese Aus-
drucksweise entspricht vollkommen der europdischen Mentalitit, die
auf dem griechischen Denken aufbaut. Fir wahr halten die Wissen-
schaftler alle Entdeckungen, die sich beweisen lassen. Geheimnisse in-
teressieren wenig; sie gehdren zu dem, was sich der Wahrheit entzieht.

Der slawische Ausdruck fiir ,, Wahrheit* lautet ,istina“. Er hat die glei-
che Wurzel wie das lateinische ,.est* und das deutsche ,ist*. Wahr ist
also, was existiert. Man kann sagen, dafl der slawische Ausdruck exi-
stential ist (falls sich hier nicht sogar der Begriff ,,existentialistisch* na-
helegt). Die Etymologie mag uns dabei helfen: Im Sanskrit bedeutet
_asthmi“ ,atmen®, also leben. Die Slawen verspiiren im Unterbewuft-

3 Wir verwenden lieber diesen Ausdruck anstelle des ,,westlichen* Menschen.
4 Stolp i utvrezdenie istiny, Moskau 1914, 19.



Tomads Spidlik 438

sein immer, dal3 das, was wirklich existiert, etwas Lebendiges sein muB.
Das gilt verstirkt fiir die Wahrheit. Wahr ist etwas, das lebt; Wahrheit
ist Leben. Beste Veranschaulichung dafiir ist die berithmte Ikone der
Sophia von Nowgorod®.

Nach der Lehre der griechischen Viter iiber die Kontemplation ent-
deckt ein Christ, der die Wahrheit sucht, in allem, was existiert, Spuren
der Weisheit Gottes, durch die er alles erschaffen hat. Die Welt dhnelt
einer grofen, vom Licht Gottes durchfluteten Kirche. Diese Uberzeu-
gung hat sich auch in der Konstruktion des Gotteshauses der Hagia
Sophia in Byzanz niedergeschlagen. ,,Wer diese Kirche besucht hat“,
schreibt Sergej Bulgakov, ,ist iiberwiltigt von dem, was sich hier offen-
bart, und bleibt durch die neue Schau von Gottes Weisheit fiir immer
bereichert.“¢ Das wirkungsvollste Element in der Architektur der Hagia
Sophia ist in der Tat der Lichteffekt: Wer sich unter die Kuppel stellt,
sicht den ganzen Raum voller Licht, das den Eindruck erweckt, aus dem
Gebidude selbst hervorzutreten und nicht von auBen einzufallen. Die
Griechen haben in ihrem vorwiegend pneumatologischen Denken im-
mer wieder jenes geheimnisvolle Licht betrachtet, das in allen geschaffe-
nen Dingen verborgen ist und das alle Welt durchdringt. Die Kirche der
Hagia Sophia fithrt uns zu dieser Schau des Lichtes.

Als um das Jahr 1500 die Bewohner von Nowgorod an der Ikonen-
wand ihres Gotteshauses die ,,Weisheit Gottes* anbrachten, hatten sie
eine neue kiinstlerische Ausdrucksweise gefunden, die ihrem religiosen
Fihlen entsprach: Die Weisheit sitzt dort in der Gestalt eines Engels auf
dem kaiserlichen Thron, ausgestattet mit allen Insignien der Macht. Den
Engel kann man dabei auf verschiedene Weise deuten: als Engel des
groBen Ratschlusses (vgl. Jes 9,5), als Person des Heiligen Geistes, als
Gottes ,,Wirkkraft“ (Energeia) in der Welt. Ich erinnere mich, wie uns
die Reiseleiterin in Nowgorod das Bild erklirte: Die alten Bewohner
von Nowgorod waren angeblich nicht fihig, die abstrakte Idee einer
Weisheit Gottes zu erfassen, die die Welt durchdringt; deshalb hat sie
der Kiinstler in der Gestalt eines Engels mit weiblichen Ziigen gemalt.

Mag diese Erkldrung auch noch so banal sein, sie offenbart doch ei-
nen wesentlichen Aspekt der slawischen Seele, daB es ihr unmoglich ist,
eine abstrakte Idee zu verehren, und daB sie iiberzeugt ist, man kdnne
die Welt mit abstrakten und wissenschaftlichen Prinzipien nicht hinrei-
chend erkldren. Hinter solchen Prinzipien muB es noch irgendeine an-
dere Wirklichkeit geben, die ,,atmet“, ein miitterliches Wesen, das allem

5 Vgl. P. Evdokimov, La teologia della bellezza, Rom 1971, 394ff.
¢ S. Bulgakov, The Wisdom of God, London 1937, 13.



Slawische Spiritualitit 439

Leben schenkt. In der Einleitung zu seinem berithmten Werk ,,Die Krise
der abendlindischen Philosophie“ schreibt Solowjow: ,.Dieses Buch
driickt die feste Uberzeugung aus, daB die Philosophie im Sinne einer
abstrakten, ausschlieBlich theoretischen Erkenntnis ihre Entwicklung
bereits abgeschlossen hat und unumkehrbar der Vergangenheit ange-
hort.“ Sein Urteil bezieht sich dabei nicht nur auf die Metaphysik, son-
dern auch auf die sogenannten Naturwissenschaften. So fiigt Solowjow
hinzu, daB er seine Einstellung ,nicht nur den spekulativen Tendenzen
der Philosophie gegeniiber verteidige, die die Positivisten Metaphysik
nennen, sondern auch gegeniiber dem empirischen Bereich, dessen voll-
kommensten Ausdruck der Positivismus darstellt“’.

Das Buch Solowjows analysiert das europdische Denken; er beginnt
mit Duns Scotus Eriugena und Abaelard und gelangt bis zum Deutschen
Idealismus. Uberall entdeckt er ein stindiges und immer hoffnungslose-
res Bemiihen, die geistige Sicht der Welt intellektuell auf den Begriff zu
bringen, und — was noch schlimmer ist - den stets neuen Versuch, die re-
ligiose Wirklichkeit rein wissenschaftlich studieren zu wollen und sie
positivistisch zu beschreiben. Das Ergebnis dieses Versuches kann nur
eines sein: der Atheismus. Die als Idee vorgelegte Wahrheit ist ein toter
Begriff, der dann keine religiose Wirklichkeit sein kann, weil Gott mit
seiner ganzen Wesenheit ein ,lebendiger” ist, der ,,lebt und herrscht®.

Die Slawen haben eine eigene Einstellung zur Wahrheit; sie fassen sie
auf als eine existentielle und lebendige Wirklichkeit.

Eine Spiritualitit des Herzens®

Wenn wir die Wahrheit als eine lebendige und dynamische Wirklichkeit
begreifen, konnen wir sie mit abstrakten Kategorien und spekulativen
Begriffen kaum adédquat ausdriicken, ebensowenig in einem logischen
ProzeB. Demgegeniiber gibt es eine Intuition, die Solowjow als mystisch
bezeichnet. In der Alltagssprache nennen die Slawen das die ,,Gefiihle
des Herzens“. Was das Herz nicht fiihlt, besitzt nicht den Wert einer
Wahrheit. Die Bedeutung von Herz und Gefiihl im religiosen Leben als
Gegensatz zum ,kalten Verstand“ ist von orthodoxen Theologen seit
Ende des vergangenen Jahrhunderts geradezu offiziell anerkannt. So
nennt z. B. Th. S. Ornacky den Glauben ,.eine unmittelbare Disposition

7 Crise de la philosophie occidentale, Paris 1947, 161.

s Vgl. dazu T. Spidlik, The Heart in the Russian Spirituality, in: The Heritage of Early
Church. In Honour of G. V. Florovsky, Rom 1973, 361-374; ders., La spiritualité de I'Orient
chrétienne, Rom 1978, 105 ff.



Tomas Spidlik 440

des Herzens*®. Nach N. Malinowsky ,,wird der Glaube nur als ein re-
ligidses Gefithl“!? aufgefaBt. P. Sokolow schreibt, daB ,,der Beweggrund
des Glaubens das Gefiihl ist“!1. J. Nikolin behauptet, der Glaube werde
»in der Sphire des Gefiihls geboren“ und miisse sich ,,durch das Gefiihl
entziinden und nihren“!2.

Als vor 50 Jahren der tschechische katholische Theologe Bohumil Spa-
¢il diese Texte sammelte und sie bewerten sollte, war er in seinem Urteil
verstidndlicherweise sehr vorsichtig!®. Im Antimodernisten-Eid wird die
These verworfen, daB3 der Glaube ,,in der Tiefe der Gefiihle und des Un-
terbewuBtseins entstehe“!*. In diesem Kontext schien es Spacil sehr ge-
fahrlich zu sein, Herz und Gefiithle zu betonen, bestand hier doch die
Gefahr, dem Vorwurf des , Irrationalismus* zu verfallen. Andere waren
weniger vorsichtig und liebdugelten sogar mit dem sogenannten ,,slawi-
schen Sentimentalismus®, der eine sehr volkstiimliche Sprache besitzt,
jedoch in dogmatischen und geistlichen Diskussionen nicht allzu ernst-
genommen wurde.

Um heute zu begreifen, was die Worte ,Herz* und ,,Gefiihl“ bedeu-
ten, wenden wir uns am besten an klassische slawische Autoren. Sie wer-
den uns helfen, MiBverstindnisse auszurdumen. Das Wort ,,Gefiihl* hat
in der slawischen geistlichen Literatur nicht die banale Bedeutung wie
in der Alltagssprache; auch die aus der Experimentalpsychologie iiber-
nommenen Begriffe konnen das Eigentliche nicht wiedergeben. ,,Gefiihl
des Herzens“, ,,Erkenntnis des Herzens* bezeichnet vielmehr ein intuiti-
ves, ganzheitliches Erkennen, das aus dem lebendigen Bezug zu dem
entsteht, was erkannt wird.

Nach Theophan dem Reklusen ( 1894) haben alle menschlichen Fi-
higkeiten ihr Wirkungsfeld im Herzen. Deshalb miissen Gebet, Glaube
und sittliches Handeln aus dem Herzen kommen. Als Schriftsteller ver-
deutlicht Theophan dies durch einen Vergleich aus dem Theater: Wenn
ein Schauspieler seine Rolle auBerhalb der Biihne rezitiert, hat sein Vor-
trag kaum Wirkung. So verhilt es sich mit jeder menschlichen Titigkeit,
die isoliert vollzogen wird. Theophan schreibt dazu: ,,Das Herz ist nicht
nur die Biihne, auf der die Schauspieler ihre Rolle rezitieren. Es nimmt
auch selbst aktiv teil am Spiel. So kann man sagen, daB im Herzen alle
anderen menschlichen Fahigkeiten ihren Widerhall finden, und analog

® Vozmozno li naucnoe zariatie religiei, in: Trudy I1I, Kiew 1888, 288.

19 Pravoslavnoe dogmaticeskoe bogoslovie, I, Sergew Posad 1910, 215.

"' Vera, Sergew Posad 1913, 13.

'* Kurs osnovnogo bogoslovija ili Apologetiki, Sergew Posad 1914, 21.

'* Vel. B. Spatil, Doctrina Orientis separati de revelatione, fide, dogmate, Rom 1935, 106 ff.
" Neuner-Roos, Der Glaube der Kirche in den Urkunden der Lehrverkiindigung, neubearb.
von K. Rahner u. K.-H. Weger, Regensburg, 1°1979, Nr. 65.



Slawische Spiritualitdt 441

dazu findet auch das Herz seinen Widerhall in ihnen. Das Herz ist
gleichsam die Wurzel des menschlichen Wesens, die Feuerstelle aller
menschlichen Energien, d.h. des Geistes, der Seele und des Leibes.*'?

Im Zusammenhang mit der Trichotomie der Kirchenviter des Ostens
ist der Heilige Geist konstitutiv fiir die menschliche Person und wohnt
im Herzen. Ziel geistlichen Lebens ist es, das Herz so zu bereiten, daB es
,ein wiirdiger Thron des Heiligen Geistes* werde'¢. ,Im Herzen ist die
gesamte Titigkeit des Menschen zusammengefafit, dort erhalten die
Wahrheiten ihre Prigung, dort entspringen die guten Dispositionen.“!”
Wenn Herz und Geist ,sich voneinander entfernen; dann ist der
Mensch zu nichts gut“!%, dann ist die Personlichkeit des Menschen ge-
stort.

Das geistliche Erkennen, das dem Herzen eigen ist, wird von Theo-
phan mit einem schwer zu iibersetzenden Ausdruck erklirt: ,,Von glei-
cher Natur sein“. Thomas von Aquin hatte in seiner Erkenntnistheorie
diesbeziiglich von der ,connaturalitas“, der Gleichférmigkeit gespro-
chen'. Als klassisches Beispiel solchen (ganzheitlichen) Erkennens fiih-
ren die Scholastiker das innere Gefiihl an, das eine Mutter fiir ihr Kind
empfindet. Es ist oft eine Intuition, eine Ahnung. Beispiele solcher
,.Schau des Herzens“ sind den russischen geistlichen Autoren zufolge
die sogenannten Starzen, beriihmte geistliche Vater?. Es wird dabei vor-
ausgesetzt, daB der geistliche Mensch, der alles und alle liebt, der Wirk-
lichkeit so nahe ist, daB seine Seele ,natiirlicherweise” eine solche
Durchsichtigkeit und damit eine solch klare Sicht der Dinge gewinnt,
daB er sich im Umgang mit anderen von nichts anderem fiihren 146t als
nur vom ,,Herzen“. Diese Herzensinnigkeit, das Sich-Einleben in die an-
deren und in die ganze Natur entsteht jedoch nicht ohne die Liebe. Wir
miissen lieben, wenn wir erkennen wollen. Daher sehen die slawischen
Autoren die Liebe als das unentbehrliche Grundelement der Wahrheit
an. So schreibt Wasil VySeslawcew: ,Fiir den gegenwirtigen Intellektua-
lismus wurde Leonardo da Vinci zum Propheten: Grof3e Liebe ist die
Frucht (wortlich: Tochter) tiefer Erkenntnis. Wir Christen des Ostens
koénnen umgekehrt sagen: Eine tiefe Erkenntnis ist das Kind einer gro-
Ben Liebe.“?! In diesem Sinne erkliren auch viele Autoren die Akklama-
tion, die im byzantinischen Ritus dem Credo vorangeht: ,LaBt uns ein-

15 Nacertanie christianskogo nravoucenija, Moskau 1895, 306.

16 T. Spidlik, La doctrine spirituelle de Théophane le Reclus, Rom 1965, 40ff.

17 Theophan der Recluse, Puf ko spaseniju, Moskau 1908, 238.

18 Theophan der Recluse, Mysli na kazdyj deri goda, Moskau 1881, 476.

19 STh I1-11, 45,2; vgl. J. Maritain, Art et scholastique, Paris 1929, 26.

2 Vgl. T. Spidlik, I grandi mistici russi, Rom 1977, 157 ff (iibers. in: GuL 58 [1985] 98-108).
21 Serdce v chrisianskoy i indijskoj mistike, Paris 1929, 26.



Tomas Spidlik 442

ander lieben, damit wir gemeinsam bekennen konnen“; danach erst
folgt: ,Ich glaube an den einen Gott, den Vater...“. Im ersten Artikel des
christlichen Glaubensbekenntnisses wird ja der Glaube an Gottes Vater-
schaft ausgesprochen, und die ist ohne Liebe nicht denkbar.

Das Gebet des Herzens

Wenn das Herz den charakteristischen Zug slawischer Spiritualitit dar-
stellt, mufB sich das vor allem im Gebet auswirken. Deshalb schreiben
die ostlichen Autoren oft iiber ,,das Gebet des Herzens®, iiber ,,die Auf-
merksamkeit auf das Herz*“, iiber ,,die Schau des Herzens“?2. Nicht zu-
letzt ist auch das sogenannte Jesus-Gebet im Osten entstanden und noch
heute wesentlicher Bestandteil des russischen Monchtums?3,

Nach allgemeiner Uberzeugung der slawischen Vélker sind auch die
Volksgesinge, die das Herz riihren, die besten Gebete. Liturgie muB ein-
fach die Schonheit Gottes unter den Menschen ausdriicken?®.

Diesbeziiglich mochte ich eine Stelle aus der sogenannten Chronik des
Nestor zitieren, wo von der Taufe Vladimirs die Rede ist. Bevor er sich
dazu entschlo8, sandte er angeblich Kundschafter zu den Deutschen, zu
den muslimischen Bulgaren (die zwischen den Fliissen Wolga und
Kama siedelten) und auch nach Byzanz. Als die Kundschafter zuriickka-
men, erzihlten sie: ,,Wir kamen zu den Bulgaren und beobachteten, wie
sie in ihren Kirchen, oder richtiger: in ihren Moscheen, zu Gott beteten.
Sie standen dort ohne Giirtel, und wenn sie sich tief verneigten, setzten
sie sich. Sie blickten einander wie toll an. Es gibt bei ihnen kein biBchen
Freude, sondern nur Trauer und Gestank. Ihr Gesetz ist nicht gut. Dann
gingen wir zu den Deutschen und nahmen in ihren Kirchen an vielen
Feierlichkeiten teil, aber etwas Schones haben wir dort nicht gesehen.
Dann begaben wir uns zu den Griechen, die uns dahin fithrten, wo sie
Gott verehrten. Wir wuBlten nicht, ob wir uns bereits im Himmel befin-
den oder noch auf Erden. Wir kénnen es nicht sagen, weil es auf Erden
weder ein solches Schauspiel noch eine dhnliche Schénheit gibt. Wir
wissen, daf} dort Gott wirklich unter den Menschen wohnt und daB ihr
Gottesdienst den Gottesdienst aller anderen Vélker iiberragt. Diese

2 Vgl. T. Spidlik, La doctrine spirituelle, aaO. (Anm. 16), 82ff.

2 Zur Praxis des Jesus-Gebets durch die Jahrhunderte vgl. K. Ware/E. Jungclaussen, Hin-
Siihrung zum Herzensgebet, Freiburg 1982, 93-104; Aufrichtige Erzdhlungen eines russischen
Pilgers, hrsg. u. eingel. von E. Jungclaussen, Freiburg 31984; auBerdem den Literatur-
bericht von J. Sudbrack, 4/l meine Stunden gehéren Dir. Das Herzensgebet in Geschichte
und Gegenwart, in: GuL 57 (1984) 224-233,

% Vgl. T. Spidlik, La preghiera presso i popoli slavi, in: R. Boccasino, La preghiera, Mailand
1967, 11/787-817.



Slawische Spiritualitdt 443

Schoénheit konnen wir nicht vergessen, denn ein Mensch, der etwas Si-
Bes verkostet hat, vertrigt nichts Bitteres mehr.“?> Die Schénheit des re-
ligiosen Gesanges bedeutet die Sichtbarkeit des Reiches Gottes.

Traditionalismus

,Die Slawen sind Traditionalisten.“ Diese Behauptung hort man oft bei
internationalen Begegnungen. , Traditionalismus® und ,, Tradition* sind
jedoch voneinander zu unterscheiden. Als besonders traditionalistisch
bezeichnet man die orthodoxen Slawen, die im Geiste der alten Uberlie-
ferung leben, ihren Glauben entsprechend verstehen und einen Satz, der
beinahe eine magische Kraft erhalten hat, stindig wiederholen: ,,So ha-
ben es die Apostel gelehrt, die heiligen Viter und die Konzilien!* Aber
auch bei den Slawen mit lateinischer Kultur war das einfache Volk stets
stolz auf altehrwiirdige Traditionen wie Wallfahrten, Familienbrauche
und bestimmte 6rtliche Gewohnheiten.

In der Geschichte der slawischen Volker kam es jedoch von Zeit zu
Zeit auch zu traditionalistischen Bewegungen im unguten Sinn. Das
markanteste Beispiel sind die sogenannten russischen ,,Altglaubigen®,
die derart viel auf traditionelle Biicher, Riten, Gewohnheiten und Struk-
turen gaben, daBB daraus bei der liturgischen Reform zur Zeit des Patri-
archen Nikon (1652-1666) ein groBies Schisma in der russischen Kirche
entstand?. Aber schon die Tatsache, daB ihre Bewegung zu einem
,Schisma“ fiihrte, beweist, daB8 ihr Traditionalismus nicht der lebendi-
gen , Tradition“ entspricht, wie das Volk sie empfindet. Nach der Defi-
nition von Wladimir Lossky bedeutet Tradition ,,das Leben der Kirche,
an dem jedes Glied auf seine Weise Anteil hat“?’. Freilich sagt man, daf3
fiir die Orthodoxen die Periode der Konzile abgeschlossen sei. Paul
Evdokimov bemerkt dazu jedoch: ,,Die Kirche offenbart sich wie ein
standiges Konzil, ausgedehnt in Raum und Zeit; bisweilen ist es tatsdch-
lich einberufen, aber stindig ist es titig, um die Wahrheit zu erklédren,
die in der Tradition der Kirche enthalten ist.“ Traditionsverbundenheit
in diesem Sinne ,heiB8t nicht, vorher ausgearbeitete Antworten in den
Archiven der Vergangenheit zu suchen, sondern sich einen Instinkt der
Rechtgliubigkeit anzueignen und so zu einem Urteil fahig zu werden,
was in der Kirche mit den Vitern und Aposteln ibereinstimmt*23.

25 Hrsg. von A. S. Lichacev, Moskau 1930, 1/74f; vgl. T. Spidlik, La spiritualitd russa, Rom
1981, 33ff.

2 Vgl. T. Spidlik, / grandi mistici russi, aa0. (Anm. 20), 211 {f.

¥ Essai sur la théologie mystique de I'Eglise d’Orient, Paris 1944, 235,

28 [ a novita dello Spirito, Mailand 1979, 16 und 13.



Tomds Spidlik 444

Fiir das Verstdndnis des slawischen Traditionalismus ist es dabei not-
wendig, seine psychologischen Wurzeln miteinzubeziehen. Am besten
zeigt sich das meines Erachtens in der Person und dem Werk von Alex-
ander S. Chomjakow (+ 1860)?°. Uber seine Auffassung von Kirche und
Tradition wurden bereits mehrere Studien geschrieben, weil er in unge-
wohnlicher Weise den Wert des ,,Gottesvolkes“, der Familientraditionen
sowie die entscheidende Bedeutung der christlichen Miitter fiir das Le-
ben der Kirche und die Bewahrung des Glaubens hervorgehoben hat.
Wir verfélschen sein Verstdndnis von Kirche wohl nicht, wenn wir die
Wurzeln seines Denkens in seiner persénlichen Erfahrung suchen.

Chomjakow hatte schnell erkannt, da} Westeuropa allgemein weiter
entwickelt war als RuBland. Das englische Rechtswesen stellte sich ihm
dar wie eine ideale Versohnung zwischen personlicher Freiheit und
staatlicher Ordnung; in der Logik Hegels sah er den Hohepunkt
menschlichen Denkens. Und doch stand der Westen vor Problemen, die
er nicht 16sen konnte: Trotz aller Bemithungen blieb er geistig und poli-
tisch gespalten. Wozu aber diese tragische Feststellung? In seiner Ju-
gend hatte er eine solche Spaltung nicht gekannt, weil seine Mutter
durch ihre Personlichkeit in der Familie alles zu verbinden wuBte. Aus
dieser personlichen Erfahrung zog Chomjakow die Folgerung fiir das
geistliche Leben eines jeden Christen: die Einheit von Kirche und Welt
eben nicht auf der Ebene des Rechts, der Strukturen, des Formalen zu
suchen, weil das grundlegende Prinzip der Einheit des Lebens nur eine
lebendige Person sein kann. In der Familie war es die Mutter, in der gro-
Ben Menschheitsfamilie der Kirche ist es Christus. Damit wollte Chom-

¥ Als Begriinder der slawophilen Bewegung hatte er eine groBe Bedeutung bei der natio-
nalen Wiedergeburt der Westslawen - in Bohmen bewog er seinen Freund Safafik dazn,
slawische Altertumskunde zu studieren - und war ein Enthusiast fiir die Befreiung der
Siidslawen. Vgl. dazu A. Gratienx, A. S. Chomiakov et le mouvement slavophile, Paris 1939.
*Vgl. N. O. Lossky, Histoire de la philosophie russe des origines a 1950, Paris 1954, 26 ff.
Chomjakow entstammte einer typischen Familie des russischen Landadels. Der Vater
trank und spielte; der Dorfpfarrer ragte mit seiner Bildung kaum iiber die Banern hinaus.
Es war die Zeit nach den napoleonischen Kriegen; die materielle Not und der Despotis-
mus des Zaren erstickten fast jegliche 6ffentliche Betitigung. Aus diesem dunklen Hinter-
grund jedoch tritt die leuchtende Gestalt seiner Mutter hervor. Wir kénnen uns nicht er-
kléren, wie sie all das bewiltigt hat. Der Vater hat das Geld verspielt, die Mutter hat eine
Kirche erbaut. Von Anfang an war klar, woher der junge Chomjakow seinen Glauben
schopfte: Er war fiir ihn Erbe und Gabe seiner Mutter. Deshalb hielt er auch spiter skru-
pelhaft an den Formen fest, die er in seiner Jugend gelernt hatte: Er fastete nach den iiber-
lieferten Vorschriften, selbst als er in Petersburg Mathematik studierte und spiter Offizier
beim Militdr in Moskau wurde. Er bewahrte diesen iiberlieferten Glauben so fest, daB ihn
nichts zu erschiittern vermochte. Seine kulturellen Interessen waren dabei weit gestreut.
Der Historiker Podogin schrieb, daB Chomjakow wie einst Pico della Mirandola de omni
re scibili diskutieren konnte. In seinen Augen waren die Tradition des Volkes und die
Schitze der abendlindischen Kultur jedoch stets wie zwei getrennte Welten.



Slawische Spiritualitdt 445

jakow keineswegs den hierarchischen Aufbau der Kirche leugnen, ihre
Strukturen, die auf den Konzilien definierten Dogmen. Er wollte nur
das BewuBtsein der Glaubigen gegeniiber diesen Institutionen verdn-
dern. Es ist ein Irrtum, von den juristischen Strukturen auszugehen und
zu denken, man kénne diese dem Leben aufpragen. Ein Leben in Chri-
stus geht den umgekehrten Weg: Es geht aus von der Einheit der Liebe
und gelangt dann zum Bekenntnis des Glaubens und zur Einordnung in
die Strukturen.

Es handelt sich dabei aber nicht um irgendeine schwéarmerische Liebe
oder eine Augenblickserfahrung, sondern um jene authentische Liebe,
die fahig ist, der Einheit der ganzen Menschheit eine feste Grundlage zu
verleihen. Ein Ausspruch Chomjakows wurde geradezu berithmt: In die
Holle geht jeder allein, in das Himmelreich kann man nur zusammen
mit allen anderen gehen3!. ,In der Kirche findet der Mensch nichts, was
ihm fremd wire. Doch weil3 er sich in seiner Schwachheit nicht allein
gelassen, sondern ist gestdrkt durch die Einheit mit seinen Bridern und
seinem Erloser ... In der unreinen und groben Isolation der individuel-
len Existenz gehen Gottes Eingebungen immer nur verloren.*3? Kirchli-
che Gesinnung miBt sich am Engagement fiir die Einheit in Christus.

Eschatologische Ausrichtung

Weil die Kirche lebendige Uberlieferung ist, befindet sie sich in einer
stindigen Entfaltung auf ihre Vollkommenheit am Ende der Zeiten hin
(vgl. Eph 1,23). Die slawische Eschatologie wird heute jedoch oft in nur
ungeniigender Weise verstanden®’. So wird behauptet, daB3 der christli-
che Osten (und gerade auch die slawischen Kirchen) sich die Haltung
der ersten Christen erhalten habe, die mit ihrem Gebetsruf ,,Marana tha
— Komm, Herr Jesus* (Offb 22,20) den Jingsten Tag als den Tag des
Sieges erwarteten, wiahrend ihm der lateinische Westen angeblich als
dem Tag des furchtbaren und schrecklichen Gerichtes, dem Dies irae,
entgegensehe. ,,Die Urspriinglichkeit des russischen Mystizismus®,
schreibt Berdjajew, ,,liegt darin, daB er das Reich Gottes sucht, auf seine
Ankunft auf Erden wartet, auf seine Verwirklichung, auf das himmlische
Jerusalem, und daB ihn nach dem Heil aller im Geist einer apokalypti-
schen Gesinnung diirstet.“33

31 Vgl. A. S. Chomjakow, Cerkov odna, Prag 1867, 18.

2 A.'S. Chomjakow, L’Eglise latine et le protestantisme, Lausanne 1872, 116.

3 Vgl. dazu H. Biedermann, Der eschatologische Zug in der ostkirchlichen Frommigkeit,
Wiirzburg 1949.

34 L'anima della Russia, Rom 1919, 23.



Tomds Spidlik 446

Aber auch diese Sicht zeigt nur einen Teilaspekt. Es gibt verschiedene
Weisen, von den letzten Dingen zu sprechen. In den Volkspredigten, vor
allem in Katastrophenzeiten, war das Warten auf das zweite Kommen
Jesu ein beliebtes Thema, um die Herzen der Zuhdorer zu bewegen?®s. Da-
gegen lag der Schwerpunkt bei den Monchen auf einem anderen
Aspekt: Das Ewige Leben (zo¢) hat seine Wurzeln im irdischen Leben
(bi6s); die kontemplativen Ménche waren immer darum bemiiht, dieses
schon jetzt zu verkosten und zu schauen. Diese Schau ist auch das Pro-
gramm der Ikonen: die vom Licht umgestaltete Welt, die keinen Unter-
gang mehr kennt.

Die slawischen Denker haben eine eigene, fiir sie typische Sichtweise:
Wir konnten sie als anthropologisch und kosmisch bezeichnen. Der
Mensch, seine existentiellen Probleme, die Geschichte und Entwicklung
des Kosmos kénnen nur gelést werden, der Zugang zu ihnen kann nur
erfolgen in der Erwartung der Wiederkunft Jesu Christi. Der europii-
sche Westen hat immer an die Kraft der menschlichen Natur geglaubt.
Die Religion eroffnet freilich neue, héhere Perspektiven. Dennoch sind
wir im Westen davon iiberzeugt, daB die menschlichen Probleme nur
vom Menschen selbst gelost werden kénnen, daf3 die erreichten Freihei-
ten, die Schaffung sozialer Gerechtigkeit und einer Gesellschaftsord-
nung allein von unseren eigenen Kriften abhingen. Gerade diese Ein-
stellung aber lehnen die slawischen Denker ab. Ohne die lebendige Ge-
genwart Christi — so erinnern sie 6fters — werde der Mensch nie sein
eigenes Menschsein verwirklichen?’.

Innerhalb der Kulturgeschichte konnen wir diesen slawischen Den-
kern zufolge drei Phasen einer geistigen Entwicklung unterscheiden: in
der ersten Phase die schmerzliche Feststellung, daB die sichtbare Welt,
wie sie sich uns darstellt, nicht dem Reich Gottes entspricht, das Chri-
stus verkiindet hat. Die zweite Phase ist entweder charakterisiert durch
eine mystische Flucht aus der Welt oder durch revolutionidre Bewegung.
Die Monche flohen auf die Berge oder in die Tiefe der Wilder, weit weg
von der siindigen Welt. Ganz anders aktive Gruppen wie z. B. die Hussi-
ten in Bohmen: Sie erhoben sich gewalttitig, um die Stadt Babylon zu
vernichten, und errichteten ein Koénigreich nach den Idealen des Evan-
geliums. ,,Vernichten heif3t erschaffen®, sagte der Revolutionir Bakunin.
Ein radikales Nein zu allem, was nicht Reich Gottes ist, bildet den

3> So z.B. in RuBlland vor dem Jahr 1492, als das Weltende erwartet wurde (7000 Jahre seit
der Schopfung).

36 Vgl. T. Spidlik, I grandi mistici russi, aa0. (Anm. 20), 352ff.

7 Vgl. T. Spidlik, L'antropologia dell’Oriente cristiano, in: Temi di antropologia, Rom 1981,
379-402.



Slawische Spiritualitiit 447

grundlegenden Ausgangspunkt fiir die mystische Erfahrung’® — so Wja-
teslaw Iwanow. Doch auch diese zweite Phase ist noch nicht endgiiltig.
Revolutionen gehen vorbei, und die Monche kehren nach der Einsam-
keit wieder in die Welt unter das Volk zuriick. Fiir die dritte Phase sind
die slawischen Ikonen geradezu typisch. Sie ist gekennzeichnet von der
Entdeckung des Gottesreiches in den verschiedenen Formen des alltigli-
chen Lebens. Zu dieser dritten Phase gehoren die Erfahrungen berithm-
ter slawischer Pilger, die Christi Gegenwart in jeder Blume, in jedem
Wesen, in jedem Menschen sehen und die bemiiht sind, Christus in al-
lem zu lieben, dem sie begegnen. Der Gldubige, der sich auf eine Pilger-
fahrt begibt — und diese Form von Frommigkeit ist unter den Slawen
sehr beliebt®® —, wiirde am liebsten den Weg kiissen, die Baume, alles,
was er sieht; er gerit in Ekstase tiber Sonne und Sterne.

Kosmische Spiritualitat

Die eschatologische Sicht betrachtet die kiinftige Verherrlichung der
Welt und ist deshalb eine kosmische Schau. Die Juden fanden Gott, in-
dem sie iiber ihre eigene Geschichte nachdachten; anders die Griechen,
die zu Gott kamen, indem sie die Welt beobachteten. Deshalb ist die
Spiritualitit der Viter eine kosmische. Auch die Slawen beriihren mit ih-
rer Spiritualitit die Natur, aber in einer anderen Weise. Wihrend die
Kirchenviter die GréBe des Menschen rithmen, der als Bild Gottes ge-
schaffen und dadurch auch Herr des Weltalls ist, fithlt sich der slawi-
sche Bauer keineswegs als Herr dieser Erde, sondern eher als ihr demii-
tiger Sohn. Er betrachtet die Erde als seine Mutter, die Mitleid hat mit
ihren Sohnen und in Katastrophenzeiten weint*.

Der einzelne Mensch findet in der Erde seine ewige Ruhe, aber die
Erde nimmt nicht alle Toten auf. Nach der Uberzeugung des Volkes
nimmt sie die groBen Siinder nicht auf, sondern sie wird ihnen zur driik-
kenden Last. ,,Mdge dir die Erde leicht sein* - dies ist ein typisch slawi-
scher Wunsch. Daraus folgt die Verpflichtung, die Erde um Verzeihung
zu bitten, denn jede Siinde verletzt auch die Schopfung.

In Dostojewskijs Roman ,Die Briider Karamazow* kiifit der junge
Aljosa die von so vielen Siinden befleckte Erde und gelobt, sie ,,in alle
Ewigkeit“ zu lieben. Ahnlich in ,Schuld und Sithne* der Mérder Ras-

38 Vgl. T. Spidlik, I grandi mistici russi, aaO. (Anm. 20), 350; W. Iwanow, Ideja neprijatija
mira (= Werke, 111), Briissel 1979, 86 ff.

9 Vgl. L. Zander, Le pélerinage, in: L'Eglise et les Eglises, Chevetogne 1955, 469-486.

4 Vgl. 1. Kologriwow, Das andere Rufland, Miinchen 1958, 151 ff.



Tomas Spidlik 448

kolnikow: Als er sich dazu entschlie8t, BuBe zu tun und sich der Polizei
zu stellen, féllt er auf die Knie und kiiB3t die schmutzige Erde von Peters-
burg ,,aus Freude und Gliick“. Die slawischen Bauern waren immer
fromm, wohl nicht zuletzt durch ihre heilige Ehrfurcht vor der Mutter
Erde. Im Hintergrund steht eine ganzheitliche Sicht der Welt, die vom
Licht Gottes durchdrungen wird. Auf diese Weise verbindet sich tiefe
Mystik mit der (manchmal fiir den westlichen Menschen schwerfilligen)
slawischen Erdverbundenheit.

Eine Miteinbeziehung der gesamten Natur in die Frommigkeit, dazu
der Heiligen, der Engel und Ddmonen, erscheint selbstverstindlich. Ar-
chimandrit Spiridon schreibt in seinen Erinnerungen: ,Von meinem
siebten Lebensjahr an verlieB ich oft das Haus und ging auf die Felder
..., aber bald wurde mir bewuflt, daB3 die Erde nicht mehr gentigte und
daB in meinem Herzen eine Ecke leer blieb, die ich nur durch das Gebet
ausfiillen konnte; nicht durch ein Beten, wie es in der Kirche hergesagt
wurde, nicht mit auswendig gelernten Formeln, sondern mit einem Ge-
bet des einsamen, treu betenden Kindes, das sich mit Gott vereint.“#
Und etwas weiter: ,,Mein Gott, wie gliicklich fithlte ich mich damals! Es
schien mir, daB jeder Grashalm, jede Bliite, jede Korndhre mir geheim-
nisvolle Worte iiber Gottes Wesen ins Ohr fliisterte, das so nahe ist, das
in jedem Tier und in jedem geschaffenen Wesen gegenwiirtig ist: in den
Bliiten, in den Biumen, in der Erde, in der Sonne, in den Gestirnen, im
ganzen Weltraum. Ich war von diesen Empfindungen wie berauscht und
gab mich wundersamen Gebeten hin, verbarg mich inmitten des Getrei-
des und ergab mich meinem Weinen der Freude und einem wilden Auf-
schrei zum Himmel.“*? Dieses ,,Verstehen der Sprache der Kreatur“
spiegelt die Erfahrung jener ,,All-Einheit*, die fiir viele slawische Philo-
sophen, insbesondere fiir Wladimir Solowjow (1853-1900), so bedeut-
sam wurde®. Die ganze Welt soll verklirt werden durch das géttliche
Licht, soll ,,von der Sklaverei und Verlorenheit befreit werden zur Frei-
heit und Herrlichkeit der Kinder Gottes“ (Rdm 8,21).

Aus Sklaverei zur Freiheit durch das Leid

»Der Mensch lebt in Sklaverei, und oft wird er sich dessen gar nicht be-
wufit, und schlieBlich gefillt sie ihm. Gleichzeitig jedoch sehnt er sich
nach Befreiung, aber ein noch groBerer Irrtum ist es zu denken, die Frei-

41 Zit. nach T. Spidlik, La spriritualitd russa, aaO. (Anm. 25), 115.
> Le mie missioni in Siberia, in: T. Spidlik, La spiritualitd russa, aaO. (Anm. 25), 119.
3 Vgl. W. Szylkarski, Solowjews Philosophie der All-Einheit, Kaunas 1932.



Slawische Spiritualitdt 449

heit sei leicht. Sie ist im Gegenteil sehr schwer; leicht ist die Sklaverei.
Freiheitsliebe, Sehnsucht nach Freiwerden, das sind Anzeichen einer ho-
heren Ebene. Sie beweisen, daB der Mensch schon aufgehort hat, ein
Sklave zu sein.“*

In diesem Text von Berdjajew spiegelt sich die Tragodie der slawi-
schen Volker, die gerade in ihrer Liebe zur Freiheit so oft Opfer der Un-
terdriickung sind. Der Gedanke selbst muB freilich in einem weiteren
Sinn verstanden werden als nur politisch und sozial. Berdjajew 146t sich
dabei bewuBt von Dostojewskij inspirieren, in dessen Schriften er — wie
er selbst bekennt — Christus und auch den Menschen erkannte: den
Menschen in seinem Kampf, durch Christus die Freiheit zu erreichen®.
Es ist nicht leicht, die Aussagen eines Schriftstellers wie Dostojewskij
auf den Begriff zu bringen. Im Zentrum steht der konkrete Mensch, der
voller Leben ist, aber zugleich gepeinigt von vielen Problemen, beson-
ders vom Dilemma der eigenen Freiheit. Nach Dostojewskij sehnt sich
der Mensch mit seinem ganzen Wesen nach Freiheit und befindet sich
dennoch immer in Sklaverei. Aber er kann sich nicht damit abfinden,
weil ein Verzicht auf Freiheit bedeutet, dem Menschsein zu entsagen.

Die Freiheit ist, wie wir an den Helden seiner Romane sehen, etwas
Tragisches, Irrationales, Unendliches*. Sie ist tragisch, weil der Mensch
allzuoft seine Freiheit verfehlt und sich dadurch auf das Bose einldBt.
Deshalb haben Menschen, die ,,wahre Freunde des Volkes* sind, und
alle, die mit dem menschlichen Elend , Mitleid* haben, eine unheimli-
che Angst vor der Freiheit — wie der GroBinquisitor in den ,,Briidern Ka-
ramazow“%’. Sie meinen, die Freiheit miisse eingeschrinkt werden — ent-
weder durch rationale Griinde oder durch die 6ffentliche Ordnung oder
durch Polizeimethoden. Zum Lohn verheiBen sie den Menschen Wohl-
ergehen, Ruhe und Ordnung sowie Schutz der Werte, die vorhergehende
Generationen erworben haben. Aber der Mensch vertrigt es nicht, auf
diese Weise ,,geliebt* zu werden. Er will lieber leiden, als im Wohlstand
zu leben und dabei in seiner Freiheit eingeschriankt zu sein. ,,Kluge*
Menschen dieser Zeit haben darum eine bessere Lésung vorgeschlagen:
Sie wollen niemanden durch Inquisition zwingen, sondern sagen: ,,Du
bist frei, kannst tun, was du willst. Aber merke dir: Du bist ein Ignorant,
ein Narr, wenn du anders handelst, als wir dich lehren. Niemand will

44 N. A. Berdjajew, De l'esclavage et de la liberté de I'homme, Paris 1926, 276; vgl. auch T.
Spidlik, La spiritualitd russa, aaO. (Anm. 25), 146.

45 Vgl. N. A. Berdjajew, L'esprit de Dostojewskij, Paris 1925, 7.

46 Vgl. T. Spidlik, L'antropologia dell’Oriente cristiano, aaO. (Anm. 37), 388 ff.

47 Vgl. F. M. Dostojewskij, Die Briider Karamazow, Buch 5, Kap. 5; T. Spidlik, I grandi mi-
stici russi, aa0Q. (Anm. 20), 336.



Tomas Spidlik 450

schlieBlich fir einen Narren gehalten werden. Die Personen in Dosto-
jewskijs Werken jedoch ziehen dies vor; sie sind lieber Narren als un-
frei.

Was soll man mit einem Wesen tun, das so unverstdndig ist wie der
Mensch? Scheinbar gibt es keinen Ausweg aus dem Dilemma der
menschlichen Freiheit. Vor dem GroBinquisitor erscheint allerdings je-
mand, der eine vollstdndig neue Sicht eroffnet: der lebendige Christus.
Und der Mensch, der ganz durchdrungen ist von Christus, versteht den
Wert des Leidens, kann es annehmen durch eine neue Sichtweise: mit
Blick auf die Auferstehung. Freiheit und Leiden, Liebe und (Mit-)Lei-
den-Konnen hingen zutiefst zusammen - durch die positive Annahme
des Leids, wo man es nicht dndern kann. Das ist aber nur moglich im
Sich-Einlassen auf die Torheit des Kreuzes. Erst der Mensch, der Chri-
stus angezogen hat, wird wirklich frei, weil er ,gottlich“ geworden ist.
Und das heiBt: fihig zur Liebe*.

Die slawische Spiritualitit birgt auch Gefahren in sich. Drei von ih-
nen seien zum SchluB noch ausdriicklich genannt:

- Weil die slawische Spiritualitdt um den lebendigen Begriff der Wahr-
heit kreist und weil sie das Herz betont, wird sie immer dort beeintrich-
tigt, wo man sie in ein rationalistisches System zwiingen will — sei es in
der Philosophie oder in der Politik. Daraus entstanden in der Ge-
schichte immer wieder gefdhrliche Irrwege in Form von Ideologien.

- Auf eine andere Gefahr hat mit groBem Nachdruck Berdjajew auf-
merksam gemacht: Der Glaube an die Freiheit und das Leben setzt den
Glauben an ein ewiges Leben voraus; sonst wird die Wahl fiir das Leben
zur Wahl fiir den Tod (im Sinne Heideggers), und der Mensch wird zu
einem Individuum, das zur Freiheit verdammt ist, wie es Sartre sieht.
Freiheit ist ein Geschenk des Geistes Gottes, der lebendig macht. Es
kann keine Freiheit des Geistes geben ohne eine Freiheit im Geiste®.

- Die letzte Gefahr kann so ausgedriickt werden: Der Atheismus ist die
gemeinsame Versuchung aller Vélker. Fiir die Slawen wiren seine Fol-
gen jedoch besonders schwerwiegend, denn der Atheismus totet zuerst
das Herz des Menschen - und das strebt nach Freiheit, nach Leben.

Die slawische Spiritualitit zu studieren ist immer wieder interessant.
Mag es ihr auch etwas an Systematik fehlen, so besitzt sie doch bis heute
eine lebendige Tradition. Sie kann gerade durch ihre Lebensnihe auch
dem westlichen Denken neue Impulse geben. Den slawischen Vélkern
kann sie helfen, die eigene Identitit stiarker zu entfalten.

“ Vgl. T. Spidlik, L antropologia dell’Oriente cristiano, aa0. (Anm. 37), 388 T,
* Vgl. P. Klein, Die ,Kreative Freiheit” nach Nikolaj Berdjajew. Zeichen der Hoffnung in
einer gefallenen Zeit, Regensburg 1976, 135 ff.





