Segen — Quelle heilender Kraft

Reflexionen einer Benediktinerin

Johanna Domek, Kéln

In einem benediktinischen Nonnenkloster gilt der Segen viel, der Segen,
der den Menschen mit dem groBen, gesegneten Zusammenhang des
gottgewollten Lebens verbindet. Wir leben nach der Ordensregel des
heiligen Benedikt, der, wenn man seinen Namen iibersetzt, der »Geseg-
nete* heift. Die meisten der tiglichen sechs gemeinsamen Gebetszeiten
enthalten an exponierter Stelle ein Segensgebet. Die Priorin segnet die
Schwestern zur Nacht, zu einer Aufgabe, zu einer Reise. Auch die Spei-
sen werden gesegnet und noch manches mehr. In einem monastischen
Raum liegt das Thema des Segens und Segnens nahe. Aber die Sache
gilt dariiber hinaus.

Und es konnte gewil manch einem helfen, sich dieses bisweilen auf
den ersten Blick seltsam anmutende Land des Segens anzusehen, ja ein
paar Schritte hineinzuwagen. Es kénnten die ersten Schritte einer Ent-
deckungsreise werden.

Segen als Signum

Unser deutsches Wort ,,Segen* leitet sich vom lateinischen ,,signum* ab,
das uns z.B. auch im heutigen Franzésisch als ,le signe®, im heutigen
Englisch als ,sign“ wiederbegegnet, beidesmal in der Bedeutung von
»Zeichen®. Im Lateinischen steht ,,signum* fiir verschiedene untereinan-
der verwandte Sachverhalte. An erster Stelle ist es ein Zeichen, ein
Merkmal; als Erkennungszeichen etwa tritt es uns in ,,Wappen, Fahne,
Siegel“ entgegen. In Verbform kommt es in diesem Sinn als ,,bezeich-
nen, versiegeln, pragen, bemerken* vor. Weiterhin sprach man im Latei-
nischen auch von einer Figur, einem Géatterbild als ,,signum*. Gotterbil-
der galten ja als Zeichen und Garant fiir den Schutz durch eine be-
stimmte Gottheit und deren Segen. Von daher versteht sich die Zersto-
rung der Heiligtiimer besiegter Volker und Stimme durch die Eroberer,
von denen auch im Alten Testament mehrfach die Rede ist. Indem man
das Bildnis der Gottheit zerstorte, brach man deren Macht, EinfluB8 und
Segenskraft fiir die Stadt, in der sie als Lokalgottheit verehrt wurde.
Eine biblische Variante zu diesem Thema ist der Verlust der Bundes-
lade, die auch ein Signum darstellt. Man hatte sie eigens aus Schilo ins



Segen 457

Kampfgebiet geholt, damit sie Israel siegen helfe in der Schlacht gegen
die Philister. Israel jedoch verliert die Schlacht und die Bundeslade. Die
Frau des Pinhas sagt: ,,Die Herrlichkeit Gottes ist dahin, denn die Lade
Gottes ist verloren.“ (1 Sam 4,22) Das |. Buch Samuel beschreibt nun
die Wirkung der Bundeslade im Land der Philister folgendermafien:

Die Philister brachten die Lade Gottes, die sie erbeutet hatten, von
Eben-Eser nach Aschdod. Sie trugen sie in den Tempel des Dagon
und stellten sie neben Dagon auf. Als die Einwohner von Aschdod
am nichsten Morgen in den Tempel kamen, lag Dagon vor der
Lade des Herrn mit dem Gesicht auf der Erde. Sie nahmen ihn
und stellten ihn wieder an seinen Platz. Als sie am Morgen des
nichsten Tages kamen, lag Dagon wieder vor der Lade des Herrn
mit dem Gesicht auf der Erde. Sein Kopf und seine beiden Hidnde
waren abgeschlagen und lagen auf der Schwelle; nur sein Rumpf
war ganz geblieben... Und die Hand des Herrn lastete schwer auf
den Einwohnern von Aschdod. Als die Einwohner von Aschdod
sahen, was geschah, sagten sie: Die Lade des Gottes Israels darf
nicht bei uns bleiben, denn seine Hand liegt hart auf uns und auf
unserem Gott Dagon. (5,1-7)

Anders erlebten es die Romer, die die Gotterbilder der besiegten Stddte
nicht zerstdrten, sondern sie nach Rom brachten und im Pantheon auf-
stellen. Diese Gotter waren ja Schutzgotter. Indem die Romer nun z. B.
die Statue der Aphrodite von Ephesus oder der Pallas Athene von Athen
nach Rom in ihr Pantheon holten, glaubten sie, sich auch deren Schutz
fiir ihre eigene Stadt zu sichern.

Das Signum der Christen ist das Kreuz. So gibt es im spit- und mittel-
lateinischen Wortschatz die Form von ,se signare“ fiir ,,sich bekreuzi-
gen“, und im Zuge der Sprachentwicklung verwendet man »signare®
dann auch als ,,segnen® und ,,signum* als ,,.Segen®. In gewissem Sinn ist
das Kreuz jedoch ein Anti-Signum, ein Gegenzeichen zu allen iiblichen
Zeichen von Kraft, Macht und Fruchtbarkeit. Bevor es Siegeszeichen
wird, ist es Galgen, Zeichen der Vernichtung. Jesus, der daran festgena-
gelt wird und stirbt, iiberwindet unsere Siindenverlorenheit und den
Tod, indem er zu deren tiefstem Punkt hinabsteigt und von dorther auf-
erweckt wird. Uber wessen Leben dieses Signum, das Zeichen des Kreu-
zes steht, dessen Leben wird von diesem Zeichen gepragt. Seit ihrer
Friihzeit hat die Kirche aus der tiefen Erfahrung dieses Geschenkes her-
aus Menschen und Welt im Zeichen des Kreuzes gesegnet.

Im Mittelalter nahm man zu diesem Segen hiufig Gegenstinde, die
besonders verehrt wurden: Reliquien, Kreuzpartikel und Kruzifixe. In



Johanna Domek 458

den Reliquien eines heiligen Menschen, der sein ganzes Leben auf Gott
hin gelebt hatte, in dessen Leben und Sterben Gottes Segen zum Tragen
kam, spiirte man den Segen konkret und dicht gegenwirtig. Und im
Glauben, daBl Gott seinen Segen nie zuriicknimmt, barg der mittelalterli-
che Mensch sich, seine Zeit und seine Not im Segensschatten der Ge-
beine der Heiligen.

Besonders beliebt wurde seit dem Mittelalter der eucharistische Segen
mit der Monstranz, der auch in Kreuzform gespendet wird. Da wird der
Mensch mit dem géttlichen Geheimnis der Inkarnation in unserer Welt
und unserem Leben selbst gesegnet. Das ist iibrigens der einzige Segen,
der nur mit der Geste, ohne begleitendes Segenswort gegeben wird.

Doch aller Segen wirkt nur in dem MaB, in dem der Mensch ein-
schwingt in das Bezeichnete und sich der Gotteskraft 6ffnet, die da auf
ihn zukommt, die ihm not tut und gut tut im Leben.

Segen oder Fluch

Gehen wir ein Stiick weiter auf dem Weg der Sprache, treffen wir auf
ein seltsames Paar. Sie gehdren ohne Frage zueinander, jedoch nur als
Alternative: Segen und Fluch, besser: Segen oder Fluch. Wie viele an-
dere Gegensatzpaare durchziehen sie unser Denken, Sprechen und Ver-
stehen. Angesichts der zahllosen Gegensitze iibersehen wir leicht, wie
sie jeweils aus der gleichen Wurzel herauswachsen.

Das 5. Buch Mose beschreibt, wie Mose sein Volk zur treuen Beach-
tung der gottgeschenkten Gesetze verpflichtet. Bemerkenswert ist in un-
serem Zusammenhang die Uberleitung zu diesem Gesetzeswerk. Mose
sagt dort zu den Israeliten:

Heute werde ich euch den Segen und den Fluch vorlegen: den Se-
gen, wenn ihr auf die Gebote des Herrn eures Gottes hort, und den
Fluch fiir den Fall, daB ihr nicht auf die Gebote des Herrn eures
Gottes hort, sondern vom Weg abweicht. (Dtn 11,26-28a)

Gegen Ende des Buches stellt Mose ihnen noch einmal die Alternative
vor Augen. Wenn das Volk gemdB Gottes Weisungen lebt, wird Gottes
Segen seinen Weg begleiten. VerschlieBt es sich aber den guten Weisun-
gen Gottes, wird ihnen die Kraft des Segens zum Unheil gereichen.

Leben und Tod lege ich dir vor, Segen und Fluch. Wihle also das
Leben, damit du lebst, du und deine Nachkommen. Liebe den
Herrn, deinen Gott, hore auf seine Stimme und halte dich an ihm
fest, denn er ist dein Leben. (Dtn 30, 19f)



Segen 459

Hier spricht sich die Erfahrung aus, wie die Abkehr des Menschen von
Gottes Ordnung in all der Schopfung, die wir sind und in der wir leben,
Unheil bewirkt und Unrecht ist, sozial, politisch, 6kologisch, persénlich
— das geht in alle Bereiche des Lebens hinein. Ja, unsere Art des Um-
gangs mit den Kriften des Lebens provoziert deren Auswirkungen.

In vielen Bildern und Figuren weisen uns auch die Marchen auf die
Alternative von Segen und Fluch hin, zum Beispiel im Mérchen vom
»Dornroschen*:

Lange hat ein Konigspaar vergeblich auf die Geburt eines Kindes ge-
wartet. Endlich gebiert die Konigin ein schones Méddchen. Darum soll
ein groBes Fest gefeiert werden. Der Konig lddt Verwandte, Freunde,
Bekannte und die Michtigen seines Reiches ein...

und auch die weisen Frauen, damit sie dem Kind hold und gewo-
gen wiren. Es waren ihrer dreizehn in seinem Reich; weil er aber
nur zwolf goldene Teller hatte, so mufite eine von ihnen daheim-
bleiben. Das Fest ward mit aller Pracht gefeiert, und als es zu Ende
war, beschenkten die weisen Frauen das Kind mit ihren Wunder-
gaben: die eine mit Tugend, die andere mit Schonheit, die dritte
mit Reichtum, und so mit allem, was auf der Welt zu wiinschen ist.
Als elf ihre Spriiche eben getan hatten, trat plétzlich die dreizehnte
herein. Sie wollte sich dafiir richen, dal3 sie nicht eingeladen war,
und ohne jemanden zu griien oder nur anzusehen, rief sie mit lau-
ter Stimme: ,,Die Koénigstochter soll sich in ihrem fiinfzehnten Le-
bensjahr an einer Spindel stechen und tot hinfallen.“ Und ohne
ein Wort weiter zu sprechen, kehrte sie um und verlie den Saal.
Alle waren erschrocken, da trat die zwolfte hervor, die ihren
Wunsch noch iibrig hatte, und weil sie den bosen Spruch nicht auf-
heben, sondern nur mildern konnte, so sagte sie: ,,Es soll aber kein
Tod sein, sondern nur ein hundertjihriger Schlaf, in welchen die
Kénigstochter fallt.!

Trotz aller nun folgenden Vorsicht seitens der Konigseltern erfiillen sich
Segen und Fluch der weisen Frauen, und als sich das Dornrdschen an
seinem 15. Geburtstag an der Spindel sticht, wird das ganze SchloB in
seinen langen Schlaf miteinbezogen und erst nach hundert Jahren mit
ihm auch wieder auferweckt. Das alles begann, weil eine einzige der
weisen Frauen - dieser bildlichen, mirchenhaften Urkrifte des Lebens —
ignoriert, nicht zum Fest zugelassen wurde und sich richte. Die Kraft zu
segnen geriet zum Fluch.

1 Zit. nach Die Mdrchen der Briider Grimm, Miinchen °1979, 80f.



Johanna Domek 460

Als Gegenstiick mag die biblische Geschichte des Propheten Bileam
aus dem Buch Numeri dienen. Auf ihrer Wanderung ins Gelobte Land
wollen die Israeliten durch das Gebiet von Moab ziehen. Balak, der Ké-
nig der Moabiter, fiirchtet sich vor der Stirke Israels. Da schickt er zum
Propheten Bileam: ,,Komm her und verfluch mir dieses Volk, denn es ist
zu méchtig fiir mich. Vielleicht kann ich es dann schlagen und aus dem
Land vertreiben. Ich weiB3, wen du segnest, der ist gesegnet; wen du ver-
fluchst, der ist verflucht.“ (Num 22,6) Bileam fragt Gott, was er tun soll,
und der antwortet ihm: ,,Geh nicht mit! Verfluche das Volk nicht, denn
es ist gesegnet.“ (Num 22,12) Balak 14Bt jedoch nicht nach und wirbt
hartnickig um Bileam, und vom versprochenen Reichtum geblendet, rei-
tet der Prophet schlieBlich mit Balaks Leuten mit. In einer ernsten, aber
auch humorvollen Weise wird Bileams nun folgender Weg beschrieben.
SchlieBlich steht Bileam in der Nihe des israelitischen Lagers, und ganz
Moab wartet auf seinen Fluch. Statt dessen gehorcht Bileam der Gottes-
kraft, die in ihn ein- und durch ihn hindurchstromt, und dreimal segnet
er Israel mit Gottes Segen.

Auch durch uns strémt Tag fiir Tag viel Lebenskraft in unsere Umge-
bung. Wollten wir anfangen zu zihlen, finden wir bald heraus, wieviel
mehr Alltagsfliiche als Segen da iiber unsere Lippen kommt. Dabei wire
es gar nicht so schwer, gegen diese oft bloB eingefahrenen negativen Ge-
wohnheitsreaktionen ein positives Wort einzuiiben. Meist geht es dabei
ja nicht um groBe Anlisse.

Benedikt weist in seiner Regel den Pfortner des Klosters an, er solle
jedesmal, wenn einer an die Tiire klopft oder ein Armer um etwas bittet,
»Deo gratias“ oder ,,Segne mich* antworten?. So iibt sich eine Haltung
ein, nur miissen wir dazu wirklich auch an einem Zipfel unseres Lebens
damit anfangen. Das tut dann uns und anderen gut.

Und wenn es dann einmal schlimmer kommen sollte, ist unser Leben
vielleicht schon an Jesu Wort und Beispiel ausgerichtet, der uns sagt:
»Euch, die ihr mir zuhért, sage ich: Liebt eure Feinde: tut denen Gutes,
die euch hassen. Segnet die, die euch verfluchen...“ (Lk 6,27f) In seiner
Aufforderung, aus dem Geist Jesu Christi zu leben, schreibt dementspre-
chend der Apostel Paulus im Rémerbrief: ,,Segnet eure Verfolger, segnet
sie, verflucht sie nicht.“ (Rém 12, 14) Er weif3, wovon er spricht, schreibt
er doch an einer anderen Stelle: ,,Wir plagen uns ab und arbeiten mit ei-
genen Héanden, wir werden beschimpft und segnen, wir werden verfolgt
und halten stand, wir werden geschmiht und trésten. (1 Kor 4, 121)

? Regula Benedicti, 66,3.



Segen 461

Wir kénnten doch klein anfangen. Klein anfangen, die Kraft, die in
uns steckt und téglich heraus will und heraus kommt, im Guten heraus-
zulassen. Denn segnen kann man iiben, segnen kann man lernen.

Segnen als Benediktion

Schligt man in lateinischen Texten und Bibeliibersetzungen nach, stof3t
man im Zusammenhang mit ,segnen“ auf das Wort ,.benedicere”. So
heil3t es beispielsweise im Psalm 134, der uns weiter unten noch einmal
begegnen wird: ,,Benedicat te Dominus ex Sion, qui fecit caelum et ter-
ram. — Es segne dich der Herr vom Sion her, der Himmel und Erde ge-
macht hat.* Im liturgischen Sprachgebrauch gibt es, abgeleitet von ,be-
nedictio, die Benediktion, das Segens- und Weihegebet. Das Buch, in
dem Riten und Formeln kirchlichen Segens zusammengefaf3t sind, wird
demgemiB Benediktionale genannt. In kaum verdnderter substantivi-
scher Form kommt das Wort auch im Englischen und Franzosischen
vor. Bei niaherem Hinsehen lassen sich bei diesem Wort ,benedicere
beachtenswerte Zusammenhiinge entdecken.

Aus zwei Grundworten zusammengefiigt, bedeutet es in dieser ersten
Form ,,bene dicere, daB einer schon, gut, richtig und passend von etwas
redet. Im Erleben der Wahrheit, der Wirkméchtigkeit des Sprechens bil-
dete sich in der lateinischen Sprache aus dem ,,bene dicere” das ,,bene-
dicere* in der Bedeutung von preisen, riihmen, weihen und segnen. -
Ihm entsprechen im Griechischen die Wortformen um ,eulogein® und
im Hebraischen die um ,baruch“. — Als Gegenstiick dazu, und das
macht wieder die ganze Ambivalenz des Sprechens deutlich, gibt es das
,maledicere* als listern und schmihen, und weiterhin im spit- und mit-
tellateinischen Wortschatz das ,,maledictum“ als Fluch und Verwiin-
schung. Was wir zur Sprache bringen, ist ganz und gar nicht einerlei.

In dem kleinen Psalm 134 werden die Beter im Tempel zu Jerusalem
aufgefordert, Gott zu preisen. Es hei3t dort:

Ecce benedicite Dominum omnes servi Domini, qui statis in domo
Domini per noctes. Extollite manus vestras ad sanctuarium et be-
nedicite Dominum. Benedicat te Dominus ex Sion, qui fecit cae-
Jum et terram.?

Der Beter preist Gott, in dessen Tempel er steht, mit Leib und Seele und
auch in der Nacht. Er preist Gott, weil dieser groB und herrlich ist, hilf-

3 Wohlan, nun preiset den Herrn, / all ihr Knechte des Herrn, / die ihr steht im Hause des
Herrn zu nichtlicher Stunde. / Erhebt eure Hinde zum Heiligtum und preiset den Herrn.
/ Es segne dich der Herr vom Sion her, / der Herr, der Himmel und Erde gemacht hat.”



Johanna Domek 462

reich und stark, zumeist jedoch deshalb, weil dieser Gott eben sein le-
bendiger Gott ist. Hier anerkennt der Mensch im Lobpreis seinen Gott,
er tritt ein in die Begegnung, er bindet sich zuriick (,religio” bedeutet im
Wortsinn ,,Riickbindung*) an den heilenden Kraftstrom seines gottli-
chen Ursprungs. Und sein Lobpreis flutet als Segen auf ihn zuriick, im
gleichen Wort ,benedicere”. Diesen Gedanken finden wir bei der Fu-
charistiefeier wieder in der 4. Wochentagsprifation. Dort heiBt es unter
der Uberschrift ,,Gotteslob als Gottesgeschenk*:

In Wahrheit ist es wiirdig und recht, dir, allmichtiger Vater, zu
danken und deine GroBe zu preisen. Du bedarfst nicht unseres Lo-
bes, es ist ein Geschenk deiner Gnade, daB wir dir danken. Unser
Lobpreis kann deine GréBe nicht mehren, doch uns bringt er Se-
gen und Heil durch unsern Herrn Jesus Christus.

Und wiederum lesen wir im Epheserbrief:

Benedictus Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, qui benedixit
nos in omni benedictione spirituali in caelestibus in Christo. (1,3)*

Im Lobpreis meint der preisende Mensch den lebendigen Gott, auch
dort, wo Er sich in Seiner Schopfung zeigt, offenbart, ja im wortlichen
Sinn ent-deckt. Und wenn er den Lobpreis iiber die einzelnen Schop-
fungsgaben spricht oder singt, dann werden diese in ihrer tiefen Gottbe-
zogenheit erkennbar, dann sind sie gesegnet, geweiht, geheiligt. Geseg-
net wird etwas, in dem MaB es auf Gott bezogen ist. Im Preisen und
Rithmen - gewill nicht nur darin, aber darin doch in einer besonderen
Weise - hélt der Mensch sich und alles Seinige Gott hin, so wie der im
Psalm 134 angesprochene Beter, der mit ausgebreiteten, offenen Hinden
im Tempel vor seinem Gott steht. IThm vertraut er sich an. Wer so auf
Gott ausgerichtet ist — auch in der Nacht -, erfahrt den Gottessegen,
In den Schriften des Alten Testamentes wird dieser Gottessegen oft in
sehr greifbaren, anschaulichen Bildern dargestellt: Landbesitz, Wohl-
stand, viele Nachkommen, Gerechtigkeit und Frieden, um nur einige
wenige zu nennen. Doch so sicher gilt, daB der Segen ein ganzes Leben
in seiner je konkreten Form durchdringt, so bleibt doch offensichtlich,
daB die Beachtung der oberflichlichen Topographie eines Lebens allein
zu wenig ist, um den Segen zu ermessen, der auf einem Leben liegt.
Auch das Alte Testament kennt den Menschen, der im Feuer steht und
doch gesegnet ist. Die Tiefen und Héhen, in die der Segen reicht, sind

* .Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus; er hat uns mit allem Se-
gen seines Geistes gesegnet durch die Gemeinschaft mit Christus im Himmel.“



Segen 463

mit unseren gingigen MaBstiben wohl selten auszuloten. Ein Beispiel
von groBer Eindringlichkeit hierfir ist die Geschichte der drei Jiinglinge
im Feuerofen, die das Buch Daniel in den ersten drei Kapitein erzihlt.

Unter den Israeliten, die im 6. Jahrhundert vor Christus nach Babylon
verschleppt werden, so wird berichtet, sind auch die jungen Minner Ha-
nanja, Mischael und Asarja. Man holt sie an den koniglichen Hof, um
sie dort auszubilden fiir den Dienst beim Konig. Bald schon zeichnen
sie sich durch Weisheit aus. Als jedoch Konig Nebukadnezzar ein golde-
nes Standbild zur Anbetung aufstellen 14B8t, weigern sich die drei, die
durch alle Zeit und Widerfahrnisse ihrem Gott die Treue bewahrten,
diesem Bild zu huldigen. Weder der Zorn des wutschnaubenden Nebu-
kadnezzar noch der drohende Feuerofen konnen sie darin umstimmen.
In der Verschleppung nach Babylon haben sie Gott nicht verloren, in
der steilen Karriere am Konigshof seiner nicht vergessen, und wenn sie
nun der Glut des Feuers ausgeliefert werden, soll er der Gott ihres Le-
bens und Sterbens bleiben — mag er sie retten oder nicht (vgl. Dan 3,17).
Schon ins Feuer geraten, preisen sie noch ihren Gott und beten zu ihm.
Und Gott bewahrt sie in der Drangsal des Feuers. Auch Glut und Flam-
men bleiben, doch sie schaden ihnen nicht. Gott bewahrt sie nicht vor
dem Feuer, sondern darin, und er sendet seinen Engel, der ihnen hilft zu
singen! Gottes Segen hat viele Formen und Gestalten. Unser Denken in
Widerspriichen faBt das oft nicht.

Das Zeitliche segnen

Noch eine letzte Wendung auf dem Weg der Sprache, ein beim ersten
Hinschauen merkwiirdiges Wort. Man sagte frither, wenn ein Mensch
starb: ,,Er segnet das Zeitliche.” Das Zeitliche segnen, was meint denn
das? Wie geht denn das? Das Wort ist uns fremd geworden, doch wir
konnen uns behutsam zu seiner heilenden Wahrheit hintasten.

Segnen ist eine Geste des Gebens. Da wird nicht genommen und be-
halten, da wird gegeben, da wird Lebenskraft weitergegeben. Etwas ge-
ben bedeutet aber immer auch etwas loslassen. Und darin sind Segnen
und Sterben einander sehr verwandt. Nun kann einer ja auf ganz ver-
schiedene Weise loslassen. Es kann einer auch loslassend etwas wegwer-
fen und so zeigen: Ich will das nicht oder nicht mehr haben, annehmen,
tragen. Wenn der segnende Mensch ,loslaBit”, Lebenskraft drangibt,
dann verneint er nicht, sondern bejaht das Leben, eine Form, einen
Weg, irgendeinen Keim, der aufbrach. Darum segnet einer ja mit der
Kraft, die da durch ihn hindurchflieBt, damit dieses bejahte Leben ge-
linge. Es braucht Liebe zum Segnen.



Johanna Domek 464

Der Segen, mit dem ich hoffentlich einmal das Zeitliche segne, wird
dann nicht mehr nur einem Teil meines Lebens gelten, wie jeder Segen
zuvor, sondern dem Ganzen. Und der ganze Mensch mit all seinen Sin-
nen und aller dazugehérigen Geschichte segnet. Jérg Zink schreibt dar-
iber:

In der giitigen Geste des Abschieds, in der wir das ,,Zeitliche seg-
nen”, bejahen wir die Welt, bejahen wir unsern Weg, bejahen wir
den Willen dessen, der uns gefiihrt hat, und befehlen ihm an, was
war und was ist.

Indem wir das Zeitliche segnen, segnen wir auch das, was nicht ge-
wesen ist, was immer ersehnt war und nie kam.

Indem wir das Zeitliche segnen, s6hnen wir uns aus mit dem, was
uns fehlte, und bewahren unser Herz davor, bitter Abschied zu
nehmen.

Indem wir das Zeitliche segnen, das Gewesene bejahen, nehmen
wir das Kommende an und folgen der Stimme, die uns den Ab-
schied zumutet.

Mit dem Segen geht die Liebe in ihren Anfang zuriick. Und mit
dem Segen geht sie zuriick in die schopferische Kraft Gottes zu ei-
nem neuen Anfang.’

Der Segen ist wie eine Ritze in der Wand, ein Rif} in der Mauer, wo das
Licht hereinfillt. Wenn ein Mensch im Abschied des Todes vor der
schmalen Tir zu einem neuen Lebensraum, ja schon auf der Schwelle
steht, wenn er, wie wir sagen, das Zeitliche segnet, fillt oft viel Licht her-
ein. Wer dabeisteht, spiirt es und staunt leise.

Eine Form, die Zeit zu segnen, ehe man im Tod das Zeitliche segnet,
kann das Stundengebet der Kirche sein. In ihm werden ja alle Tagzeiten
von den Laudes am frithen Morgen bis zu den Vigilien in der Nacht
(oder an deren Anfang oder Ende) durchbetet, ins Gebet hereingeholt.
Wo dies geschieht, fliet Segen ins Leben, wird die Zeit gesegnete, gott-
bezogene Zeit, d.h. fiir den Christen zugleich christusgehérige Zeit. Die
Zeit bringt Verdnderungen, die Zeit bringt Gefihrdungen; im durchbete-
ten Wechsel der Stunden entpuppt sich die Zeit als Heilszeit, Heilsge-
schichte. Das Christusereignis prigt im Stundengebet das Kirchenjahr
und formt durch alle Zeiten, Wechselfille und Kimpfe den betenden
Menschen. Er lernt im tiglichen Tun, die segenshungrige Zeit zu segnen,
und wird schlieBlich mit der Gnade Gottes, im Blick auf Christus in sei-
ner letzten Stunde das Zeitliche segnen.

5 Jorg Zink, Was bleibt, stiften die Liebenden, Stuttgart 1979, 114.





