
Segen - Quelle heilender Kraft 
Reflexionen einer Benediktinerin 

Johanna Domek, Köln 

In einem benediktinischen Nonnenkloster gilt der Segen viel, der Segen, 
der den Menschen mit dem großen, gesegneten Zusammenhang des 
gottgewollten Lebens verbindet. Wir leben nach der Ordensregel des 
heiligen Benedikt, der, wenn man seinen Namen übersetzt, der •Geseg- 
nete" heißt. Die meisten der täglichen sechs gemeinsamen Gebetszeiten 
enthalten an exponierter Stelle ein Segensgebet. Die Priorin segnet die 
Schwestern zur Nacht, zu einer Aufgabe, zu einer Reise. Auch die Spei- 
sen werden gesegnet und noch manches mehr. In einem monastischen 
Raum liegt das Thema des Segens und Segnens nahe. Aber die Sache 
gilt darüber hinaus. 

Und es könnte gewiß manch einem helfen, sich dieses bisweilen auf 
den ersten Blick seltsam anmutende Land des Segens anzusehen, ja ein 
paar Schritte hineinzuwagen. Es könnten die ersten Schritte einer Ent- 
deckungsreise werden. 

Segen als Signum 

Unser deutsches Wort •Segen" leitet sich vom lateinischen •signum" ab, 
das uns z.B. auch im heutigen Französisch als •le signe", im heutigen 
Englisch als •sign" wiederbegegnet, beidesmal in der Bedeutung von 
•Zeichen". Im Lateinischen steht •signum" für verschiedene untereinan- 
der verwandte Sachverhalte. An erster Stelle ist es ein Zeichen, ein 
Merkmal; als Erkennungszeichen etwa tritt es uns in •Wappen, Fahne, 
Siegel" entgegen. In Verbform kommt es in diesem Sinn als •bezeich- 
nen, versiegeln, prägen, bemerken" vor. Weiterhin sprach man im Latei- 
nischen auch von einer Figur, einem Götterbild als •signum". Götterbil- 
der galten ja als Zeichen und Garant für den Schutz durch eine be- 
stimmte Gottheit und deren Segen. Von daher versteht sich die Zerstö- 
rung der Heiligtümer besiegter Völker und Stämme durch die Eroberer, 
von denen auch im Alten Testament mehrfach die Rede ist. Indem man 
das Bildnis der Gottheit zerstörte, brach man deren Macht, Einfluß und 
Segenskraft für die Stadt, in der sie als Lokalgottheit verehrt wurde. 

Eine biblische Variante zu diesem Thema ist der Verlust der Bundes- 
lade, die auch ein Signum darstellt. Man hatte sie eigens aus Schilo ins 



Segen 457 

Kampfgebiet geholt, damit sie Israel siegen helfe in der Schlacht gegen 
die Philister. Israel jedoch verliert die Schlacht und die Bundeslade. Die 
Frau des Pinhas sagt: •Die Herrlichkeit Gottes ist dahin, denn die Lade 
Gottes ist verloren." (1 Sam 4,22) Das 1. Buch Samuel beschreibt nun 
die Wirkung der Bundeslade im Land der Philister folgendermaßen: 

Die Philister brachten die Lade Gottes, die sie erbeutet hatten, von 
Eben-Eser nach Aschdod. Sie trugen sie in den Tempel des Dagon 
und stellten sie neben Dagon auf. Als die Einwohner von Aschdod 
am nächsten Morgen in den Tempel kamen, lag Dagon vor der 
Lade des Herrn mit dem Gesicht auf der Erde. Sie nahmen ihn 
und stellten ihn wieder an seinen Platz. Als sie am Morgen des 
nächsten Tages kamen, lag Dagon wieder vor der Lade des Herrn 
mit dem Gesicht auf der Erde. Sein Kopf und seine beiden Hände 
waren abgeschlagen und lagen auf der Schwelle; nur sein Rumpf 
war ganz geblieben... Und die Hand des Herrn lastete schwer auf 
den Einwohnern von Aschdod. Als die Einwohner von Aschdod 
sahen, was geschah, sagten sie: Die Lade des Gottes Israels darf 
nicht bei uns bleiben, denn seine Hand liegt hart auf uns und auf 
unserem Gott Dagon. (5,1-7) 

Anders erlebten es die Römer, die die Götterbilder der besiegten Städte 
nicht zerstörten, sondern sie nach Rom brachten und im Pantheon auf- 
stellen. Diese Götter waren ja Schutzgötter. Indem die Römer nun z. B. 
die Statue der Aphrodite von Ephesus oder der Pallas Athene von Athen 
nach Rom in ihr Pantheon holten, glaubten sie, sich auch deren Schutz 
für ihre eigene Stadt zu sichern. 

Das Signum der Christen ist das Kreuz. So gibt es im spät- und mittel- 
lateinischen Wortschatz die Form von •se signare" für •sich bekreuzi- 
gen", und im Zuge der Sprachentwicklung verwendet man •signare" 
dann auch als •segnen" und •signum" als •Segen". In gewissem Sinn ist 
das Kreuz jedoch ein Anti-Signum, ein Gegenzeichen zu allen üblichen 
Zeichen von Kraft, Macht und Fruchtbarkeit. Bevor es Siegeszeichen 
wird, ist es Galgen, Zeichen der Vernichtung. Jesus, der daran festgena- 
gelt wird und stirbt, überwindet unsere Sündenverlorenheit und den 
Tod, indem er zu deren tiefstem Punkt hinabsteigt und von dorther auf- 
erweckt wird. Über wessen Leben dieses Signum, das Zeichen des Kreu- 
zes steht, dessen Leben wird von diesem Zeichen geprägt. Seit ihrer 
Frühzeit hat die Kirche aus der tiefen Erfahrung dieses Geschenkes her- 
aus Menschen und Welt im Zeichen des Kreuzes gesegnet. 

Im Mittelalter nahm man zu diesem Segen häufig Gegenstände, die 
besonders verehrt wurden: Reliquien, Kreuzpartikel und Kruzifixe. In 



Johanna Domek 45 g 

den Reliquien eines heiligen Menschen, der sein ganzes Leben auf Gott 
hin gelebt hatte, in dessen Leben und Sterben Gottes Segen zum Tragen 
kam, spürte man den Segen konkret und dicht gegenwärtig. Und im 
Glauben, daß Gott seinen Segen nie zurücknimmt, barg der mittelalterli- 
che Mensch sich, seine Zeit und seine Not im Segensschatten der Ge- 
beine der Heiligen. 

Besonders beliebt wurde seit dem Mittelalter der eucharistische Segen 
mit der Monstranz, der auch in Kreuzform gespendet wird. Da wird der 
Mensch mit dem göttlichen Geheimnis der Inkarnation in unserer Welt 
und unserem Leben selbst gesegnet. Das ist übrigens der einzige Segen, 
der nur mit der Geste, ohne begleitendes Segenswort gegeben wird. 

Doch aller Segen wirkt nur in dem Maß, in dem der Mensch ein- 
schwingt in das Bezeichnete und sich der Gotteskraft öffnet, die da auf 
ihn zukommt, die ihm not tut und gut tut im Leben. 

Segen oder Fluch 

Gehen wir ein Stück weiter auf dem Weg der Sprache, treffen wir auf 
ein seltsames Paar. Sie gehören ohne Frage zueinander, jedoch nur als 
Alternative: Segen und Fluch, besser: Segen oder Fluch. Wie viele an- 
dere Gegensatzpaare durchziehen sie unser Denken, Sprechen und Ver- 
stehen. Angesichts der zahllosen Gegensätze übersehen wir leicht, wie 
sie jeweils aus der gleichen Wurzel herauswachsen. 

Das 5. Buch Mose beschreibt, wie Mose sein Volk zur treuen Beach- 
tung der gottgeschenkten Gesetze verpflichtet. Bemerkenswert ist in un- 
serem Zusammenhang die Überleitung zu diesem Gesetzeswerk. Mose 
sagt dort zu den Israeliten: 

Heute werde ich euch den Segen und den Fluch vorlegen: den Se- 
gen, wenn ihr auf die Gebote des Herrn eures Gottes hört, und den 
Fluch für den Fall, daß ihr nicht auf die Gebote des Herrn eures 
Gottes hört, sondern vom Weg abweicht. (Dtn ll,26-28a) 

Gegen Ende des Buches stellt Mose ihnen noch einmal die Alternative 
vor Augen. Wenn das Volk gemäß Gottes Weisungen lebt, wird Gottes 
Segen seinen Weg begleiten. Verschließt es sich aber den guten Weisun- 
gen Gottes, wird ihnen die Kraft des Segens zum Unheil gereichen. 

Leben und Tod lege ich dir vor, Segen und Fluch. Wähle also das 
Leben, damit du lebst, du und deine Nachkommen. Liebe den 
Herrn, deinen Gott, höre auf seine Stimme und halte dich an ihm 
fest, denn er ist dein Leben. (Dtn 30,19 f) 



Segen 459 

Hier spricht sich die Erfahrung aus, wie die Abkehr des Menschen von 
Gottes Ordnung in all der Schöpfung, die wir sind und in der wir leben, 
Unheil bewirkt und Unrecht ist, sozial, politisch, ökologisch, persönlich 
- das geht in alle Bereiche des Lebens hinein. Ja, unsere Art des Um- 
gangs mit den Kräften des Lebens provoziert deren Auswirkungen. 

In vielen Bildern und Figuren weisen uns auch die Märchen auf die 
Alternative von Segen und Fluch hin, zum Beispiel im Märchen vom 
•Dornröschen": 

Lange hat ein Königspaar vergeblich auf die Geburt eines Kindes ge- 
wartet. Endlich gebiert die Königin ein schönes Mädchen. Darum soll 
ein großes Fest gefeiert werden. Der König lädt Verwandte, Freunde, 
Bekannte und die Mächtigen seines Reiches ein... 

und auch die weisen Frauen, damit sie dem Kind hold und gewo- 
gen wären. Es waren ihrer dreizehn in seinem Reich; weil er aber 
nur zwölf goldene Teller hatte, so mußte eine von ihnen daheim- 
bleiben. Das Fest ward mit aller Pracht gefeiert, und als es zu Ende 
war, beschenkten die weisen Frauen das Kind mit ihren Wunder- 
gaben: die eine mit Tugend, die andere mit Schönheit, die dritte 
mit Reichtum, und so mit allem, was auf der Welt zu wünschen ist. 
Als elf ihre Sprüche eben getan hatten, trat plötzlich die dreizehnte 
herein. Sie wollte sich dafür rächen, daß sie nicht eingeladen war, 
und ohne jemanden zu grüßen oder nur anzusehen, rief sie mit lau- 
ter Stimme: •Die Königstochter soll sich in ihrem fünfzehnten Le- 
bensjahr an einer Spindel stechen und tot hinfallen." Und ohne 
ein Wort weiter zu sprechen, kehrte sie um und verließ den Saal. 
Alle waren erschrocken, da trat die zwölfte hervor, die ihren 
Wunsch noch übrig hatte, und weil sie den bösen Spruch nicht auf- 
heben, sondern nur mildern konnte, so sagte sie: •Es soll aber kein 
Tod sein, sondern nur ein hundertjähriger Schlaf, in welchen die 
Königstochter fällt.1 

Trotz aller nun folgenden Vorsicht seitens der Königseltern erfüllen sich 
Segen und Fluch der weisen Frauen, und als sich das Dornröschen an 
seinem 15. Geburtstag an der Spindel sticht, wird das ganze Schloß in 
seinen langen Schlaf miteinbezogen und erst nach hundert Jahren mit 
ihm auch wieder auferweckt. Das alles begann, weil eine einzige der 
weisen Frauen - dieser bildlichen, märchenhaften Urkräfte des Lebens - 
ignoriert, nicht zum Fest zugelassen wurde und sich rächte. Die Kraft zu 
segnen geriet zum Fluch. 

1 Zit. nach Die Märchen der Brüder Grimm, München 91979, 80 f. 



Johanna Domek 4g0 

Als Gegenstück mag die biblische Geschichte des Propheten Bileam 
aus dem Buch Numeri dienen. Auf ihrer Wanderung ins Gelobte Land 
wollen die Israeliten durch das Gebiet von Moab ziehen. Balak, der Kö- 
nig der Moabiter, fürchtet sich vor der Stärke Israels. Da schickt er zum 
Propheten Bileam: •Komm her und verfluch mir dieses Volk, denn es ist 
zu mächtig für mich. Vielleicht kann ich es dann schlagen und aus dem 
Land vertreiben. Ich weiß, wen du segnest, der ist gesegnet; wen du ver- 
fluchst, der ist verflucht." (Num 22,6) Bileam fragt Gott, was er tun soll, 
und der antwortet ihm: •Geh nicht mit! Verfluche das Volk nicht, denn 
es ist gesegnet." (Num 22,12) Balak läßt jedoch nicht nach und wirbt 
hartnäckig um Bileam, und vom versprochenen Reichtum geblendet, rei- 
tet der Prophet schließlich mit Balaks Leuten mit. In einer ernsten, aber 
auch humorvollen Weise wird Bileams nun folgender Weg beschrieben. 
Schließlich steht Bileam in der Nähe des israelitischen Lagers, und ganz 
Moab wartet auf seinen Fluch. Statt dessen gehorcht Bileam der Gottes- 
kraft, die in ihn ein- und durch ihn hindurchströmt, und dreimal segnet 
er Israel mit Gottes Segen. 

Auch durch uns strömt Tag für Tag viel Lebenskraft in unsere Umge- 
bung. Wollten wir anfangen zu zählen, fänden wir bald heraus, wieviel 
mehr Alltagsflüche als Segen da über unsere Lippen kommt. Dabei wäre 
es gar nicht so schwer, gegen diese oft bloß eingefahrenen negativen Ge- 
wohnheitsreaktionen ein positives Wort einzuüben. Meist geht es dabei 
ja nicht um große Anlässe. 

Benedikt weist in seiner Regel den Pförtner des Klosters an, er solle 
jedesmal, wenn einer an die Türe klopft oder ein Armer um etwas bittet, 
•Deo gratias" oder •Segne mich" antworten2. So übt sich eine Haltung 
ein, nur müssen wir dazu wirklich auch an einem Zipfel unseres Lebens 
damit anfangen. Das tut dann uns und anderen gut. 

Und wenn es dann einmal schlimmer kommen sollte, ist unser Leben 
vielleicht schon an Jesu Wort und Beispiel ausgerichtet, der uns sagt: 
•Euch, die ihr mir zuhört, sage ich: Liebt eure Feinde; tut denen Gutes, 
die euch hassen. Segnet die, die euch verfluchen..." (Lk 6,27f) In seiner 
Aufforderung, aus dem Geist Jesu Christi zu leben, schreibt dementspre- 
chend der Apostel Paulus im Römerbrief: •Segnet eure Verfolger, segnet 
sie, verflucht sie nicht." (Rom 12,14) Er weiß, wovon er spricht, schreibt 
er doch an einer anderen Stelle: •Wir plagen uns ab und arbeiten mit ei- 
genen Händen, wir werden beschimpft und segnen, wir werden verfolgt 
und halten stand, wir werden geschmäht und trösten." (1 Kor 4,12 0 

Regula Benedicti, 66,3. 



Segen 461 

Wir könnten doch klein anfangen. Klein anfangen, die Kraft, die in 
uns steckt und täglich heraus will und heraus kommt, im Guten heraus- 
zulassen. Denn segnen kann man üben, segnen kann man lernen. 

Segnen als Benediktion 

Schlägt man in lateinischen Texten und Bibelübersetzungen nach, stößt 
man im Zusammenhang mit •segnen" auf das Wort •benedicere". So 
heißt es beispielsweise im Psalm 134, der uns weiter unten noch einmal 
begegnen wird: •Benedicat te Dominus ex Sion, qui fecit caelum et ter- 
rain. - Es segne dich der Herr vom Sion her, der Himmel und Erde ge- 
macht hat." Im liturgischen Sprachgebrauch gibt es, abgeleitet von •be- 
nedictio", die Benediktion, das Segens- und Weihegebet. Das Buch, in 
dem Riten und Formeln kirchlichen Segens zusammengefaßt sind, wird 
demgemäß Benediktionale genannt. In kaum veränderter substantivi- 
scher Form kommt das Wort auch im Englischen und Französischen 
vor. Bei näherem Hinsehen lassen sich bei diesem Wort •benedicere" 
beachtenswerte Zusammenhänge entdecken. 

Aus zwei Grundworten zusammengefügt, bedeutet es in dieser ersten 
Form •bene dicere", daß einer schön, gut, richtig und passend von etwas 
redet. Im Erleben der Wahrheit, der Wirkmächtigkeit des Sprechens bil- 
dete sich in der lateinischen Sprache aus dem •bene dicere" das •bene- 
dicere" in der Bedeutung von preisen, rühmen, weihen und segnen. - 
Ihm entsprechen im Griechischen die Wortformen um •eulogein" und 
im Hebräischen die um •baruch". - Als Gegenstück dazu, und das 
macht wieder die ganze Ambivalenz des Sprechens deutlich, gibt es das 
•maledicere" als lästern und schmähen, und weiterhin im spät- und mit- 
tellateinischen Wortschatz das •maledictum" als Fluch und Verwün- 
schung. Was wir zur Sprache bringen, ist ganz und gar nicht einerlei. 

In dem kleinen Psalm 134 werden die Beter im Tempel zu Jerusalem 
aufgefordert, Gott zu preisen. Es heißt dort: 

Ecce benedicite Dominum omnes servi Domini, qui statis in domo 
Domini per noctes. Extollite manus vestras ad sanctuarium et be- 
nedicite Dominum. Benedicat te Dominus ex Sion, qui fecit cae- 
lum et terram.3 

Der Beter preist Gott, in dessen Tempel er steht, mit Leib und Seele und 
auch in der Nacht. Er preist Gott, weil dieser groß und herrlich ist, hilf- 

3 •Wohlan, nun preiset den Herrn, / all ihr Knechte des Herrn, / die ihr steht im Hause des 
Herrn zu nächtlicher Stunde. / Erhebt eure Hände zum Heiligtum und preiset den Herrn. 
/ Es segne dich der Herr vom Sion her, / der Herr, der Himmel und Erde gemacht hat." 



Johanna Domek 4g9 

reich und stark, zumeist jedoch deshalb, weil dieser Gott eben sein le- 
bendiger Gott ist. Hier anerkennt der Mensch im Lobpreis seinen Gott, 
er tritt ein in die Begegnung, er bindet sich zurück (•religio" bedeutet im 
Wortsinn •Rückbindung") an den heilenden Kraftstrom seines göttli- 
chen Ursprungs. Und sein Lobpreis flutet als Segen auf ihn zurück, im 
gleichen Wort •benedicere". Diesen Gedanken finden wir bei der 'Eu- 
charistiefeier wieder in der 4. Wochentagspräfation. Dort heißt es unter 
der Überschrift •Gotteslob als Gottesgeschenk": 

In Wahrheit ist es würdig und recht, dir, allmächtiger Vater, zu 
danken und deine Größe zu preisen. Du bedarfst nicht unseres Lo- 
bes, es ist ein Geschenk deiner Gnade, daß wir dir danken. Unser 
Lobpreis kann deine Größe nicht mehren, doch uns bringt er Se- 
gen und Heil durch unsern Herrn Jesus Christus. 

Und wiederum lesen wir im Epheserbrief: 

Benedictus Deus et Pater Domini nostri Jesu Christi, qui benedixit 
nos in omni benedictione spirituali in caelestibus in Christo. (1,3)4 

Im Lobpreis meint der preisende Mensch den lebendigen Gott, auch 
dort, wo Er sich in Seiner Schöpfung zeigt, offenbart, ja im wörtlichen 
Sinn ent-deckt. Und wenn er den Lobpreis über die einzelnen Schöp- 
fungsgaben spricht oder singt, dann werden diese in ihrer tiefen Gottbe- 
zogenheit erkennbar, dann sind sie gesegnet, geweiht, geheiligt. Geseg- 
net wird etwas, in dem Maß es auf Gott bezogen ist. Im Preisen und 
Rühmen - gewiß nicht nur darin, aber darin doch in einer besonderen 
Weise - hält der Mensch sich und alles Seinige Gott hin, so wie der im 
Psalm 134 angesprochene Beter, der mit ausgebreiteten, offenen Händen 
im Tempel vor seinem Gott steht. Ihm vertraut er sich an. Wer so auf 
Gott ausgerichtet ist - auch in der Nacht - erfährt den Gottessegen. 

In den Schriften des Alten Testamentes wird dieser Gottessegen oft in 
sehr greifbaren, anschaulichen Bildern dargestellt: Landbesitz, Wohl- 
stand, viele Nachkommen, Gerechtigkeit und Frieden, um nur einige 
wenige zu nennen. Doch so sicher gilt, daß der Segen ein ganzes Leben 
in seiner je konkreten Form durchdringt, so bleibt doch offensichtlich, 
daß die Beachtung der oberflächlichen Topographie eines Lebens allein 
zu wenig ist, um den Segen zu ermessen, der auf einem Leben liegt. 
Auch das Alte Testament kennt den Menschen, der im Feuer steht und 
doch gesegnet ist. Die Tiefen und Höhen, in die der Segen reicht, sind 

4 •Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus; er hat uns mit allem Se- 
gen seines Geistes gesegnet durch die Gemeinschaft mit Christus im Himmel." 



Segen 463 

mit unseren gängigen Maßstäben wohl selten auszuloten. Ein Beispiel 
von großer Eindringlichkeit hierfür ist die Geschichte der drei Jünglinge 
im Feuerofen, die das Buch Daniel in den ersten drei Kapiteln erzählt. 

Unter den Israeliten, die im 6. Jahrhundert vor Christus nach Babylon 
verschleppt werden, so wird berichtet, sind auch die jungen Männer Ha- 
nanja, Mischael und Asarja. Man holt sie an den königlichen Hof, um 
sie dort auszubilden für den Dienst beim König. Bald schon zeichnen 
sie sich durch Weisheit aus. Als jedoch König Nebukadnezzar ein golde- 
nes Standbild zur Anbetung aufstellen läßt, weigern sich die drei, die 
durch alle Zeit und Widerfahrnisse ihrem Gott die Treue bewahrten, 
diesem Bild zu huldigen. Weder der Zorn des wutschnaubenden Nebu- 
kadnezzar noch der drohende Feuerofen können sie darin umstimmen. 
In der Verschleppung nach Babylon haben sie Gott nicht verloren, in 
der steilen Karriere am Königshof seiner nicht vergessen, und wenn sie 
nun der Glut des Feuers ausgeliefert werden, soll er der Gott ihres Le- 
bens und Sterbens bleiben - mag er sie retten oder nicht (vgl. Dan 3,17). 
Schon ins Feuer geraten, preisen sie noch ihren Gott und beten zu ihm. 
Und Gott bewahrt sie in der Drangsal des Feuers. Auch Glut und Flam- 
men bleiben, doch sie schaden ihnen nicht. Gott bewahrt sie nicht vor 
dem Feuer, sondern darin, und er sendet seinen Engel, der ihnen hilft zu 
singen! Gottes Segen hat viele Formen und Gestalten. Unser Denken in 
Widersprüchen faßt das oft nicht. 

Das Zeitliche segnen 

Noch eine letzte Wendung auf dem Weg der Sprache, ein beim ersten 
Hinschauen merkwürdiges Wort. Man sagte früher, wenn ein Mensch 
starb: •Er segnet das Zeitliche." Das Zeitliche segnen, was meint denn 
das? Wie geht denn das? Das Wort ist uns fremd geworden, doch wir 
können uns behutsam zu seiner heilenden Wahrheit hintasten. 

Segnen ist eine Geste des Gebens. Da wird nicht genommen und be- 
halten, da wird gegeben, da wird Lebenskraft weitergegeben. Etwas ge- 
ben bedeutet aber immer auch etwas loslassen. Und darin sind Segnen 
und Sterben einander sehr verwandt. Nun kann einer ja auf ganz ver- 
schiedene Weise loslassen. Es kann einer auch loslassend etwas wegwer- 
fen und so zeigen: Ich will das nicht oder nicht mehr haben, annehmen, 
tragen. Wenn der segnende Mensch •losläßt", Lebenskraft drangibt, 
dann verneint er nicht, sondern bejaht das Leben, eine Form, einen 
Weg, irgendeinen Keim, der aufbrach. Darum segnet einer ja mit der 
Kraft, die da durch ihn hindurchfließt, damit dieses bejahte Leben ge- 
linge. Es braucht Liebe zum Segnen. 



Johanna Domek 454 

Der Segen, mit dem ich hoffentlich einmal das Zeitliche segne, wird 
dann nicht mehr nur einem Teil meines Lebens gelten, wie jeder Segen 
zuvor, sondern dem Ganzen. Und der ganze Mensch mit all seinen Sin- 
nen und aller dazugehörigen Geschichte segnet. Jörg Zink schreibt dar- 
über: 

In der gütigen Geste des Abschieds, in der wir das •Zeitliche seg- 
nen", bejahen wir die Welt, bejahen wir unsern Weg, bejahen wir 
den Willen dessen, der uns geführt hat, und befehlen ihm an, was 
war und was ist. 
Indem wir das Zeitliche segnen, segnen wir auch das, was nicht ge- 
wesen ist, was immer ersehnt war und nie kam. 
Indem wir das Zeitliche segnen, söhnen wir uns aus mit dem, was 
uns fehlte, und bewahren unser Herz davor, bitter Abschied zu 
nehmen. 
Indem wir das Zeitliche segnen, das Gewesene bejahen, nehmen 
wir das Kommende an und folgen der Stimme, die uns den Ab- 
schied zumutet. 
Mit dem Segen geht die Liebe in ihren Anfang zurück. Und mit 
dem Segen geht sie zurück in die schöpferische Kraft Gottes zu ei- 
nem neuen Anfang.5 

Der Segen ist wie eine Ritze in der Wand, ein Riß in der Mauer, wo das 
Licht hereinfällt. Wenn ein Mensch im Abschied des Todes vor der 
schmalen Tür zu einem neuen Lebensraum, ja schon auf der Schwelle 
steht, wenn er, wie wir sagen, das Zeitliche segnet, fällt oft viel Licht her- 
ein. Wer dabeisteht, spürt es und staunt leise. 

Eine Form, die Zeit zu segnen, ehe man im Tod das Zeitliche segnet, 
kann das Stundengebet der Kirche sein. In ihm werden ja alle Tagzeiten 
von den Laudes am frühen Morgen bis zu den Vigilien in der Nacht 
(oder an deren Anfang oder Ende) durchbetet, ins Gebet hereingeholt. 
Wo dies geschieht, fließt Segen ins Leben, wird die Zeit gesegnete, gott- 
bezogene Zeit, d. h. für den Christen zugleich christusgehörige Zeit. Die 
Zeit bringt Veränderungen, die Zeit bringt Gefährdungen; im durchbete- 
ten Wechsel der Stunden entpuppt sich die Zeit als Heilszeit, Heilsge- 
schichte. Das Christusereignis prägt im Stundengebet das Kirchenjahr 
und formt durch alle Zeiten, Wechselfälle und Kämpfe den betenden 
Menschen. Er lernt im täglichen Tun, die segenshungrige Zeit zu segnen, 
und wird schließlich mit der Gnade Gottes, im Blick auf Christus in sei- 
ner letzten Stunde das Zeitliche segnen. 

' Jörg Zink, Was bleibt, stiften die Liebenden, Stuttgart 1979, 114. 




