
Literaturbericht 474 

einen festen Ordnungsrahmen religiöser Praxis und sittlicher Normen mitgab, 
hatte der einzelne dadurch einen festen Halt und eine klare Orientierung. Weil 
durch die säkulare Umwelt diese Tradition radikal fraglich geworden ist, muß 
die Kirche der Zukunft auf einem tieferen Grund aufbauen: Sie muß den einzel- 
nen Christen zu einem personalen Glaubensvollzug führen, wofür vor allem eine 
Rückbesinnung auf die geistlichen Wurzeln des Christentums nottut. Nur eine 
spirituelle Ausstrahlung macht die Kirche im pluralen Angebot der vielen sinn- 
stiftenden Institutionen •attraktiv". Der einzelne Christ muß sich, gegen eine 
dem Glauben zutiefst feindliche Umwelt, zu einem persönlichen Glauben ent- 
scheiden, der dann sein ganzes Leben durchdringt und durchwirkt. Ein solcher 
Glaube ist dann ein Weg, der in seiner Gefährdetheit einer geistlichen und per- 
sönlichen Begleitung durch eine qualifizierte Seelsorge bedarf. Doch weil der 
Glaubende auch dann noch im Alltag seinen Weg alleine gehen müßte und er 
damit heillos überfordert wäre, braucht er die Beziehung zu anderen Christen, 
die Anbindung an eine Gemeinde, die ihn im Geiste Jesu Christi erhält und för- 
dert. Wenn auf diese Weise ein personaler und gemeinschaftsbezogener Glau- 
bensvollzug gelingt, dann lösen sich bei Studenten - so die Erfahrung - die viel- 
beklagten Probleme des Alltags, die Frage der Berufsfindung, die Orientierungs- 
losigkeit, die Beziehungs- und Sinnkrisen, wie von selbst. 

Stefan Kiechle, München 

LITERATURBERICHT 

Zu einer Textausgabe von Jean de Saint-Samson 

Der erste Band der kritischen Ausgabe des Karmelitenmystikers, die von Hein 
Blommestijn OCarm besorgt wird1, ist einer Schrift aus der Reifezeit des Mysti- 
kers gewidmet, die den Titel trägt: Der Stachel, die Flammen, die Pfeile und das 
Spiegelbild der göttlichen Liebe, die in besonderer Weise die Seele zur Liebe Gottes 
inspirieren. Die Abhandlung des Mystikers hat bis in die Sprache und die Bilder 
hinein eine große Ähnlichkeit mit dem •Dialog" der hl. Katharina von Genua 
(dessen literarische Echtheit hier nicht zur Debatte steht). Eine terminologische 
Verwandtschaft besteht zur •rheinisch-flämischen" Mystik: zu Jan van Ruus- 
broec, Hendric Herp, Frans Verwoort, Heinrich Seuse, Johannes Tauler u". a., de- 
ren Schriften neben Katharina am häufigsten zitiert werden. 

1 Jean de Saint-Samson (1571-1636): (Euvres completes, Bd. I: Leguil/on, lesflammes, les 
fleches, et le miroir de l'amour de Dieu, propres pour enamourer Farne de Dieu en Dieu 
mesme. Hrsg., eingef. und komm, von Hein Blommestijn (Vacare Deo, 8). Roma Institu- 
tum Carmelitanum 1987. 397 S., kart., Lit 55.000. 



Literaturbericht 475 

Wer war Jean de Saint-Samson, der auch den Interessierten kaum bekannt ist, 
obwohl er zu den bedeutendsten Mystikern des spirituell so glanzvollen franzö- 
sischen 17. Jhs. zählt? Sein bürgerlicher Name ist Jean du Moulin. Er stammte 
aus einer gutsituierten, gläubigen Familie. 1571 in Sens geboren, erblindete er in- 
folge einer schlecht behandelten Krankheit schon mit 3 Jahren. Zehnjährig, ver- 
lor er seine Eltern. Im Hause eines Onkels mütterlicherseits konnte er seine 
Schulausbildung mit Hilfe eines Dieners so weit fortführen, daß er einige Litera- 
turkenntnisse erwarb und sogar einigermaßen Latein verstand. Sehr begabt, kam 
ihm als Blinden nicht nur sein vorzügliches Gedächtnis zustatten, sondern auch 
seine musikalische Neigung: Er lernte, mehrere Instrumente zu spielen, vor al- 
lem Orgel, was ihm eine große Hilfe war, Kontakte zu Menschen zu finden. 
Schon bald verlor er sein Interesse für ein rein weltliches Leben. Er suchte sich 
immer stärker Zugang zu geistlicher Lektüre zu verschaffen (was nur durch Vor- 
lesen möglich war). Damit begann eine tiefe Umwandlung seines Wesens, die 
dahin führte, daß er sich unwiderstehlich zu Gebet und Buße hingezogen fühlte. 
Mit 25 Jahren (1597) verließ er seine Heimatstadt und siedelte nach Paris über, 
wo er vier oder fünf Jahre bei seinem älteren Bruder wohnte. Hier übernahm er 
den Organistendienst in einer Pfarrei, verbrachte Stunden des Gebetes in Kir- 
chen und suchte sich geistlich weiterzubilden. Nach dem Tod des Bruders (1601) 
und dem Verlust des väterlichen Erbes irrte er einige Jahre lang in Paris umher - 
bald hier, bald dort eine karge Unterkunft findend, meist nur von Wasser und 
Brot lebend -, bis er durch Vermittlung eines Karmeliten dessen Orden kennen- 
lernte und um Aufnahme bat, die er wegen seines schon damals außergewöhnli- 
chen Rufes auch erhielt. Bei seinem Eintritt in den Konvent von Dol (Bretagne) 
bekam er den Namen •Jean de Saint-Samson" (die Diözese Dol ist dem hl. Sam- 
son, einem frühen Mönch in der Bretagne, geweiht). Obwohl nur Laienbruder, 
hat er doch nicht nur durch sein Beispiel, sondern durch geistliche Unterwei- 
sung der Novizen und Jungprofessen, vor allem aber durch sein Schrifftum we- 
sentlich zur Reformbewegung des Ordens seiner Zeit (Reforme de Touraine) 
beigetragen. 

Hochbegnadet wurde Bruder Johannes fast ständig von inneren •Gesichten" 
(in Form von Zwiesprachen mit dem liebenden Gott) heimgesucht. Auf Wunsch 
seiner Mitbrüder und des Erzbischofs von Dol (Antoine Revol) hat er vieles von 
seinen mystischen Erfahrungen in Diktaten mitgeteilt. Seine geistliche Hinterlas- 
senschaft beträgt gut 4000 Manuskriptseiten. Etliches aus dem komplizierten 
und sehr unterschiedlich überkommenen Nachlaß wurde von einem Zeitgenos- 
sen, dem Karmeliten Donatian vom hl. Nikolaus, in der zweiten Hälfte des 17. 
Jhs. veröffentlicht. Aber diese Erstdrucke sind heute nur schwer zugänglich und 
erfüllen auch nicht mehr die Voraussetzungen, die wir heute an eine wissen- 
schaftliche Edition stellen. Darum der Ruf nach einer kritischen Ausgabe der 
Schriften des für das spirituelle Leben so bedeutsamen Mystikers. Der hier ange- 
zeigte Bd. I macht damit den Anfang. Die dabei angewandte Akribie des Hrsg. 
ist bewundernswert. P. Hein Blommestijn OCarm gibt nach einer umfangreichen 
Bibliographie der benutzten Literatur eine fast 100 Seiten umfassende histori- 
sche Einführung in das geschichtliche Umfeld unseres Mystikers. Ihr folgt noch 



Buchbesprechungen 476 

vor dem Text der oben angezeigten Schrift des französischen Karmeliten (im 
Französisch des 17. Jhs.) ein überaus sorgfältiger und vielschichtiger Kommen- 
tar von gut 125 Seiten. Der Text selbst umfaßt noch einmal ebensoviel Seiten. 

Will man kurz die Eigenart der Mystik des blinden französischen Karmeliten 
kennzeichnen, dann kann man sagen, daß die an Neuplatonismus und Ps.-Dio- 
nysius erinnernden seinsmäßig klingenden Vokabeln der übernommenen rhei- 
nisch-flämischen Mystik hier, wie schon dort, keine metaphysischen Aussagen 
sind, sondern nur das ganz andere der mystischen Kontemplation und Einung 
zum Ausdruck bringen wollen. Konkret trifft dies auch und im besonderen für 
die öfter gebrauchten Begriffe •essentiell" und •suressentiell", •wesentlich" und 
•überwesentlich" zu. Was für Bruder Johannes im Vordergrund seiner Aussage- 
absicht steht, ist die unabweisbare •Unmittelbarkeit" der Erfahrung, die ihm die 
Gewißheit des wirklich so Seienden gibt: Es ist Gott, der das alles wirkt, nicht 
der Mensch. Gott ist der Schenkende, der Beter der Empfangende, der in äußer- 
ster Passivität allerdings zugleich die höchste •Aktivität" entfaltet. Die damit 
verbundene Umwandlung des Seelengrundes gleicht einem nie aufhörenden dy- 
namischen Prozeß, in dem Licht und Dunkelheit, höchstes Glück und Sterben 
miteinander wechseln. 

Die in ihrer eindringlichen Sprache spirituell so überaus herausfordernde 
Schrift des französischen Karmelitenbruders sollte auch für den deutschen 
Sprachraum zugänglich gemacht werden. Eine Aufgabe für die Karmeliten und 
Karmelitinnen unserer Länder. Friedrich Wulf, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Bildbände 

Sudbrack, Josef: Portale. Eintreten ins die die Menschheit seit Urzeiten schon an- 
Geheimnis. Würzburg, Echter 1986. 96 zog, die Schwelle, hinter der das Heilige 
S. (mit 21 Bilds.), Pp., DM 26,-. wohnt. Die Tür ist Sinnbild für das andere, 

das Neue, das Kommende, Bild unserer Le- 
bensfrage. Sudbrack nähert sich den mittel- 

Echters vorzügliche Reihe •Kunst als alterlichen Kirchentüren sehr persönlich, er 
Zeugnis und Zeichen" müßte eigentlich erinnert sich an die Tür seines Elternhau- 
von diesem Bildband eröffnet werden. Das ses, er fragt nach dem letzten Tor des Le- 
Portal empfängt zuerst den Gläubigen und bens (vgl. 70- •Ich bin die Tür. Wer durch 
stimmt ihn ein, mit offenem Herzen für das mich eintritt, wird gerettet werden." (Joh 
Geheimnis Gottes einzutreten in den Kir- 10,9) Dieses ermutigende Herrenwort weist 
chenraum. Der Autor, bekannt durch zahl- den Weg zu den folgenden 16 Betrachtun- 
reiche Bücher über Meditation und Spiri- gen, denen stets ein Wort aus der Schrift 
tualität, führt auch den Leser an diese vorangestellt ist. Auf jeweils zwei Seiten er- 
Schwelle des Erwachens und des Staunens, schließt Sudbrack ein Portal oder ein De- 




