Literaturbericht 474

einen festen Ordnungsrahmen religioser Praxis und sittlicher Normen mitgab,
hatte der einzelne dadurch einen festen Halt und eine klare Orientierung. Weil
durch die sikulare Umwelt diese Tradition radikal fraglich geworden ist, muB3
die Kirche der Zukunft auf einem tieferen Grund aufbauen: Sie muBl den einzel-
nen Christen zu einem personalen Glaubensvollzug fiihren, wofiir vor allem eine
Riickbesinnung auf die geistlichen Wurzeln des Christentums nottut. Nur eine
spirituelle Ausstrahlung macht die Kirche im pluralen Angebot der vielen sinn-
stiftenden Institutionen ,,attraktiv*. Der einzelne Christ muB sich, gegen eine
dem Glauben zutiefst feindliche Umwelt, zu einem personlichen Glauben ent-
scheiden, der dann sein ganzes Leben durchdringt und durchwirkt. Ein solcher
Glaube ist dann ein Weg, der in seiner Gefihrdetheit einer geistlichen und per-
sonlichen Begleitung durch eine qualifizierte Seelsorge bedarf. Doch weil der
Glaubende auch dann noch im Alltag seinen Weg alleine gehen miiBte und er
damit heillos Giberfordert wire, braucht er die Beziehung zu anderen Christen,
die Anbindung an eine Gemeinde, die ihn im Geiste Jesu Christi erhalt und for-
dert. Wenn auf diese Weise ein personaler und gemeinschaftsbezogener Glau-
bensvollzug gelingt, dann 16sen sich bei Studenten - so die Erfahrung - die viel-
beklagten Probleme des Alltags, die Frage der Berufsfindung, die Orientierungs-
losigkeit, die Beziehungs- und Sinnkrisen, wie von selbst.

Stefan Kiechle, Miinchen

LITERATURBERICHT

Zu einer Textausgabe von Jean de Saint-Samson

Der erste Band der kritischen Ausgabe des Karmelitenmystikers, die von Hein
Blommestijn OCarm besorgt wird!, ist einer Schrift aus der Reifezeit des Mysti-
kers gewidmet, die den Titel trigt: Der Stachel, die Flammen, die Pfeile und das
Spiegelbild der gottlichen Liebe, die in besonderer Weise die Seele zur Liebe Gottes
inspirieren. Die Abhandlung des Mystikers hat bis in die Sprache und die Bilder
hinein eine groBe Ahnlichkeit mit dem »Dialog“ der hl. Katharina von Genua
(dessen literarische Echtheit hier nicht zur Debatte steht). Eine terminologische
Verwandtschaft besteht zur ,rheinisch-flaimischen Mystik: zu Jan van Ruus-
broec, Hendric Herp, Frans Verwoort, Heinrich Seuse, Johannes Tauler v' a., de-
ren Schriften neben Katharina am hiufigsten zitiert werden.

! Jean de Saint-Samson (1571-1636): (Euvres complétes, Bd. I: L'éguillon, les flammes, les
fleches, et le miroir de I'amour de Dieu, propres pour enamourer l'ame de Dieu en Dieu
mesme. Hrsg., eingef. und komm. von Hein Blommestijn (Vacare Deo, 8). Roma, Institu-
tum Carmelitanum 1987. 397 S., kart., Lit 55.000.



Literaturbericht 475

Wer war Jean de Saint-Samson, der auch den Interessierten kaum bekannt ist,
obwohl er zu den bedeutendsten Mystikern des spirituell so glanzvollen franzo-
sischen 17. Jhs. z&hlt? Sein birgerlicher Name ist Jean du Moulin. Er stammte
aus einer gutsituierten, glaubigen Familie. 1571 in Sens geboren, erblindete er in-
folge einer schlecht behandelten Krankheit schon mit 3 Jahren. Zehnjihrig, ver-
lor er seine Eltern. Im Hause eines Onkels miitterlicherseits konnte er seine
Schulausbildung mit Hilfe eines Dieners so weit fortfithren, daB} er einige Litera-
turkenntnisse erwarb und sogar einigermaGen Latein verstand. Sehr begabt, kam
ihm als Blinden nicht nur sein vorziigliches Gedéchtnis zustatten, sondern auch
seine musikalische Neigung: Er lernte, mehrere Instrumente zu spielen, vor al-
lem Orgel, was ihm eine groBe Hilfe war, Kontakte zu Menschen zu finden.
Schon bald verlor er sein Interesse fiir ein rein weltliches Leben. Er suchte sich
immer stiarker Zugang zu geistlicher Lektiire zu verschaffen (was nur durch Vor-
lesen moglich war). Damit begann eine tiefe Umwandlung seines Wesens, die
dahin fiihrte, daB er sich unwiderstehlich zu Gebet und BuB3e hingezogen fiihlte.
Mit 25 Jahren (1597) verlieB er seine Heimatstadt und siedelte nach Paris iiber,
wo er vier oder fiinf Jahre bei seinem &lteren Bruder wohnte. Hier ibernahm er
den Organistendienst in einer Pfarrei, verbrachte Stunden des Gebetes in Kir-
chen und suchte sich geistlich weiterzubilden. Nach dem Tod des Bruders (1601)
und dem Verlust des viterlichen Erbes irrte er einige Jahre lang in Paris umher -
bald hier, bald dort eine karge Unterkunft findend, meist nur von Wasser und
Brot lebend -, bis er durch Vermittlung eines Karmeliten dessen Orden kennen-
lernte und um Aufnahme bat, die er wegen seines schon damals aulergewdhnli-
chen Rufes auch erhielt. Bei seinem Eintritt in den Konvent von Dol (Bretagne)
bekam er den Namen ,,Jean de Saint-Samson* (die Didzese Dol ist dem hl. Sam-
son, einem frilhen Monch in der Bretagne, geweiht). Obwohl nur Laienbruder,
hat er doch nicht nur durch sein Beispiel, sondern durch geistliche Unterwei-
sung der Novizen und Jungprofessen, vor allem aber durch sein Schrifftum we-
sentlich zur Reformbewegung des Ordens seiner Zeit (Réforme de Touraine)
beigetragen.

Hochbegnadet wurde Bruder Johannes fast stindig von inneren ,,Gesichten®
(in Form von Zwiesprachen mit dem liebenden Gott) heimgesucht. Auf Wunsch
seiner Mitbriider und des Erzbischofs von Dol (Antoine Revol) hat er vieles von
seinen mystischen Erfahrungen in Diktaten mitgeteilt. Seine geistliche Hinterlas-
senschaft betrigt gut 4000 Manuskriptseiten. Etliches aus dem komplizierten
und sehr unterschiedlich (iberkommenen Nachlafl wurde von einem Zeitgenos-
sen, dem Karmeliten Donatian vom hl. Nikolaus, in der zweiten Hilfte des 17.
Jhs. verdffentlicht. Aber diese Erstdrucke sind heute nur schwer zugénglich und
erfiillen auch nicht mehr die Voraussetzungen, die wir heute an eine wissen-
schaftliche Edition stellen. Darum der Ruf nach einer kritischen Ausgabe der
Schriften des fiir das spirituelle Leben so bedeutsamen Mystikers. Der hier ange-
zeigte Bd. I macht damit den Anfang. Die dabei angewandte Akribie des Hrsg.
ist bewundernswert. P. Hein Blommestijn OCarm gibt nach einer umfangreichen
Bibliographie der benutzten Literatur eine fast 100 Seiten umfassende histori-
sche Einfiihrung in das geschichtliche Umfeld unseres Mystikers. Ihr folgt noch



Buchbesprechungen 476

vor dem Text der oben angezeigten Schrift des franzosischen Karmeliten @im
Franzgsisch des 17. Jhs.) ein tiberaus sorgfaltiger und vielschichtiger Kommen-
tar von gut 125 Seiten. Der Text selbst umfaBt noch einmal ebensoviel Seiten.

Will man kurz die Eigenart der Mystik des blinden franzdsischen Karmeliten
kennzeichnen, dann kann man sagen, daB die an Neuplatonismus und Ps.-Dio-
nysius erinnernden seinsmiBig klingenden Vokabeln der iibernommenen rhei-
nisch-flimischen Mystik hier, wie schon dort, keine metaphysischen Aussagen
sind, sondern nur das ganz andere der mystischen Kontemplation und Einung
zum Ausdruck bringen wollen. Konkret trifft dies auch und im besonderen fiir
die ofter gebrauchten Begriffe ,,essentiell” und »suressentiell“, , wesentlich* und
»iuberwesentlich* zu. Was fiir Bruder Johannes im Vordergrund seiner Aussage-
absicht steht, ist die unabweisbare ,,Unmittelbarkeit“ der Erfahrung, die ihm die
GewiBlheit des wirklich so Seienden gibt: Es ist Gott, der das alles wirkt, nicht
der Mensch. Gott ist der Schenkende, der Beter der Empfangende, der in duBer-
ster Passivitit allerdings zugleich die héchste ,, Aktivitit* entfaltet. Die damit
verbundene Umwandlung des Seelengrundes gleicht einem nie aufhorenden dy-
namischen ProzeB, in dem Licht und Dunkelheit, héchstes Gliick und Sterben
miteinander wechseln.

Die in ihrer eindringlichen Sprache spirituell so iiberaus herausfordernde
Schrift des franzosischen Karmelitenbruders sollte auch fiir den deutschen
Sprachraum zuginglich gemacht werden. Eine Aufgabe fiir die Karmeliten und
Karmelitinnen unserer Linder. Friedrich Wulf, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

Bildbiande

Sudbrack, Josef: Portale. Eintreten ins
Geheimnis. Wiirzburg, Echter 1986. 96
S. (mit 21 Bilds.), Pp., DM 26,—.

Echters vorziigliche Reihe ,Kunst als
Zeugnis und Zeichen* miite eigentlich
von diesem Bildband eréffnet werden. Das
Portal empfingt zuerst den Glaubigen und
stimmt ihn ein, mit offenem Herzen fiir das
Geheimnis Gottes einzutreten in den Kir-
chenravm. Der Autor, bekannt durch zahl-
reiche Biicher iiber Meditation und Spiri-
tualitdt, fiihrt auch den Leser an diese
Schwelle des Erwachens und des Staunens,

die die Menschheit seit Urzeiten schon an-
zog, die Schwelle, hinter der das Heilige
wohnt. Die Tiir ist Sinnbild fiir das andere,
das Neue, das Kommende, Bild unserer Le-
bensfrage. Sudbrack nihert sich den mittel-
alterlichen Kirchentiiren sehr persdnlich, er
erinnert sich an die Tiir seines Elternhau-
ses, er fragt nach dem letzten Tor des Le-
bens (vgl. 7f). ,,Ich bin die Tiir. Wer durch
mich eintritt, wird gerettet werden.“ (Joh
10,9) Dieses ermutigende Herrenwort weist
den Weg zu den folgenden 16 Betrachtun-
gen, denen stets ein Wort aus der Schrift
vorangestellt ist. Auf jeweils zwei Seiten er-
schliet Sudbrack ein Portal oder ein De-





