
Bei denen am Rand 
Freiwillig den letzten Platz teilen 

Ursula Adams, Münster* 

Von •denen am Rand" ist heute immer häufiger die Rede, meist unter 
dem Sammelbegriff •Randgruppe". Mit diesem Wort werden sehr kom- 
plexe Lebenswirklichkeiten höchst unterschiedlicher Menschen bezeich- 
net. Gemeint sind meist Obdachlose, Nichtseßhafte, Arme, Alkoholiker, 
Behinderte, psychisch Kranke, Drogensüchtige, Prostituierte, Vorbe- 
strafte, Inhaftierte, Heimbewohner, alte Menschen, Ausländer, Asylan- 
ten. 

Eines ist dieser Zuordnung gemeinsam: Sie erfolgt von außen. Sie ist 
(fast) nie eine Selbstbezeichnung, sondern stets eine Sichtweise, die nur 
aus einer Mitte kommen kann. Denn von einem Rand kann man nur 
sprechen, wenn es irgendwo eine Mitte gibt. Aber fast niemand entschei- 
det sich freiwillig für ein Leben in einer Randgruppe. Zwar ist es eine 
verbreitete Meinung, daß nur die Alten, die Kranken, die Behinderten, 
die Asylanten und die Ausländer durch unfreiwillige Zwangsläufigkei- 
ten in eine Randstellung geraten. Bei allen anderen aber wird gewöhn- 
lich vermutet, sie hätten ihre Randsituation entweder selbst gewählt 
oder nicht tatkräftig genug verhindert. 

Mitte und Rand 

In der Geschichte tauchen Aufteilungen der Gesellschaft in Mitte und 
Rand immer wieder auf. Schon Franziskus erkannte eines Tages in sei- 
ner Heimatstadt Assisi, daß es dort Menschen gab, die an den Rand ver- 
wiesen wurden: Aussätzige, körperlich Behinderte und dadurch Unan- 
sehnliche, Menschen, die sich ihr tägliches Brot durch Betteln beschaf- 
fen mußten, Arme jeder Art. Franziskus ist der erste, aus dessen Lebens- 
beschreibung wir wissen, daß ihn diese Erkenntnis vor eine Entschei- 
dung stellte, die er in seinem Testament als seine Bekehrung bezeichnet 
hat. Er traf seine Wahl in absoluter Klarheit: Er ist nicht länger ein rei- 
cher Kaufmann, sondern ein Ausgeschlossener unter den Ausgeschlos- 

* Am Elisabethtag 1985 hat die Verfasserin mit einer Mitarbeiterin auf Antrag von Stadt- 
streichern das Bundesverdienstkreuz erhalten. 



Bei denen am Rand 5 

senen. Er wird Armer unter den Armen, Verlassener unter den Verlasse- 
nen, Aussätziger unter den Aussätzigen. Als sich Gefährten einfinden, 
bekommen sie alsbald einen Namen, der den Wechsel des gesellschaftli- 
chen Standortes bezeichnet: •Minderbrüder". Der Biograph Raoul 
Manselli hält es für gesichert, daß dies keine Selbstbezeichnung, son- 
dern eine akzeptierte Fremdbezeichnung war1. 

Bis heute gibt es immer wieder Christen, die sich freiwillig auf die 
Seite der Armen und an den Rand Gedrängten stellen, um ihnen zu be- 
zeugen, was sie ihnen wert sind und was sie Gott wert sind. Die Motive, 
weshalb Menschen zu denen am Rand gehen, sind sehr unterschiedlich. 
Darunter sind stets einige, die das Ungewöhnliche suchen. Wenn es nur 
dabei bleibt, hält keiner lange aus. Die durchschnittliche Verweildauer 
von Sozialarbeitern und -pädagogen in Obdachlosensiedlungen ist ein 
Beispiel dafür: Ein Wohlfahrtsverband hat sie auf neun Monate ermit- 
telt. Wer für länger bleibt, muß sich selbst mitbringen, und das bedeutet 
auch einen großen Ballast an Ärger, an physischer und psychischer 
Überforderung. Dabei kann man sicherlich, nach langer Zeit, auch sei- 
nen kostbarsten Lebensinhalt finden. Es sind immer nur wenige, die auf 
Lebenszeit bei denen am Rand bleiben. Je länger jemand bleibt, desto 
mehr gerät er für diejenigen aus dem Blick, die sich wieder in der Mitte 
ansiedeln. Dafür wird der Blick dessen, der die Konsequenzen der 
Randstellung auf sich sitzen läßt, schärfer. Er lernt mit den Augen derer 
zu sehen, die am Rand leben. Er kann nun klarer unterscheiden, ob an- 
dere nur reden oder ob sie die Konsequenzen einzuschätzen wissen. 
Und er entdeckt Verbündete, Menschen, die ebenso solidarisch bleiben. 
Er entdeckt sie an ihrem schriftlichen und mündlichen Zeugnis, auch an 
dem, was andere an ihnen rügen oder anerkennen. 

Am Rand sieht das Leben anders aus als in der Mitte 

Wer zu denen am Rand geht, bekommt auch Anteil an der Rechtlosig- 
keit, die die Armen so oft erdulden müssen. Wie sieht Rechtlosigkeit aus 
für einen, der gebildet ist und weiß, wie man zu seinem Recht kommt? 
Sie besteht darin, daß er sein Recht nicht wahrnehmen kann, ohne die 
Solidarität aufzugeben. Denn alle Angriffe, auch verleumderische bis 
zum Rufmord, treffen ihn, weil er schutzlos und angreifbar erscheint. 
Und er ist es tatsächlich, denn wenn er sich offen zur Wehr setzt, läßt er 
die allein, die eigentlich gemeint sind. 

Raoul Manselli, Franziskus. Der solidarische Bruder. Zürich 1984, 183. 



Ursula Adams ß 

Der Anteil an der Rechtlosigkeit ist eine Realität, darf aber nicht zur 
Selbstaufgabe der Freiwilligen führen. Jeder, der zu denen am Rand 
geht, braucht Beziehungen zu Menschen in der Mitte, die zu ihm halten. 
Wenn er auch die aufgibt, wird er die Zahl der Armen um eine weitere 
Person vermehren. Welchen Gewinn könnten die Armen davon haben? 
Sie haben weder Macht noch Einfluß zu vergeben. Sie können sich mit 
denen in der Mitte nicht allein versöhnen. Dafür braucht es Brücken- 
bauer. Wer dazu bereit ist, sollte nie vergessen, daß Brücken von beiden 
Ufern aus gebaut werden. 

Es ist ungewöhnlich, von einer Rechtlosigkeit zu sprechen, die Arme 
erleiden müssen, und noch ungewöhnlicher, dies auch auf die Helfer zu 
beziehen. Denn wir leben in einem sozialen Rechtsstaat. Aber das beste 
Grundgesetz der Welt, die besten Sozialgesetze wirken nicht aus sich 
heraus. Sie können ihre Zusage nur einlösen, wo Menschen dies wollen. 
Arme sind darauf angewiesen, daß sich Menschen finden, die ihnen zu 
ihrem Recht verhelfen wollen und dies auch sachkundig tun können. 

Die am Rand werden zu Sündenböcken gemacht 

In der Literatur zur Randgruppensituation und den besonderen Proble- 
men dieser Existenz werden durchwegs andere Informationen und Er- 
klärungsversuche in den Vordergrund gestellt. Was die Verurteilung de- 
rer am Rand angeht, so ist die Theorie von der •Sündenbockrolle der 
neuen Armen"2 besonders verbreitet. Es ist richtig, daß die am Rand für 
manche Sünden anderer verantwortlich gemacht werden. Wenn z. B. im 
Umkreis einer Obdachlosen- oder Zigeunersiedlung Diebstähle vorkom- 
men, dann fällt der Verdacht zuerst auf diese. Wenn irgendwo Schläge- 
reien mit Bierflaschen stattfinden und dabei auch Fensterscheiben zu 
Bruch gehen, vermuten viele, daß Stadtstreicher die Täter seien. 

Die Betroffenen berührt das wenig. Sie wissen aus Erfahrung, daß 
man ihnen alles mögliche Schlechte zutraut. Die Figur des Sündenbok- 
kes ist fast immer eine tragische. Der Sündenbock hat sich zu einer Be- 
gleiterscheinung unter Menschen entwickelt, die zu denen am Rand ge- 
kommen sind, um hier Helfer zu sein. Viele fühlen sich dabei als Opfer- 
seele, weil es ein Dienst ist, der von der Gesellschaft nicht wahrgenom- 
men und darum auch nicht mit Anerkennung belohnt wird. Einige Mit- 
arbeiter finden leicht Kontakt, anderen gelingt dies nur schwer. Unter 

2 Vgl. Horst Eberhard Richter, Die Gruppe. Hoffnung auf einen neuen Weg, sich selbst und 
andere zu befreien. Reinbek 1972, 197-204. 



Bei denen am Rand ' 

den letzteren sind oft solche, die sonst nichts im Leben haben und hier 
den Erfolg suchen, der ihnen bisher versagt blieb. Mitläufer brauchen 
nicht störend zu sein; sie werden es aber, wenn sie andere beneiden. 
Dann genügen nichtige Anlässe als Auslöser für schwerwiegende Kon- 
flikte. Was sich dann abspielt, kann mit dem Bild des Sündenbockes be- 
schrieben werden: Ein Sündenbock ist nie der Sünder. Er soll fremde 
Sünden forttragen, am besten in das Niemandsland der Wüste, und da 
umkommen. Der Sündenbock ist zu einem Erklärungsmodell für Psy- 
chologen geworden. 

Noch treffender scheint mir für den vorliegenden Zusammenhang die 
zeitlose Geschichte von Kain und Abel zu sein (vgl. Gen 4,1-16). Was 
konnte Abel dafür, daß das Rauchfähnchen seines Opfers senkrechter 
zum Himmel stieg als jenes von Kain? Er konnte diese Tatsache nicht 
zugunsten seines Bruders korrigieren. Kain hätte das erkennen können. 
Er zog es vor, seinen Bruder zu töten. So versuchen Menschen bis heute, 
ihre Konkurrenten bei einem opferreichen Dienst zu beseitigen. Ihr 
Dienst wird dadurch nicht besser. Diejenigen, denen er zugute kommen 
soll, erleben dabei nur, daß unter den Helfern auch Menschen sind, de- 
nen die eigene Ehre mehr wert ist als der Dienst. 

Alle, die bei denen am Rand geblieben sind, kennen die beschriebe- 
nen Erfahrungen mehr oder weniger intensiv. Aber sie wissen auch: Es 
gibt kein Zurück. Sie können und wollen den Dienst unter denen am 
Rand nie mehr aufgeben. Das hängt sicherlich damit zusammen, daß sie 
Fuß gefaßt haben, und auch mit einer Erfahrung, die Franziskus in sei- 
nem Testament so beschreibt: •...was mir bitter vorkam, (wurde mir) in 
Süßigkeit der Seele... verwandelt"3. Vor allem aber hält sie die Erkennt- 
nis zurück, daß am Rand die •Hackordnung" unter den Menschen noch 
erbitterter ist als in der übrigen Gesellschaft - auch bei den Helfern, ja 
besonders unter denen, die im Rahmen sozialer Programme tätig wer- 
den. Es sieht so aus, als gerieten viele unter den Zwang, einander weiter- 
zugeben, was sie selbst erfahren. Konkurrenz zählt zum Üblichen unter 
Menschen; hier allerdings hat sie den bitteren Beigeschmack, daß nicht 
zugelassen werden soll, daß andere mit den unzähligen Problemen 
scheinbar besser fertig werden als man selbst. 

Menschen, die Ungewöhnliches schlicht und scheinbar ohne Mühen 
tun, werden nicht selten viele Knüppel zwischen die Beine geworfen. Sie 
sollen stürzen, damit andere den Beweis haben, daß man es bei denen 
am Rand eben nicht lange aushalten kann. Und wenn sie über ihre unge- 
wöhnlichen Erkenntnisse und Absichten auch noch sprechen, vielleicht 

1 Zit. nach Manselli (s. Anm. 1) 42. 



Ursula Adams g 

sogar schreiben, dann bleibt schließlich das zeitlose Urteil: •Die sind 
nicht normal; die gehören in psychiatrische Behandlung!" Einem sol- 
chen Urteil schließen sich manchmal Menschen aus dem engsten Mitar- 
beiterkreis an. Daraus folgern Außenstehende für gewöhnlich, ihre Ein- 
schätzung sei zutreffend. 

Wem solches widerfährt, der empfindet das als Ungeheuerlichkeit 
und als unverzeihliche Verleumdung. Die Geschichte kennt zwar bis 
zum heutigen Tag unzählige Menschen, denen es ebenso erging: die Pro- 
pheten des Alten Testaments, Jesus, als er in der Synagoge seiner Hei- 
matstadt Nazareth die großartige Stelle aus Jesaja vorlas (vgl. Lk 4,18 0, 
und später Franziskus und viele andere. Immer wurde da etwas gesagt, 
das dem Traum aller Propheten entspricht und Hoffnung aller ist, die 
den Menschen wohlgesinnt sind - bis in unsere Tage: Jeder möchte den 
Armen und Leidenden die gute Nachricht bringen, den Blinden das 
Licht und den Gefangenen die Freiheit wiedergeben, es der Menschheit 
ermöglichen, in Frieden und Liebe zu leben. 

Wer von so etwas spricht, erhält meist Zustimmung von vielen Seiten, 
allerdings traurige Zustimmung. Aber wenn es dann ins einzelne geht 
und die Menschen hören, für die Erfüllung all dessen komme es auf ihre 
Bereitschaft zum Geben, zum Teilen, zum Nachbar-Sein an, dann wird 
es vielen Hörern nicht selten zuviel. Unbequeme Mahner will man gern 
loswerden. 

Wie kann man mit diesen Erfahrungen umgehen? 

Man kann die Angreifer bloßstellen. Man kann Verleumdungsklage er- 
heben. Man kann den Dienst aufgeben. Man kann krank werden... 
Franziskus lehrt eine andere Möglichkeit. Manselli berichtet von einem 
Brief des Franziskus an einen Mitbruder4. Dieser befand sich aufgrund 
von Schwierigkeiten, die Untergebene und andere ihm bereiteten, in ei- 
ner schweren seelischen Krise. Franziskus befiehlt ihm im Gehorsam, 
jene zu lieben, die ihm dies antun, und zwar so, daß er nicht einmal 
wünsche, sie möchten bessere Christen sein. Er solle nur erdulden, was 
ihm zugemutet werde. Ein solches Denken ist die konsequente Umset- 
zung des Beispiels Jesu: •Vater, vergib ihnen. Sie wissen nicht, was sie 
tun." (Lk 23,34) Es ist vielleicht der einzige Weg, auf dem vermieden 
werden kann, daß die Armen schließlich die Folgen der Konflikte tra- 
gen müssen. 

"Vgl. ebd. 297f. 



Bei denen am Rand y 

Erlebnisse, die unter die Haut gehen 

Es begann am ersten Schultag 

Ich war krank gewesen und kam verspätet in die Schulklasse. Alle Kin- 
der hatten feste Plätze. Nur ein Mädchen saß allein, und ich wurde auf 
den freien Platz neben ihr gesetzt. Meine Banknachbarin war drei Jahre 
älter als ich. Ich wunderte mich, daß sie vom Klassenpensum nicht mehr 
wußte als ich. Nach zwei Tagen hatte meine Mutter den Namen des 
Kindes in Erfahrung gebracht. Es war der einer bekannten Familie aus 
dem städtischen Barackenlager. Am dritten Tag wurde ich auf einen an- 
deren Platz gesetzt. Das Mädchen blieb allein zurück. Ich empfand das 
als ungerecht und spüre den Stachel heute noch. Zwar war das Kind kei- 
neswegs nett und freundlich; keiner wollte mit ihm spielen. Aber jetzt 
schien es mir bestraft zu werden - meinetwegen. 

Einige Tage danach sprach es mich an, ob ich eine Puppe zum Spie- 
len hätte. Wir verabredeten ein Treffen in einer Ecke unseres Gartens. 
Ich brachte meine Puppen und viele Puppenkleider mit. Es macht klei- 
nen Mädchen Spaß, Puppen immer neu herauszuputzen. So stellte ich 
mir unser Spiel vor. Es kam anders. Das fremde Kind konnte nicht ver- 
stehen, daß Puppen mehrere Kleider haben. Es besaß für sich nur das, 
was es gerade trug. Da keimte in mir eine erste Unruhe über ungleiche 
Besitzverhältnisse auf. 

Ich habe dieses Mädchen nicht mehr lange gesehen. Vielleicht kam es 
in die Schule für Lernbehinderte. Aber sein Name zählt bis heute zu den 
einzigen drei Namen, die ich aus jener großen Klasse behalten habe. 
Später bin ich vielen Kindern begegnet, die ihm glichen: für ihre Klas- 
sen zu alt, immer störend, ohne Freunde - Obdachlosenkinder! 

Wenn Obdachlose in den Kindergarten wollen 

Nach dem zweiten Staatsexamen durfte ich für ein Jahr Praktikantin ei- 
ner Sozialarbeiterin werden und beim Aufbau von Selbsthilfegruppen in 
einer Obdachlosensiedlung helfen. In der Siedlung lebten etwa 80 Fami- 
lien mit ungefähr 500 Personen. Nach zwei Wochen erkrankte die So- 
zialarbeiterin an Gelbsucht. Der Arzt meinte damals: •Wenn Sie sich 
auf so ein Arbeitsfeld einlassen, dürfen Sie sich über eine Ansteckung 
nicht wundern." Ich stand allein mit fünfzig Kindern da, für die ein pro- 
visorischer Kindergarten in einer zur Verfügung gestellten Baracken- 
wohnung organisiert worden war. Spielstube wurde er genannt, weil er 
den Normen für Kindergärten nicht entsprach. Es gab drei Räume (ca. 



Ursula Adams in 

30 qm), eine Wasserstelle, Sammeltoiletten auf dem Hof. Zwei Mütter 
von Kindern waren als Helferinnen tätig. 

Ratlos stand ich vor den Kindern. Ich war nie in einem Kindergarten 
gewesen und wußte nur, daß das Jugendwohlfahrtsgesetz das Jugend- 
amt zur Aufsicht über solche Einrichtungen verpflichtet. Und darum 
meinte ich, wir müßten schließen. Wir luden zu einem Elternabend ein, 
bei dem ich mein Dilemma erklärte. Die Eltern beruhigten mich: •Das 
Jugendamt interessiert sich überhaupt nicht für unsere Spielstube!" Für 
meine Ratlosigkeit wegen der Beschäftigung und Betreuung der Kinder 
hatten sie dagegen Verständnis. Viele wußten aus eigener Erfahrung, 
wie das ist, wenn man nichts gelernt hat und trotzdem Leistungen er- 
bringen soll. Dafür zeigten sie sich höchst lebenspraktisch: Ich sollte zur 
Kindergärtnerin im nahegelegenen Pfarrkindergarten gehen und sie um 
Beratung und Anleitung bitten. Das leuchtete mir ein, aber ich wollte, 
daß mich die Mütter begleiteten, denn sie hätten Erfahrung im Umgang 
mit Kindern, ich nicht. 

Da wurde mir beigebracht, was Vorurteile sind: Wenn Obdachlose in 
den Kindergarten wollten, würden sie gar nicht erst hineingelassen. Ich 
dagegen könnte mich vorstellen und meine Bitte erklären. Ich würde er- 
leben, daß die Kindergärtnerin erfreut, vielleicht sogar stolz sei. - Ge- 
nauso spielte es sich ab. Von diesem Tag an ging ich an jedem Spätnach- 
mittag in den Pfarrkindergarten. Bereits am ersten Tag brachte die Leite- 
rin in Erfahrung, daß ich nicht nur unwissend war, sondern auch keiner- 
lei Bastelmaterial in der Spielstube vorhanden war. Fortan bekam ich an 
jedem Tag Material für den nächsten Tag und dazu die Erklärung für 
den Umgang damit. Ich ging zurück in die Spielstube, wo sich bald im- 
mer mehr Mütter einfanden, die das Buntpapier, die Farbstifte und die 
hölzernen Elemente bewunderten, die ich mitbrachte. Die Mütter und 
ich übten, und am nächsten Tag erprobten wir uns bei den Kindern. 

Während dieser Zeit zog ein neues Selbstgefühl in die Siedlung ein: 
•Wir malen und basteln jetzt mit dem gleichen Papier und den gleichen 
Farben wie die Kinder im Pfarrkindergarten!" Gleichzeitig wurden neue 
Ideen geweckt. An die Fenster kamen neue Gardinen mit Rüschen, und 
für alle Kinder wurden Spielschürzen genäht. Anderswo war das zwar 
längst abgeschafft worden, aber hier konnten wir die Kinder mit den 
bunten Kittelchen herausputzen. Kinder und Eltern waren stolz auf die 
neue Garderobe. Fotos wurden gemacht und in die Fenster geklebt, da- 
mit alle teilhaben konnten an diesem neuen Leben. 

Und dann kam eine große Überraschung: Die Väter der Kinder hat- 
ten sich das Werk ihrer Frauen in der Spielstube sehr genau angeschaut. 
Jetzt wollten auch sie eigene Tüchtigkeit beweisen. Sie waren bei einem 



Bei denen am Rand 11 

ihnen vertrauten Benediktiner gewesen und hatten ihn gebeten, an 
Ostern mit allen Bewohnern der Siedlung Gottesdienst zu feiern. Er war 
darauf eingegangen, allerdings unter der Bedingung, daß auch am Grün- 
donnerstag und Karfreitag Gottesdienst sei. Sogar ein Beichtangebot 
sollte es geben. Da begann ein Vorbereiten! Eine Katechese war ange- 
setzt, aber dann zeigte es sich, daß fast alle Erwachsenen in ihrer Jugend 
in kirchlichen Erziehungsheimen gewesen und dort recht gut in die Hei- 
ligen Tage eingeführt worden waren. Einige schienen sich danach zu 
sehnen, endlich wieder die vertrauten Texte zu hören. Uns wurde be- 
wußt, wie sehr diese Menschen auch in ihrer Gemeinde Randständige 
waren. Jetzt sollten sie nicht nur hören, sie sollten die Lesungen selbst 
vortragen. 

Die erkrankte Sozialarbeiterin war inzwischen wieder gesund. Wir 
wurden auf einmal zu Mitarbeiterinnen in der Pastoral. Zwei Väter ka- 
men mit einer besonderen Bitte: Ihre Söhne sollten Meßdiener sein. Ob 
wir ihnen das notwendige Latein beibringen könnten? Das Konzil war 
soeben vorbei. Die liturgische Sprache verzichtete jetzt auf Latein. Aber 
hier in der Siedlung war die Welt noch nicht soweit. Hier gehörten we- 
nigstens einige Worte Latein in die Messe. 

Was sich dann ereignete in der kleinen Spielstube und vor den offe- 
nen Fenstern, kann ich nicht beschreiben. Es waren Tage, die so sehr 
den Charakter der Erstmaligkeit hatten, daß jeder hineingenommen 
war. Später folgten noch weitere Festgottesdienste, alle in der kleinen 
Spielstube. Dabei entstand ein neues Zuhause für die Obdachlosen und 
auch für uns. Wir haben durchaus das Problem gesehen, das in dieser 
•Kirche der Armen" neben der eigentlichen Pfarrkirche lag. Aber dort 
waren wir Ausgeschlosserie, zumindest nicht Ernstgenommene. Dem 
wollten wir unsere zarte Blüte nicht aussetzen. 

Das war vor zwanzig Jahren. Bis heute bestehen Verbindungen zu ein- 
zelnen Familien. Man muß ihnen nicht nachgehen. Diese Menschen fin- 
den selbst den Weg und stehen manchmal überraschend in der Tür. Und 
dann kommen Erinnerungen hoch: •Wissen Sie noch, damals...?" Sie 
erinnern sich an Details, die wir längst vergessen haben. 

Ich schrieb einen Bericht über das, was diese Menschen, denen nie- 
mand etwas zutraut, im Leben leisten und wozu sie fähig sind - mit 
Hilfe von außen. Es war der erste Bericht, der über das Leben von Ob- 
dachlosen und die Möglichkeiten sozialer Dienste veröffentlicht wurde. 
Man erklärte uns zu Fachautoritäten. Damit hatten wir nicht gerechnet. 
Wir hatten die Obdachlosen bekanntmachen wollen, nicht uns. 



Ursula Adams 12 

Peregrinus, einer von denen, die •Penner" genannt werden 

Er ist ein scheuer Einzelgänger, der die belebten Straßen der Stadt mei- 
det. Sein bevorzugter Aufenthaltsort ist der Bahnhof. Dort kann er am 
leichtesten Fremdling unter Fremden sein. Sein Leben hat einmal ganz 
anders ausgesehen: Er war angesehen und geachtet. Ich wüßte dies 
nicht, wenn er mir nicht einmal unbeabsichtigt Gelegenheit gegeben 
hätte zu erraten, wer er einst war. Wir stellen nie die Frage nach dem 
Warum. So konnte erstes Vertrauen keimen. Das war vor Jahren. Eine 
sehr sensible Beziehung entstand, die seither nicht abgerissen ist. 

Eines Tages erzählten andere Arme, die auf der Straße ihr Überleben 
suchen müssen, Peregrinus gehe Abend für Abend denen nach, die tags- 
über in der •Szene" vermißt würden. Dabei finde er manchmal Kranke, 
denen er Decken, Wäsche, warmes Essen aus einem Kloster besorge. Er 
habe schon oft einen ins Krankenhaus gebracht. Er finde auch andere, 
die sich einfach versteckt halten möchten. Auch diesen bringe er alles 
Nötige. Einmal habe ich ihn darauf angesprochen. Er wehrte ab. Das sei 
doch nichts... Aber dann berichtete er von einem Vorfall: In einem Hos- 
pital habe man ihn einmal nachts abweisen wollen, weil der Kranke 
•nur alkoholisiert" wirke. Da habe er den Arzt an seine Berufspflichten 
erinnert. Das habe gewirkt. 

Peregrinus - einer aus dem Gleichnis bei Mt 25,31-46. Alles hat er an 
sich selbst erfahren: hungrig, durstig, ein Fremdling, nackt, krank, im 
Gefängnis zu sein... Offensichtlich sind seine Augen dadurch geschärft 
worden, versteckte Not zu entdecken. 

Es ist für mich nicht einfach, Peregrinus anzutreffen. Und wenn sich 
unsere Wege einmal kreuzen, dann ist es selten leicht, eine Aufmunte- 
rung zu finden und sie so anzubieten, daß er sie annehmen mag. •Ich 
schäme mich...", eine oft gehörte Entschuldigung. So bleibt alle Hilfe 
immer nur ein Tropfen auf den heißen Stein. Hier kann man lernen, 
dankbar zu sein, wenn Hilfe den Armen überhaupt findet und mehr 
noch: wenn sie angenommen wird5. 

Seit Jahren feiern wir an den großen Festtagen des Kirchenjahres 
Gottesdienste. Die •Penner" sind an der Gestaltung der Liturgie betei- 
ligt. Dadurch wird das Beten und Singen zu einem sehr eigenen Aus- 
druck des Sprechens mit Gott. Ich sehe, wie Peregrinus die Vorbereitun- 
gen stets aufmerksam verfolgt, aber noch nie kam er zur Feier. Er ist 
einer von denen, die mich warten lehren. 

1 Vgl. Entschluß41 (1986) H. 2: Ich war obdachlos. Kirche für die Menschen. 



Bei denen am Rand 13 

Worauf es mir ankommt 

Wer zu denen am Rand geht, unternimmt einen Dennoch-Dienst: gegen 
viel Widerstand, gegen viel Besserwisserei, gegen eigenes Versagen, ge- 
gen zermürbende Erfahrungen mit den Armen, gegen viele Meinungs- 
verschiedenheiten unter denen, die hier hauptberuflich eingesetzt sind. 
Wie ist ein solcher Dienst dennoch durchzuhalten? Am besten fragt man 
diejenigen, die ihm über viele Jahre treugeblieben sind. Man kann Men- 
schen treffen, die Gleichgesinnte gefunden haben, die in Gemeinschaft 
mit anderen helfen6, die Verbündete, auch Freunde gefunden haben. Es 
sind nie einsame Einzelgänger, für die dieser Dienst zu einer Lebensent- 
scheidung geworden ist. 

Was ist das, was Menschen so fesseln kann, daß sie selbst unter sich 
ändernden Lebensbedingungen dem Dienst bei denen am Rand treu 
bleiben - trotz Enttäuschung, Verleumdung, Verarmung und Verletzun- 
gen, die offene Wunden zurücklassen? Von manchen Psychologen kann 
man gelegentlich hören, das sei eine masochistische Lust an selbstaufer- 
legtem Leiden. Ich denke, es ist ganz einfach eine Begegnung mit dem 
Leiden, das zum Menschsein gehört. Und ich glaube, hier gibt es eine 
Erfahrung, für die eine junge Richtung der Pastoraltheologie ein neues 
Wort gefunden hat: das Sakrament der Gottesbegegnung im Armen. 
Dieses Wort knüpft an das große Bild vom letzten Gericht an, das uns 
bei Mt 25,31-46 überliefert ist: •Was immer ihr einem meiner gering- 
sten Brüder getan habt, das habt ihr mir getan." (25,40) 

Sakramente sind Geheimnisse. Geheimnisse muß man entdecken. Es 
mag Menschen geben, die das •Sakrament der Gottesbegegnung im Ar- 
men" suchen und deshalb zu denen am Rand gehen. Ich kenne dort nur 
Menschen, die den Menschen gesucht haben bei denen am Rand und 
dabei eine Ahnung von Gott gefunden haben. Aus einer solchen Begeg- 
nung kann ein Mensch leben. Sakramente ereignen sich in der Kirche. 
Hier ist ihr ureigener Ort. Insofern ist es konsequent, wenn sich Christen 
aus Gemeinden aufmachen, um Kirche auch zu denen am Rand zu brin- 
gen. Es gibt heute Gemeinden, in denen die Hindernisse, die den Rand 
zum Rand machen, wie überbrückt erscheinen. Es ist ebenso konse- 
quent, wenn Ordenshäuser ihre Pforten gerade für die Armen gast- 
freundlich öffnen. Ordensleute haben einen Beruf auf Lebenszeit. Wie 
sinnvoll ist es, wenn sie Kopf und Herz samt Zeit, Kraft und Nerven mit 
denen und für die teilen, die - wie viele Arme - auf Lebenszeit ohne Be- 
ruf sind. 

6 Vgl. Ursula Adams, Karriere nach unten. Ein Weg für Ordensleute und andere Christen. 
In: GuL 52 (1979) 201-217, bes. 215 f. 




