
,,Geistliche Dämmerung" 25 

und geschieht bis heute in Elternkreisen, die sich 1973 im Bundesver- 
band der Elternkreise drogengefährdeter und drogenabhängiger Jugendli- 
cher (BVEK) zusammengeschlossen haben. Über 100 Gruppen dieser 
Art gibt es heute in der Bundesrepublik Deutschland. Sie verstehen sich 
als Selbsthilfegruppen, in denen sich betroffene Eltern sowie andere Fa- 
milienangehörige und Partner von Drogenabhängigen zusammenfinden. 
Elternkreise geben keine Informationen über die teilnehmenden Perso- 
nen und Familien weiter. Teilnehmer können auch anonym bleiben. 
Deshalb ist in den Elternkreisen ein offenes Gespräch, ein Austausch 
der Erfahrungen möglich. Die Eltern können sich von ihren oft großen 
Schuld- und Schamgefühlen befreien. Sie fühlen sich nicht mehr isoliert. 
Sie erfahren Wärme und Verständnis für ihre Situation. Sie lernen mit 
einem Süchtigen umzugehen. Dies alles stärkt sie und gibt ihnen Mut 
zum Leben. 

Auf verschiedenen Ebenen haben diese Gruppen zahlreiche Aktivitä- 
ten in Drogenbekämpfung und Suchtkrankenhilfe entwickelt1. Die Zu- 
kunft verheißt leider nichts Gutes: Zu den bekannten Drogen (Alkohol, 
Haschisch, Heroin, Kokain) drängen jetzt neue, sogenannte synthetische 
Drogen auf den Markt, die fast jeder nach Bedarf und Rezept zu Bil- 
ligstpreisen selbst bestellen kann. So bleibt Elternbetroffenheit und -leid 
bei Drogenproblemen eine wesentliche Herausforderung für die Gesell- 
schaft2. 

1 Die im Herbst 1987 herausgegebene Broschüre Sind Eltern machtlos? Gibt es Schutz vor 
Verführung und Abhängigkeit ?(Hoheneck Verlag, Hamm) gilt als eine der besten ihrer Art. 

2 Rat und Hilfe durch Elternkreise erteilt die BVEK-Geschäftsstelle, Jägerallee 5, Postfach 
1667, 4700 Hamm 1 (Tel. 023 81/8769). Dort erhältlich ist auch ein Faltblatt mit den An- 
schriften der Elternkreise, die dem Bundesverband angehören oder bekannt sind. 

•Geistliche Dämmerung" 
Überlegungen zu einem Gedicht von Georg Trakl 

Gerhard Glaser, Ulm 

Zwischen Herbst 1913 und Frühjahr 1914 schreibt der Dichter Georg 
Trakl das Gedicht •Geistliche Dämmerung"; er übernimmt es in seine 
Sammlung Sebastian im Traum, die 1914/15 als Buch erscheint. In ei- 
nem Brief aus München schreibt der Dichter Rainer Maria Rilke am 22. 



Gerhard Glaser 26 

Februar 1917 an Erhard Buchbeck, den Freund Trakls, folgende Worte: 
•In der Geschichte des Gedichtes sind die Bücher Trakls wichtige Bei- 
träge zur Befreiung der dichterischen Figur. Eine neue Dimension des 
geistigen Raumes scheint mit ihnen ausgemessen und das gefühls-stoff- 
liche Vorurteil widerlegt, als ob in der Richtung der Klage nur Klage 
sei -: auch dort ist wieder Welt."1 Diese Bemerkungen lesen sich wie ein 
Kommentar zum gesamten Werk Trakls2 und gelten auch vom folgen- 
den Gedicht: 

Geistliche Dämmerung 

Stille begegnet am Saum des Waldes 
Ein dunkles Wild; 
Am Hügel endet leise der Abendwind, 

Verstummt die Klage der Amsel, 
Und die sanften Flöten des Herbstes 
Schweigen im Rohr. 

Auf schwarzer Wolke 
Befährst du trunken von Mohn 
Den nächtigen Weiher, 

Den Sternenhimmel. 
Immer tönt der Schwester mondene Stimme 
Durch die geistliche Nacht. 

Auf das Gedicht achten 

Äußerer Aufbau 

Das Gedicht umfaßt, zählt man die Überschrift mit, insgesamt 13 Zei- 
len; wobei ohne Überschrift jeweils viermal drei Verse zusammengehö- 
ren und eine Strophe bilden. Es hat zwei Teile (v. 2-7 und 8-13), enthält 
drei Sätze (v. 2-7; 8-11; 12-13), ist reimlos und ohne erkennbare, regel- 
mäßige Struktur der Hebungen (zwischen 2 und 5 Hebungen je Zeile). 
Die vier Strophen sind unterschieden durch ihr eigenes Hauptwort: ein 
dunkles Wild (v. 3), die Klage der Amsel (v. 5), du (v. 9) und die Schwe- 

1 Rainer Maria Rilke, Briefe. Wiesbaden 1950, 527. 
1 Georg Trakl, Dichtungen und Briefe. Salzburg M974. Eine weitere Gedichtausgabe bietet 
das von H. G. Kemper im Reclam-Verlag (1984) herausgegebene Bändchen; hier auch der 
Entwurf zum Gedicht •Geistliche Dämmerung" (194-197). 



,,Geistliche Dämmerung" 27 

ster (v. 12). Das Gedicht nennt einige wesentliche Worte der Dichtung 
Trakls: geistlich, Dämmerung, Stille, Klage, Schweigen, du, Schwester, 
Nacht. Sie verweisen auf jenen bleibenden Grundton Trakls, der nur 
schlecht mit •dunkel", •melancholisch" oder •traurig" umschrieben 
wird. 

Orte und Zeiten im Gedicht 

Die Ortsangaben sind einfach und doch unbestimmt; hier zeigt sich eine 
Verschiebung vom Konkreten weg hin zum Allgemeinen, ohne daß frei- 
lich so etwas wie Ortslosigkeit entstünde - ganz im Gegenteil. Je weniger 
Trakl bestimmbare, lokalisierbare Räume und Plätze in seinen Gedich- 
ten nennt, um so mehr tritt der Ort als Ort und eine allererst maßge- 
bende Ortsbezogenheit seiner Dichtung hervor. Im Gedicht •Geistliche 
Dämmerung" (das in der 1. Fassung den Titel •Am Hügel" trug) stehen 
folgende Orts-Zeichen: am Saum des Waldes - eine sehr feine und doch 
unbestimmbare Angabe -; am Hügel, im Rohr, auf schwarzer Wolke, der 
Weiher, der Sternenhimmel. Dabei erscheint die ganze Fülle der 
menschlichen Ortsgebundenheit von der Erde bis zum Himmel. Es sind 
irdisch-menschliche Orte und humane Lebenswelt, keine geographi- 
schen Angaben. Die Zeitangaben sind ebenfalls leicht zu erkennen: die 
Dämmerung als Grundangabe überhaupt, der Abend, der Herbst, der 
nächtige Weiher, die Nacht. Hier dominieren Zeiten des Vergehens und 
der Vollendung. Tages- und Jahreszeit, aber auch Zeit im Sinne von Rei- 
fung und Untergang deutet sich an. •Die ersten beiden Strophen sagen 
das Ein- und Untergehen in Stille und Dunkelheit, die dritte und vierte 
das Auf-gehen der Nacht."3 Die Verben des Gedichtes sind schlicht und 
zeigen auf einfache, menschliche Vollzüge hin: begegnen (v. 2; interes- 
sant die Varianten der 1. Fassung: wandern, verbluten, vergehen), enden 
(v. 4), verstummen (v. 5), schweigen (v. 7), befahren (v. 9) und tönen (v. 
12). Im Vergleich zur 1. Fassung (dort sind die Verben expressiver, wie 
z.B. fliehen, rauschen, durchbohren, stürzen, zerreißen u.a.) sind die 
Verben hier gedämpfter. Die Wörter •enden, verstummen, schweigen" 
legen das Gewicht zumal in den beiden ersten Strophen auf das Unter- 
gehen und auf die Stille. Das Begegnen wird aufgenommen im Befah- 
ren, das zwar ein Tun meint, aber zugleich wie ein schwebendes Gleiten 
erscheint. Das letzte Verb hebt sich besonders hervor: tönen. 

3 G. Faden, Der Schein der Kunst. Zu Heideggers Kritik der Ästhetik. Würzburg 1986, 197; 
zu Trakl insgesamt: 189-221. 



Gerhard Glaser 28 

Verklärung der Natur? 

Das Gedicht beginnt wie eine Naturbeschreibung. Ist es so, daß die 
Stadt (für Trakl eben Salzburg, Wien) kein Ort mehr ist für die geistliche 
Dämmerung? Zwar läßt sich eine gewisse Tendenz bei Trakl feststellen, 
wonach das Städtische negativ und die Natur (auch die städtische •Na- 
tur" als Garten und Park) positiv gesehen werden4. Aber für Trakl ist 
auch die Natur •im Sterben begriffen", hat Teil •am Verfall" und ist 
doch zugleich ein •Schimmer des Unschuldigen, des Beständigen"5. 
Ähnliches ließe sich auch an den sogenannten Stadtgedichten nachwei- 
sen. Bei einer bloßen Gegenüberstellung von Stadt und Natur kommt 
gar nicht zur Einsicht, daß es Trakl weder um eine Stadtdämonisierung 
noch um eine Naturverklärung geht. Das Gedicht trägt vielmehr die 
Überschrift: •Geistliche Dämmerung". 

Eine weitere Schwierigkeit bei der Auslegung liegt in der Beantwor- 
tung folgender Fragen: Wie erfährt Trakl überhaupt die Natur, also wie 
sind Wald, Wild, Abendwind, Amsel und Herbst gemeint? Sind es Be- 
schreibungen, Bilder oder Symbole für Menschliches? Wie sieht Trakl 
ein dunkles Wild? Wie vernimmt er das Verstummen der Amsel und das 
Schweigen des Herbstes? Wer sind bei Trakl die Tiere? Sind sie biologi- 
sche Lebewesen oder Symbole? Auch hier liegt die Antwort in einer Ab- 
lehnung dieser scheinbar selbstverständlichen Alternative. 

Trakls Tiergestalten6 sind weder Symbole noch zoologische Typen; es 
sind Tiere, die Trakl erlebt hat und denen er begegnet ist - aber so, daß 
sie sich einfügen in jenen Bereich, den Trakl hier •Geistliche Dämme- 
rung" nennt. Die Schwierigkeit besteht ja gerade darin, das Wild, den 
Herbst, die Amsel zu sagen, ohne symbolisch oder biologisch-naturali- 
stisch zu reden. Deswegen ist es das Wild, aber das dunkle Wild der 
geistlichen Dämmerung. Deswegen ist es die Amsel, aber eben die in der 
geistlichen Dämmerung verstummte Klage der Amsel; so ist es der 
Herbst, aber die sanften Flöten des Herbstes. Weder ist die geistliche 
Dämmerung ein alles umfassender Horizont für Symbole noch eine zoo- 
logische Überkategorie. Die Beziehungen freilich zwischen Wild, Amsel, 
Herbst zu ihrer jeweiligen Erfahrbarkeit und Gestaltung, die Beziehung 

4 Vgl. J. Zuberbühler, Rückgang in verfallene Idyllen. In: Neue Zürcher Zeitung vom 17./18. 
12. 1983 (Fernausgabe); ebenso Heinz Rölleke, Zivilisationskritik im Werk Trakls. In: G. 
Trakl, Text und Kritik. Bd. 4/4a. München "1985, 67-78. 
5 Vgl. W. Killy, Über Georg Trakl. Göttingen 31967, 11. Vgl. auch K. L. Schneider, Das Bild 
der Landschaft bei Georg Heym und Georg Trakl. In: Der deutsche Expressionismus. Hg. A. 
Steffen. Göttingen 21970, 55-62. Hier wird diese Zweideutigkeit besonders betont. 
6 Vgl. B. Böschenstein, Motivwanderung in Trakls Gedichten. Am Beispiel des •Wilds" In- 
G. Trakl (s. Anm. 4) 45-52. 



,,Geistliche Dämmerung" 29 

zum •du" (v. 9), wie auch die Stimme der Schwester ergeben erst den Be- 
zug, der nur im Gedicht für Trakl sagbar ist. Ihn nennt Trakl hier die 
•Geistliche Dämmerung". 

Der Bereich des Geistlichen 

Das Ent-gehen 

Die Gedichtüberschrift ist mehr als eine Überschrift; sie ist Titel und 
weist auf jenen •geistigen Raum" hin, von dem Rilke in seinem Brief an 
Erhard Buschbeck geschrieben hat. Dieser Raum umfaßt den ganzen 
Gedichtweg vom ersten bis zum letzten Wort, äußerlich auch angezeigt 
in der einzigen wichtigen Wiederholung und zugleich Weiterführung 
von der •geistlichen Dämmerung" zur •geistlichen Nacht". 

Das Wort •geistlich" gehört zu den zentralen Worten der Dichtung 
Trakls7. Dabei wird stets betont, daß mit diesem Wort weder die kirchli- 
che Geistlichkeit noch das Rationale, noch das Gegenteil des Sinnenhaf- 
ten und auch nicht Metaphysisches gemeint sein kann. Vielmehr wird es 
erläutert im Zusammenhang mit anderen Worten wie •blau", •heiter" 
oder gedeutet als •Außer-sich-sein" (•Geist" hängt etymologisch mit 
•Gischt" zusammen). Die beiden Worte •geistlich" und •Dämmerung" 
(bzw. •Nacht") erläutern sich gegenseitig. Die geistliche Dämmerung ist 
nur erfahrbar und ist nur geistlich, sofern sie Dämmerung sein kann, 
also Vor- und Übergang zur Nacht. Der Bereich des Geistlichen ist we- 
der subjektiv (im Dichter oder im Leser) noch objektiv (im Gedicht oder 
im einzelnen Ding). Dieser Bereich wird im Gedicht gerade nicht reflek- 
tiert; in dieser ganzen Dimension gibt es kein kausales Vorher oder 
Nachher, eher begrenzen und erfüllen die Dinge und die Gestalten den 
geistlichen Bereich. Im Übergang zwischen Dämmerung und Nacht er- 
scheinen Wild, Wind, Amsel, das •du" und die Schwester. Im Gedicht 
werden Grenzerfahrungen genannt: Das Wild begegnet am Saum des 
Waldes; der Abendwind endet leise; die Amsel verstummt; die Flöten 
schweigen. Und gerade in diesem Grenzgang und in diesem Untergehen 
erscheinen nochmals neu die Dinge. Sie werden erfahrbar, indem sie 
entgehen, und dieses Entgehen selbst ist der Bereich des Geistlichen, der 
aufscheint zwischen Dämmerung und Nacht. 

Die Dämmerung entgeht in die Nacht, und so erst geht die Nacht auf. 
So wird von Trakl im Vorgang des Entgehens der Bereich der geistlichen 
7 Vgl. E. Lachmann, Kreuz und Abend. Salzburg 1954, 28-39; ebenso Martin Heidegger, 
Unterwegs zur Sprache. Pfullingen "1971, 35-82, bes. 58f. 



Gerhard Glaser 30 

Dämmerung erfahren als ein Übergang von Anwesen ins Abwesen, das 
heute an Kraft und Gültigkeit8 verloren hat und das vielleicht als •Abge- 
schiedenheit"9 neu entdeckt werden kann. 

Deshalb zeigt dieses Gedicht auf jenen Bereich, den es mit der Über- 
schrift •Geistliche Dämmerung" nennt, und auf grundlegende Erfahrun- 
gen des Übergangs, der Grenze, des Entgehens, der Abwesenheit und 
Abgeschiedenheit - freilich dies in unserer heutigen Zeit, die oftmals 
nur noch Mobilität, übersteigernde Vermehrung, Zerstörung und Ersatz, 
bloße Vorhandenheit und Präsenz kennt. 

Vergessen und Hören 

Der Mensch gehört wesentlich in den Weg und in den Bereich der geist- 
lichen Dämmerung hinein. Umgekehrt läßt sich sagen, daß der Bereich 
des Geistlichen zuinnerst menschlich geprägt ist. Darauf weisen die bei- 
den letzten Strophen des Gedichts hin. Wie erscheint der Mensch? Die 
zwei Verben sind •befahren" und •tönen"; die Gestalten sind das •du" 
und die •Schwester". Trotz der Möglichkeit, daß die Vorstufe das •du" 
auch als weibliche Gestalt erscheinen läßt (•Befährt sie den nächtlichen 
Weiher"10 oder die Gestalt der Afra), ist im endgültigen Gedicht wohl 
eher an eine männliche Gestalt des •du" zu denken, etwa der •Bruder", 
der •Knabe"11 oder gar der Dichter selbst in einer Selbstanrede. So kom- 
men in diesen beiden Strophen das •du" und die •Schwester" als Ent- 
fernte in eine Nähe, die Trakl auch in anderen Gedichten bewußt inten- 
diert hat. 

Das •du" befährt den Weiher, und die Beifügungen verdeutlichen das 
Bild zu einem Geschehen der Nacht. Dieses Befahren, das •trunken von 
Mohn" ist, auf der •schwarzen Wolke" kann als ein •Vergessen" gedeu- 
tet werden. Der Vorgang des Vergessens wird hier im Bild einer nächtli- 
chen Kahnfahrt dargestellt. •Weiher" und •Sternenhimmel" sind der 
untere und zugleich obere Bereich des •Unbewußten". Das Vergessen 
wird noch verstärkt durch den Hinweis, daß das •du" selbst •trunken 
von Mohn" (man beachte die vier dunklen Laute in dieser Zeile!) ist. 
Trunkenheit und Mohn verweisen ebenso auf ein Vergessen, nicht nur 
biographisch auf die Rauschgiftsucht Trakls und seiner Schwester 
Grete. Das Vergessen ist hier so wesentlich erfahren, daß jeder Vergleich 

8 Vgl. Theodor W. Adorno, Negative Dialektik (Gesammelte Schriften. Bd. 6). Frankfurt 
1973, 365: •Der Wahrheitsgehalt des Absenten wird gleichgültig". 
9 Vgl. M. Heidegger (s. Anm. 7) 35-82. 
10 In der Reclam-Ausgabe, 196 A. 
11 Ebd. 196 B9. 



,, Geistliche Dämmerung" 31 

mit einer bloßen Vergeßlichkeit, einer individuellen oder sozialen Ver- 
drängung hinfällig wird. Vielmehr zeigt diese Fahrt des Vergessens ei- 
nen Weg des Menschen im Bereich des Geistlichen. Es hält die Erinne- 
rung wach an das, was entgeht und vom Grund her abwesend ist. Trakl 
vermag mit diesem Bild und mit dem Anruf des •du" gerade das darzu- 
stellen, was sich in der sonstigen Sprache des Alltags dem Darstellen 
entzieht. Auch das Tönen der schwesterlichen Stimme ist aus dieser Er- 
fahrung möglich. Die Stimme ist •monden", weil sie nicht zuerst im Be- 
reich der rationalen Wachheit ertönt, sondern im weiblichen Bereich des 
Mondes, der zur •Rückseite" und zum Grund des bewußten Lebens ge- 
hört. Die Bezeichnung •monden" nimmt das Wort •Mohn" lautlich auf, 
verweist auf den Nachtbereich, aber durch die beiden Worte •Stimme" 
und •tönen" wird dennoch ein Aufmerken, ein Klarwerden und die 
Sprache betont. Das nicht ausgesprochene, aber gleichwohl entschei- 
dende Wort lautet hier: Hören. In diesem Hören ertönt allererst •der 
Schwester mondene Stimme". 

Das Wesen des Menschen - gerade als Frau und Mann - wird von 
Trakl aus dieser Erfahrung der geistlichen Dämmerung bestimmt, inner- 
halb derer sich im Befahren und im Tönen verbirgt, was mit den Worten 
•Vergessen" und •Hören" bewahrt und entborgen werden soll. Das Ver- 
gessen denkt Trakl hier •räumlich", besser als Bezug, wenn er vom Wei- 
her (Erde, Wasser, unten) und vom Sternenhimmel (Oben, Weite) 
spricht; das Hören denkt Trakl als ein zeitliches Geschehen, sofern die 
beiden Wörter •immer" und •monden" die Zeit mitmeinen und das 
Tönen •durch die geistliche Nacht" tönt. 

Der Gang des Gedichtes ist ein Weg, der verschiedene Begegnungen, 
Erfahrungen und Sprachen ausmißt. Der im Lesen und Hören des Ge- 
dichtes vernommene Klang und Ton beruht auf der diesem Gedicht ei- 
genen Erfahrung des Geistlichen. Nur insofern der Mensch diesen Weg 
wandert, hält er sich im Bereich des Geistlichen auch eigens auf. Dies ist 
für den heutigen Menschen um so schwerer, weil er nichts mehr wahr- 
haft vergessen kann - es soll ja alles gespeichert und abrufbar gemacht 
werden; weil er nur noch über alles redet durch Information und Kom- 
munikation, ohne noch wirklich hören zu können. 

Die Frage nach dem Christlichen 

Rücknahme des Religiösen ? 

Die Erwartung, gerade in einem Gedicht wie •Geistliche Dämmerung", 
Spuren des Religiösen, Hinweise auf eine mögliche Glaubenserfahrung 



Gerhard Glaser 32 

und Christlichkeit Trakls zu finden, ist nicht von vornherein abzuwei- 
sen. 

Die erste Fassung des Gedichtes lautet in ihren beiden letzten Stro- 
phen: 

Mit silbernen Dornen 
schlägt uns der Frost, 
Sterbende wir über Gräber geneigt 

Oben löst sich blaues Gewölk; 
Aus schwarzem Verfall 
Treten Gottes strahlende Engel. 

Die deutlichen Hinweise auf Religiöses (Dornen, Gräber, Gottes strah- 
lende Engel) wurden in der endgültigen Fassung nicht beibehalten. 
Diese Rücknahme läßt sich bei Trakl öfters feststellen; beispielhaft sei 
hingewiesen auf die verschiedenen Fassungen der Gedichte •Passion" 
oder •Ein Winterabend". Diese Enthaltsamkeit hat zwar zur Folge, daß 
der Leser nicht mehr unmittelbar auf eine religiöse Erfahrung bei Trakl 
aufmerksam wird; vielmehr ist auch hier eher •Dämmerung" als Tag 
oder Nacht. In einer Zeit wie der heutigen, die oft in Glaubensdingen 
unentschieden ist - im Sinne einer zweifachen Erfahrung, wonach Gott 
abwesend oder verborgen zu sein scheint, zugleich aber unmittelbare 
Gotteserfahrungen ersehnt werden -, in solch einer Zeit ist das Gedicht 
•Geistliche Dämmerung" dem aufmerksamen Leser besonders nahe. 
Trakls Gedicht kennzeichnet unsere Erfahrung als •Geistliche Dämme- 
rung", wobei es auf das Hören eher ankommt als auf ein alles informie- 
rendes Reden - gerade im religiösen Bereich. 

Leiden und Heilen 

Die Suche nach inhaltlichen Hinweisen des Religiösen bleibt im endgül- 
tigen Gedicht ein Stück weit vergeblich. Daß jetzt statt der explizit re- 
ligiösen Wörter nur noch das Wort •geistlich" dasteht, kann dazu füh- 
ren, entweder die 1. Fassung zu überschätzen (wenn man schon Religiö- 
ses finden will) oder aber in das Wort •geistlich" vieles hineinzulesen. 

Vielleicht entscheidet sich aber die Zugehörigkeit Trakls zum Christli- 
chen weder im expliziten Betonen einzelner Worte noch im allzu dogma- 
tischen Befragen seiner Texte. 

Ein anderer Weg sei deshalb vorgeschlagen: Wer die Gedichte Trakls 
intensiv liest und zugleich seine Lebensgeschichte kennenlernt, der stößt 
auf zwei wesentliche Dimensionen: das Leiden und die Sehnsucht nach 



•Geistliche Dämmerung" 33 

Heilung. Sind sie nicht urchristliches •Gestein"12? Sind beide nicht die 
tragfähigsten Brücken zwischen der Dichtung Trakls und der christli- 
chen Glaubenserfahrung? 

Daß freilich Leiden und Sehnsucht nach Heilung zum Kern des Ge- 
dichtes von Trakl gehören, bedürfte einer eigenen Darstellung. Daß 
beide Grunderfahrungen stets in der Nähe zum christlichen Bereich aus- 
gesprochen werden, müßte ebenfalls deutlicher aufgezeigt werden. Die 
Dichtung Trakls jedenfalls hält die Erinnerung wach an diese beiden 
Bereiche des Menschen und damit ja auch des Christen, sofern Selbster- 
fahrung und Gotteserfahrung zusammengehören13, und dies nicht nur 
im Bereich des Geistes, der Freiheit usw., sondern gerade im Leiden und 
in der Heilung. 

Das Gedicht •Geistliche Dämmerung" spricht in seiner Weise die bei- 
den Bereiche des erfahrenen Leidens und der erhofften Heilung an. Die 
erste und vierte Strophe nennen das Heilende, die zweite und dritte 
Strophe geben Hinweise auf das Leiden. Die Mitteilbarkeit der Ge- 
dichte Trakls liegt in einer Wahrheit der Lebensgesten und weniger im 
Text als Struktur. Diese Lebensgesten (hier: Leiden und Heilung) wer- 
den im Gedicht allererst erfahrbar, ohne daß über sie geschrieben und 
theoretisiert wird. Darin liegt ja auch ein Teil der menschlichen Anzie- 
hungskraft seiner Gedichte. 

Die •Bilder" der klagenden Amsel und der Flöten des Herbstes wer- 
den noch gesteigert im Verstummen und im Schweigen: die Sprache des 
Leidens. Der Dichter kann sich in der Amsel wiedererkennen und über- 
schreibt ein Gedicht: •Gesang einer gefangenen Amsel". Die Betonung 
des •dunklen Wildes" ist ebenso ein Hinweis auf das Leiden. Auch in 
anderen Gedichten wird dem Wild stets •ein Erleiden, eine Passion, ein 
Opfer" zugeordnet. Im Entwurf heißt es noch: •Still verblutet am Saum 
ein dunkles Wild."14 Die Umwandlung des Wortes •verbluten" in •be- 
gegnen" deutet zugleich an, was Trakl erhofft: Begegnung als Heilung. 

Eine heilende Gestalt der Nähe 

Die dritte Strophe mit dem Bild der nächtlichen Fahrt (vgl. dazu die Ge- 
dichte •Elis" und •Siebengesang des Todes") erinnert ja nicht an eine ro- 
12 Eindringlich und klar hervorgehoben von J. B. Metz: •Das christliche Gottesgedächtnis 
ist ja in seinem Zentrum ein Leidensgedächtnis." (In: Franz X. Kaufmann / Johann B. 
Metz, Zukunftsfähigkeit. Suchbewegungen im Christentum. Freiburg 1987, 142.) 
13 Vgl. Karl Rahner, Selbsterfahrung und Gotteserfahrung. In: ders., Schriften zur Theologie. 
Bd. 10. Einsiedeln 1972, 133-144; ferner: Transzendenzerfahrung und Gotteserfahrung aus 
katholisch-dogmatischer Sicht. In: ders., Schriften zur Theologie. Bd. 13. Zürich 1978, 
207-225. 
14 In der Reclam-Ausgabe, 195 B 2. 



Gerhard Glaser 34 

mantische Bootsfahrt im Mondschein, sondern ist eine Fahrt ins nächtli- 
che Vergessen. Es ist wirklich ein Leidens-Bild. Zwar erscheinen Trun- 
kenheit und Sternenhimmel wie Möglichkeiten, das Leiden zu ertragen, 
aber der Grundton der Passion bleibt. Die klangliche Nähe von •Mohn" 
und •monden", die bildliche Nähe von •Sternen" und •Stimme" sind 
hingegen Spuren des Heilen. Trakl dichtet die Erfahrung der Heilung 
als Tönen. Das •Stille" der ersten Zeile hallt wider im trostvollen •im- 
mer" (v. 12); die geistliche Dämmerung erfüllt sich in der geistlichen 
Nacht, die Klangraum und Klangzeit für das Tönen der mondenen 
Stimme der Schwester bereithält. Die Schwester ist die für Georg Trakl 
mitleidenste und darin zugleich heilende Gestalt seiner Dichtung. Ihre 
Nähe zum dunklen Wild, dem der Dichter begegnet, bleibt in diesem 
Gedicht unausgesprochen wirklich. Die einzigartige, immer währende 
Zusammengehörigkeit von •tönen" und •Stimme", von •Schwester" und 
•monden" verleiht dem Heilen dieser Erfahrung ihre erfahrbare Gültig- 
keit. Die Schwester ist zugleich irdischer Halt, leibhaftige Erscheinung 
und ins Geistliche eingefügte, entgangene Gestalt. Sie ist als Frauenge- 
stalt15 für Trakl (auch in seiner Lebensgeschichte gegenüber und mit sei- 
ner Schwester Grete) die erfahrene und zugleich uneinholbare Darstel- 
lung des Weiblichen. Wenn das Geistliche der Dämmerung und der 
Nacht eine Heils-Gestalt erscheinen läßt, dann ist es für Georg Trakl je- 
denfalls die Gestalt der Schwester. Deshalb wird sie in den letzten Ge- 
dichten Trakls •Klage" und •Grodek" angerufen und genannt. Ihre dem 
Hören mögliche Nähe in allem Vergessen (Ferne, Entgehen) gewährt 
dort Hoffnung, wo die explizit christlichen Nennungen für Trakl erfahr- 
bar nicht hinreichen, wo aber zugleich im letzten Überschritt doch wie- 
der (vom Glauben her) Heil sich nähert. Im Brief an Ludwig von Ficker 
aus Krakau am 27. Oktober 1914 schreibt Trakl nach dessen Besuch im 
Spital: •Seit ihrem Besuch im Spital ist mir doppelt traurig zu Mute. Ich 
fühle mich fast schon jenseits der Welt. Zum Schlüsse will ich noch bei- 
fügen, daß im Fall meines Ablebens, es mein Wunsch und Wille ist, daß 
meine liebe Schwester Grete, alles was ich an Geld und sonstigen Ge- 
genständen besitze, zu eigen haben soll. Es umarmt Sie, lieber Freund, 
innigst, Ihr Georg Trakl."16 

15 Zur Person der Mutter vgl. O. Basil, Trakl. Hamburg 1965, 25. Ebd. 70 auch zum Ver- 
hältnis zur Schwester. Hierhin gehören dann die Gestalten Afra, die Mönchin, die Fremd- 
lingin. 
16 Vgl. G. Trakl (s. Anm. 2) 546. 




