,, Geistliche Dammerung* 25

und geschieht bis heute in Elternkreisen, die sich 1973 im Bundesver-
band der Elternkreise drogengefihrdeter und drogenabhdngiger Jugendli-
cher (BVEK) zusammengeschlossen haben. Uber 100 Gruppen dieser
Art gibt es heute in der Bundesrepublik Deutschland. Sie verstehen sich
als Selbsthilfegruppen, in denen sich betroffene Eltern sowie andere Fa-
milienangehérige und Partner von Drogenabhédngigen zusammenfinden.
Elternkreise geben keine Informationen iber die teilnehmenden Perso-
nen und Familien weiter. Teilnehmer konnen auch anonym bleiben.
Deshalb ist in den Elternkreisen ein offenes Gesprich, ein Austausch
der Erfahrungen moglich. Die Eltern konnen sich von ihren oft groBen
Schuld- und Schamgefiihlen befreien. Sie fithlen sich nicht mehr isoliert.
Sie erfahren Wirme und Verstindnis fiir ihre Situation. Sie lernen mit
einem Siichtigen umzugehen. Dies alles stirkt sie und gibt ihnen Mut
zum Leben.

Auf verschiedenen Ebenen haben diese Gruppen zahlreiche Aktivita-
ten in Drogenbekidmpfung und Suchtkrankenhilfe entwickelt!. Die Zu-
kunft verheiBt leider nichts Gutes: Zu den bekannten Drogen (Alkohol,
Haschisch, Heroin, Kokain) dringen jetzt neue, sogenannte synthetische
Drogen auf den Markt, die fast jeder nach Bedarf und Rezept zu Bil-
ligstpreisen selbst bestellen kann. So bleibt Elternbetroffenheit und -leid
bei Drogenproblemen eine wesentliche Herausforderung fiir die Gesell-
schaft?.

! Die im Herbst 1987 herausgegebene Broschiire Sind Eltern machtlos? Gibt es Schuiz vor
Verfiihrung und Abhéngigkeit?(Hoheneck Verlag, Hamm) gilt als eine der besten ihrer Art.
2 Rat und Hilfe durch Elternkreise erteilt die BVEK-Geschdfisstelle, Jagerallee 5, Postfach
1667, 4700 Hamm 1 (Tel. 023 81/8769). Dort erhéltlich ist auch ein Faltblatt mit den An-
schriften der Elternkreise, die dem Bundesverband angehdren oder bekannt sind.

,,Geistliche Dammerung*

Uberlegungen zu einem Gedicht von Georg Trakl

Gerhard Glaser, Ulm

Zwischen Herbst 1913 und Friihjahr 1914 schreibt der Dichter Georg
Trakl das Gedicht ,,Geistliche Ddmmerung®; er iibernimmt es in seine
Sammlung Sebastian im Traum, die 1914/15 als Buch erscheint. In ei-
nem Brief aus Miinchen schreibt der Dichter Rainer Maria Rilke am 22.



Gerhard Glaser 26

Februar 1917 an Erhard Buchbeck, den Freund Trakls, folgende Worte:
»In der Geschichte des Gedichtes sind die Biicher Trakls wichtige Bei-
trige zur Befreiung der dichterischen Figur. Eine neue Dimension des
geistigen Raumes scheint mit ihnen ausgemessen und das gefiihls-stoff-
liche Vorurteil widerlegt, als ob in der Richtung der Klage nur Klage
sei —: auch dort ist wieder Welt.“! Diese Bemerkungen lesen sich wie ein
Kommentar zum gesamten Werk Trakls? und gelten auch vom folgen-
den Gedicht:

Geistliche Dammerung

Stille begegnet am Saum des Waldes
Ein dunkles Wild;
Am Hiigel endet leise der Abendwind,

Verstummt die Klage der Amsel,
Und die sanften Floten des Herbstes
Schweigen im Robhr.

Auf schwarzer Wolke
Befdhrst du trunken von Mohn
Den néchtigen Weiher,

Den Sternenhimmel.
Immer tont der Schwester mondene Stimme
Durch die geistliche Nacht.

Auf das Gedicht achten

Auperer Aufbau

Das Gedicht umfaBt, zihlt man die Uberschrift mit, insgesamt 13 Zei-
len; wobei ohne Uberschrift jeweils viermal drei Verse zusammengeho-
ren und eine Strophe bilden. Es hat zwei Teile (v. 2-7 und 8-13), enthiilt
drei Sétze (v. 2-7; 8-11; 12-13), ist reimlos und ohne erkennbare, regel-
méBige Struktur der Hebungen (zwischen 2 und 5 Hebungen je Zeile).
Die vier Strophen sind unterschieden durch ihr eigenes Hauptwort: ein
dunkles Wild (v. 3), die Klage der Amsel (v. 5), du (v. 9) und die Schwe-

! Rainer Maria Rilke, Briefe. Wiesbaden 1950, 527.

? Georg Trakl, Dichtungen und Briefe. Salzburg *1974. Eine weitere Gedichtausgabe bietet
das von H. G. Kemper im Reclam-Verlag (1984) herausgegebene Bindchen; hier auch der
Entwurf zum Gedicht ,,Geistliche Ddmmerung® (194-197).



,,Geistliche Ddmmerung‘ 27

ster (v. 12). Das Gedicht nennt einige wesentliche Worte der Dichtung
Trakls: geistlich, Ddmmerung, Stille, Klage, Schweigen, du, Schwester,
Nacht. Sie verweisen auf jenen bleibenden Grundton Trakls, der nur
schlecht mit ,,dunkel®, ,melancholisch® oder ,traurig“ umschrieben
wird.

Orte und Zeiten im Gedicht

Die Ortsangaben sind einfach und doch unbestimmt; hier zeigt sich eine
Verschiebung vom Konkreten weg hin zum Allgemeinen, ohne daf frei-
lich so etwas wie Ortslosigkeit entstiinde — ganz im Gegenteil. Je weniger
Trakl bestimmbare, lokalisierbare Riume und Plitze in seinen Gedich-
ten nennt, um so mehr tritt der Ort als Ort und eine allererst mal3ge-
bende Ortsbezogenheit seiner Dichtung hervor. Im Gedicht ,,Geistliche
Diammerung® (das in der 1. Fassung den Titel ,,Am Hiigel* trug) stehen
folgende Orts-Zeichen: am Saum des Waldes - eine sehr feine und doch
unbestimmbare Angabe —; am Hiigel, im Rohr, auf schwarzer Wolke, der
Weiher, der Sternenhimmel. Dabei erscheint die ganze Fille der
menschlichen Ortsgebundenheit von der Erde bis zum Himmel. Es sind
irdisch-menschliche Orte und humane Lebenswelt, keine geographi-
schen Angaben. Die Zeitangaben sind ebenfalls leicht zu erkennen: die
Dimmerung als Grundangabe lberhaupt, der Abend, der Herbst, der
nichtige Weiher, die Nacht. Hier dominieren Zeiten des Vergehens und
der Vollendung. Tages- und Jahreszeit, aber auch Zeit im Sinne von Rei-
fung und Untergang deutet sich an. ,,Die ersten beiden Strophen sagen
das Ein- und Untergehen in Stille und Dunkelheit, die dritte und vierte
das Auf-gehen der Nacht.“? Die Verben des Gedichtes sind schlicht und
zeigen auf einfache, menschliche Vollziige hin: begegnen (v. 2; interes-
sant die Varianten der I. Fassung: wandern, verbluten, vergehen), enden
(v. 4), verstummen (v. 5), schweigen (v. 7), befahren (v. 9) und ténen (v.
12). Im Vergleich zur 1. Fassung (dort sind die Verben expressiver, wie
z.B. fliehen, rauschen, durchbohren, stiirzen, zerreiBen u.a.) sind die
Verben hier geddmpfter. Die Woérter ,.enden, verstummen, schweigen®
legen das Gewicht zumal in den beiden ersten Strophen auf das Unter-
gehen und auf die Stille. Das Begegnen wird aufgenommen im Befah-
ren, das zwar ein Tun meint, aber zugleich wie ein schwebendes Gleiten
erscheint. Das letzte Verb hebt sich besonders hervor: tonen.

3 G. Faden, Der Schein der Kunst. Zu Heideggers Kritik der Asthetik. Wiirzburg 1986, 197;
zu Trakl insgesamt: 189-221.



Gerhard Glaser 28

Verkldrung der Natur?

Das Gedicht beginnt wie eine Naturbeschreibung. Ist es so, daB die
Stadt (fur Trakl eben Salzburg, Wien) kein Ort mehr ist fiir die geistliche
Déammerung? Zwar 1dBt sich eine gewisse Tendenz bei Trakl feststellen,
wonach das Stidtische negativ und die Natur (auch die stidtische ,,Na-
tur® als Garten und Park) positiv gesehen werden®. Aber fiir Trakl ist
auch die Natur ,,im Sterben begriffen“, hat Teil ,,am Verfall* und ist
doch zugleich ein ,,Schimmer des Unschuldigen, des Bestindigen*s.
Ahnliches lieBe sich auch an den sogenannten Stadtgedichten nachwei-
sen. Bei einer bloBen Gegeniiberstellung von Stadt und Natur kommt
gar nicht zur Einsicht, daBB es Trakl weder um eine Stadtddmonisierung
noch um eine Naturverklirung geht. Das Gedicht trigt vielmehr die
Uberschrift: ,,Geistliche Dimmerung®.

Eine weitere Schwierigkeit bei der Auslegung liegt in der Beantwor-
tung folgender Fragen: Wie erfihrt Trakl iiberhaupt die Natur, also wie
sind Wald, Wild, Abendwind, Amsel und Herbst gemeint? Sind es Be-
schreibungen, Bilder oder Symbole fiir Menschliches? Wie sieht Trakl
ein dunkles Wild? Wie vernimmt er das Verstummen der Amsel und das
Schweigen des Herbstes? Wer sind bei Trakl die Tiere? Sind sie biologi-
sche Lebewesen oder Symbole? Auch hier liegt die Antwort in einer Ab-
lehnung dieser scheinbar selbstverstindlichen Alternative.

Trakls Tiergestalten® sind weder Symbole noch zoologische Typen; es
sind Tiere, die Trakl erlebt hat und denen er begegnet ist — aber so, da3
sie sich einfiigen in jenen Bereich, den Trakl hier ,,Geistliche Dimme-
rung® nennt. Die Schwierigkeit besteht ja gerade darin, das Wild, den
Herbst, die Amsel zu sagen, ohne symbolisch oder biologisch-naturali-
stisch zu reden. Deswegen ist es das Wild, aber das dunkle Wild der
geistlichen Dammerung. Deswegen ist es die Amsel, aber eben die in der
geistlichen Dammerung verstummte Klage der Amsel; so ist es der
Herbst, aber die sanften Floten des Herbstes. Weder ist die geistliche
Dadmmerung ein alles umfassender Horizont fiir Symbole noch eine zoo-
logische Uberkategorie. Die Beziehungen freilich zwischen Wild, Amsel,
Herbst zu ihrer jeweiligen Erfahrbarkeit und Gestaltung, die Beziehung

* Vgl. I. Zuberbiihler, Riickgang in verfallene Idyllen. In: Neue Ziircher Zeitung vom 17./18,
12. 1983 (Fernausgabe); ebenso Heinz Rélleke, Zivilisationskritik im Werk Trakls. In: G.
Trakl, Text und Kritik. Bd. 4/4a. Miinchen 41985, 67-78.

5 Vgl. W. Killy, Uber Georg Trakl. Gottingen 31967, 11. Vgl. auch K. L. Schneider, Das Bild
der Landschaft bei Georg Heym und Georg Trakl. In: Der deutsche Expressionismus. Hg. A.
Steffen. Gottingen 21970, 55-62. Hier wird diese Zweideutigkeit besonders betont.

¢ Vgl. B. Boschenstein, Motivwanderung in Trakls Gedichten. Am Beispiel des ,, Wilds“. In:
G. Trak! (s. Anm. 4) 45-52.



,,Geistliche Dammerung*’ 29

zum ,, du“ (v. 9), wie auch die Stimme der Schwester ergeben erst den Be-
zug, der nur im Gedicht fiir Trakl sagbar ist. Ihn nennt Trakl hier die
,.Geistliche Didmmerung*.

Der Bereich des Geistlichen

Das Ent-gehen

Die Gedichtiiberschrift ist mehr als eine Uberschrift; sie ist Titel und
weist auf jenen ,,geistigen Raum* hin, von dem Rilke in seinem Brief an
Erhard Buschbeck geschrieben hat. Dieser Raum umfafit den ganzen
Gedichtweg vom ersten bis zum letzten Wort, duBlerlich auch angezeigt
in der einzigen wichtigen Wiederholung und zugleich Weiterfiithrung
von der ,,geistlichen Dammerung* zur ,,geistlichen Nacht®.

Das Wort ,,geistlich“ gehort zu den zentralen Worten der Dichtung
Trakls’. Dabei wird stets betont, daBB mit diesem Wort weder die kirchli-
che Geistlichkeit noch das Rationale, noch das Gegenteil des Sinnenhaf-
ten und auch nicht Metaphysisches gemeint sein kann. Vielmehr wird es
erliutert im Zusammenhang mit anderen Worten wie ,.blau®, ,heiter*
oder gedeutet als ,, AuBler-sich-sein® (,,Geist* hédngt etymologisch mit
,»Gischt” zusammen). Die beiden Worte ,,geistlich® und ,,Dimmerung*
(bzw. ,,Nacht*) erldutern sich gegenseitig. Die geistliche Ddmmerung ist
nur erfahrbar und ist nur geistlich, sofern sie Ddmmerung sein kann,
also Vor- und Ubergang zur Nacht. Der Bereich des Geistlichen ist we-
der subjektiv (im Dichter oder im Leser) noch objektiv (im Gedicht oder
im einzelnen Ding). Dieser Bereich wird im Gedicht gerade nicht reflek-
tiert; in dieser ganzen Dimension gibt es kein kausales Vorher oder
Nachher, eher begrenzen und erfiillen die Dinge und die Gestalten den
geistlichen Bereich. Im Ubergang zwischen Ddmmerung und Nacht er-
scheinen Wild, Wind, Amsel, das ,,du“ und die Schwester. Im Gedicht
werden Grenzerfahrungen genannt: Das Wild begegnet am Saum des
Waldes; der Abendwind endet leise; die Amsel verstummt; die Fldten
schweigen. Und gerade in diesem Grenzgang und in diesem Untergehen
erscheinen nochmals neu die Dinge. Sie werden erfahrbar, indem sie
entgehen, und dieses Entgehen selbst ist der Bereich des Geistlichen, der
aufscheint zwischen Ddmmerung und Nacht.

Die Dimmerung entgeht in die Nacht, und so erst geht die Nacht auf.
So wird von Trakl im Vorgang des Entgehens der Bereich der geistlichen

7Vgl. E. Lachmann, Kreuz und Abend. Salzburg 1954, 28-39; ebenso Martin Heidegger,
Unterwegs zur Sprache. Pfullingen 41971, 35-82, bes. 58f.



Gerhard Glaser 30

Dimmerung erfahren als ein Ubergang von Anwesen ins Abwesen, das
heute an Kraft und Giiltigkeit® verloren hat und das vielleicht als ,,Abge-
schiedenheit*® neu entdeckt werden kann.

Deshalb zeigt dieses Gedicht auf jenen Bereich, den es mit der Uber-
schrift ,,Geistliche Dimmerung® nennt, und auf grundlegende Erfahrun-
gen des Ubergangs, der Grenze, des Entgehens, der Abwesenheit und
Abgeschiedenheit — freilich dies in unserer heutigen Zeit, die oftmals
nur noch Mobilitit, iibersteigernde Vermehrung, Zerstérung und Ersatz,
bloBe Vorhandenheit und Prisenz kennt.

Vergessen und Hdéren

Der Mensch gehort wesentlich in den Weg und in den Bereich der geist-
lichen Dimmerung hinein. Umgekehrt 146t sich sagen, daB der Bereich
des Geistlichen zuinnerst menschlich geprigt ist. Darauf weisen die bei-
den letzten Strophen des Gedichts hin. Wie erscheint der Mensch? Die
zwei Verben sind ,,.befahren* und ,ténen*; die Gestalten sind das ,,du*
und die ,,Schwester“. Trotz der Moglichkeit, dal3 die Vorstufe das ,,du*
auch als weibliche Gestalt erscheinen 148t (,,Befihrt sie den nichtlichen
Weiher“!® oder die Gestalt der Afra), ist im endgiiltigen Gedicht wohl
eher an eine minnliche Gestalt des ,,du”“ zu denken, etwa der ,,Bruder*,
der ,,Knabe“'! oder gar der Dichter selbst in einer Selbstanrede. So kom-
men in diesen beiden Strophen das ,,du* und die ,,Schwester* als Ent-
fernte in eine Nihe, die Trakl auch in anderen Gedichten bewuBt inten-
diert hat.

Das ,,du‘ befdhrt den Weiher, und die Beifiigungen verdeutlichen das
Bild zu einem Geschehen der Nacht. Dieses Befahren, das ,,trunken von
Mohn* ist, auf der ,,schwarzen Wolke* kann als ein ,,Vergessen* gedeu-
tet werden. Der Vorgang des Vergessens wird hier im Bild einer nichtli-
chen Kahnfahrt dargestellt. ,,Weiher“ und ,,Sternenhimmel* sind der
untere und zugleich obere Bereich des ,,UnbewuBten”. Das Vergessen
wird noch verstarkt durch den Hinweis, daB das ,,du* selbst ,trunken
von Mohn“ (man beachte die vier dunklen Laute in dieser Zeile!) ist.
Trunkenheit und Mohn verweisen ebenso auf ein Vergessen, nicht nur
biographisch auf die Rauschgiftsucht Trakls und seiner Schwester
Grete. Das Vergessen ist hier so wesentlich erfahren, daB} jeder Vergleich

8 Vgl. Theodor W. Adorno, Negative Dialektik (Gesammelte Schriften. Bd. 6). Frankfurt
1973, 365: ,,Der Wahrheitsgehall des Absenten wird gleichgiiltig®.

® Vgl. M. Heidegger (s. Anm. 7) 35-82.

" In der Reclam-Ausgabe, 196 A.

'"Ebd. 196 B9.



,,Geistliche Dammerung"“ 31

mit einer bloBen VergeBlichkeit, einer individuellen oder sozialen Ver-
driangung hinfillig wird. Vielmehr zeigt diese Fahrt des Vergessens ei-
nen Weg des Menschen im Bereich des Geistlichen. Es hilt die Erinne-
rung wach an das, was entgeht und vom Grund her abwesend ist. Trakl
vermag mit diesem Bild und mit dem Anruf des ,,du“ gerade das darzu-
stellen, was sich in der sonstigen Sprache des Alltags dem Darstellen
entzieht. Auch das Tdnen der schwesterlichen Stimme ist aus dieser Er-
fahrung moglich. Die Stimme ist ,,monden®, weil sie nicht zuerst im Be-
reich der rationalen Wachheit ertdnt, sondern im weiblichen Bereich des
Mondes, der zur ,,Riickseite* und zum Grund des bewuflten Lebens ge-
hért. Die Bezeichnung ,,monden* nimmt das Wort ,,Mohn* lautlich auf,
verweist auf den Nachtbereich, aber durch die beiden Worte ,,Stimme*
und ,tonen* wird dennoch ein Aufmerken, ein Klarwerden und die
Sprache betont. Das nicht ausgesprochene, aber gleichwohl entschei-
dende Wort lautet hier: Héren. In diesem Héren ertont allererst ,,der
Schwester mondene Stimme*.

Das Wesen des Menschen — gerade als Frau und Mann - wird von
Trak] aus dieser Erfahrung der geistlichen Dimmerung bestimmt, inner-
halb derer sich im Befahren und im Ténen verbirgt, was mit den Worten
. Vergessen“ und ,,Hoéren* bewahrt und entborgen werden soll. Das Ver-
gessen denkt Trakl hier ,,raumlich®, besser als Bezug, wenn er vom Wei-
her (Erde, Wasser, unten) und vom Sternenhimmel (Oben, Weite)
spricht; das Horen denkt Trakl als ein zeitliches Geschehen, sofern die
beiden Worter ,,immer“ und ,,monden* die Zeit mitmeinen und das
Tonen ,durch die geistliche Nacht* tont.

Der Gang des Gedichtes ist ein Weg, der verschiedene Begegnungen,
Erfahrungen und Sprachen ausmift. Der im Lesen und Horen des Ge-
dichtes vernommene Klang und Ton beruht auf der diesem Gedicht ei-
genen Erfahrung des Geistlichen. Nur insofern der Mensch diesen Weg
wandert, hilt er sich im Bereich des Geistlichen auch eigens auf. Dies ist
fiir den heutigen Menschen um so schwerer, weil er nichts mehr wahr-
haft vergessen kann — es soll ja alles gespeichert und abrufbar gemacht
werden; weil er nur noch iiber alles redet durch Information und Kom-
munikation, ohne noch wirklich héren zu kénnen.

Die Frage nach dem Christlichen

Riicknahme des Religidsen?

Die Erwartung, gerade in einem Gedicht wie ,,Geistliche Dimmerung®,
Spuren des Religidsen, Hinweise auf eine mogliche Glaubenserfahrung



Gerhard Glaser 32

und Christlichkeit Trakls zu finden, ist nicht von vornherein abzuwei-
sen.

Die erste Fassung des Gedichtes lautet in ihren beiden letzten Stro-
phen:

Mit silbernen Dornen
schligt uns der Frost,
Sterbende wir iiber Griber geneigt

Oben 16st sich blaues Gewolk;
Aus schwarzem Verfall
Treten Gottes strahlende Engel.

Die deutlichen Hinweise auf Religioses (Dornen, Griber, Gottes strah-
lende Engel) wurden in der endgiiltigen Fassung nicht beibehalten.
Diese Riicknahme 148t sich bei Trakl 6fters feststellen; beispielhaft sei
hingewiesen auf die verschiedenen Fassungen der Gedichte ,,Passion®
oder ,,Ein Winterabend®. Diese Enthaltsamkeit hat zwar zur Folge, da3
der Leser nicht mehr unmittelbar auf eine religiése Erfahrung bei Trakl
aufmerksam wird; vielmehr ist auch hier eher ,,Ddmmerung® als Tag
oder Nacht. In einer Zeit wie der heutigen, die oft in Glaubensdingen
unentschieden ist - im Sinne einer zweifachen Erfahrung, wonach Gott
abwesend oder verborgen zu sein scheint, zugleich aber unmittelbare
Gotteserfahrungen ersehnt werden —, in solch einer Zeit ist das Gedicht
,Geistliche Dimmerung” dem aufmerksamen Leser besonders nahe.
Trakls Gedicht kennzeichnet unsere Erfahrung als ,,Geistliche Damme-
rung®, wobei es auf das H6ren eher ankommt als auf ein alles informie-
rendes Reden - gerade im religiosen Bereich.

Leiden und Heilen

Die Suche nach inhaltlichen Hinweisen des Religidsen bleibt im endgiil-
tigen Gedicht ein Stiick weit vergeblich. Daf} jetzt statt der explizit re-
ligidsen Worter nur noch das Wort ,,geistlich“ dasteht, kann dazu fiih-
ren, entweder die 1. Fassung zu iiberschitzen (wenn man schon Religi6-
ses finden will) oder aber in das Wort ,,geistlich“ vieles hineinzulesen.

Vielleicht entscheidet sich aber die Zugehorigkeit Trakls zum Christli-
chen weder im expliziten Betonen einzelner Worte noch im allzu dogma-
tischen Befragen seiner Texte.

Ein anderer Weg sei deshalb vorgeschlagen: Wer die Gedichte Trakls
intensiv liest und zugleich seine Lebensgeschichte kennenlernt, der sto53t
auf zwei wesentliche Dimensionen: das Leiden und die Sehnsucht nach



,,Geistliche Didmmerung* 33

Heilung. Sind sie nicht urchristliches ,,Gestein“!?? Sind beide nicht die
tragfihigsten Briicken zwischen der Dichtung Trakls und der christli-
chen Glaubenserfahrung?

DaB freilich Leiden und Sehnsucht nach Heilung zum Kern des Ge-
dichtes von Trakl gehoren, bediirfte einer eigenen Darstellung. Dal3
beide Grunderfahrungen stets in der Nédhe zum christlichen Bereich aus-
gesprochen werden, miifite ebenfalls deutlicher aufgezeigt werden. Die
Dichtung Trakls jedenfalls hilt die Erinnerung wach an diese beiden
Bereiche des Menschen und damit ja auch des Christen, sofern Selbster-
fahrung und Gotteserfahrung zusammengehoren'?, und dies nicht nur
im Bereich des Geistes, der Freiheit usw., sondern gerade im Leiden und
in der Heilung.

Das Gedicht ,,Geistliche Ddmmerung* spricht in seiner Weise die bei-
den Bereiche des erfahrenen Leidens und der erhofften Heilung an. Die
erste und vierte Strophe nennen das Heilende, die zweite und dritte
Strophe geben Hinweise auf das Leiden. Die Mitteilbarkeit der Ge-
dichte Trakls liegt in einer Wahrheit der Lebensgesten und weniger im
Text als Struktur. Diese Lebensgesten (hier: Leiden und Heilung) wer-
den im Gedicht allererst erfahrbar, ohne daB iber sie geschrieben und
theoretisiert wird. Darin liegt ja auch ein Teil der menschlichen Anzie-
hungskraft seiner Gedichte.

Die ,,Bilder* der klagenden Amsel und der Floten des Herbstes wer-
den noch gesteigert im Verstummen und im Schweigen: die Sprache des
Leidens. Der Dichter kann sich in der Amsel wiedererkennen und tber-
schreibt ein Gedicht: ,,Gesang einer gefangenen Amsel“. Die Betonung
des ,,dunklen Wildes*“ ist ebenso ein Hinweis auf das Leiden. Auch in
anderen Gedichten wird dem Wild stets ,,ein Erleiden, eine Passion, ein
Opfer* zugeordnet. Im Entwurf heilt es noch: ,,Still verblutet am Saum
ein dunkles Wild.“!* Die Umwandlung des Wortes ,,verbluten” in ,,be-
gegnen“ deutet zugleich an, was Trakl erhofft: Begegnung als Heilung.

Eine heilende Gestalt der Ndihe

Die dritte Strophe mit dem Bild der nichtlichen Fahrt (vgl. dazu die Ge-
dichte ,,Elis“ und ,,Siebengesang des Todes*“) erinnert ja nicht an eine ro-

12 Eindringlich und klar hervorgehoben von J. B. Metz: ,,Das christliche Gottesgedichtnis
ist ja in seinem Zentrum ein Leidensgeddchtnis.“ (In: Franz X. Kaufmann / Johann B.
Metz, Zukunfisfihigkeit. Suchbewegungen im Christentum. Freiburg 1987, 142.)

13 Vgl. Karl Rahner, Selbsterfahrung und Gotteserfahrung. In: ders., Schriften zur Theologie.
Bd. 10. Einsiedeln 1972, 133-144; ferner: Transzendenzerfahrung und Gotteserfahrung aus
katholisch-dogmatischer Sicht. In: ders., Schriften zur Theologie. Bd. 13. Zirich 1978,
207-225.

4 In der Reclam-Ausgabe, 195 B 2.



Gerhard Glaser 34

mantische Bootsfahrt im Mondschein, sondern ist eine Fahrt ins nichtli-
che Vergessen. Es ist wirklich ein Leidens-Bild. Zwar erscheinen Trun-
kenheit und Sternenhimmel wie Moglichkeiten, das Leiden zu ertragen,
aber der Grundton der Passion bleibt. Die klangliche Nihe von ,,Mohn*
und ,,monden”, die bildliche Nihe von ,Sternen“ und ,,Stimme* sind
hingegen Spuren des Heilen. Trakl dichtet die Erfahrung der Heilung
als Tonen. Das ,,Stille“ der ersten Zeile hallt wider im trostvollen ,,im-
mer® (v. 12); die geistliche Ddmmerung erfiillt sich in der geistlichen
Nacht, die Klangraum und Klangzeit fiir das Ténen der mondenen
Stimme der Schwester bereithilt. Die Schwester ist die fiir Georg Trakl
mitleidenste und darin zugleich heilende Gestalt seiner Dichtung. Ihre
Nahe zum dunklen Wild, dem der Dichter begegnet, bleibt in diesem
Gedicht unausgesprochen wirklich. Die einzigartige, immer wihrende
Zusammengehdrigkeit von ,,ténen* und ,,Stimme*, von ,,Schwester” und
»monden“ verleiht dem Heilen dieser Erfahrung ihre erfahrbare Gultig-
keit. Die Schwester ist zugleich irdischer Halt, leibhaftige Erscheinung
und ins Geistliche eingefiigte, entgangene Gestalt. Sie ist als Frauenge-
stalt's fiir Trakl (auch in seiner Lebensgeschichte gegeniiber und mit sei-
ner Schwester Grete) die erfahrene und zugleich uneinholbare Darstel-
lung des Weiblichen. Wenn das Geistliche der Ddmmerung und der
Nacht eine Heils-Gestalt erscheinen 148t, dann ist es fiir Georg Trakl je-
denfalls die Gestalt der Schwester. Deshalb wird sie in den letzten Ge-
dichten Trakls ,,Klage* und ,,Grodek* angerufen und genannt. Ihre dem
Horen mogliche Néhe in allem Vergessen (Ferne, Entgehen) gewihrt
dort Hoffnung, wo die explizit christlichen Nennungen fiir Trakl erfahr-
bar nicht hinreichen, wo aber zugleich im letzten Uberschritt doch wie-
der (vom Glauben her) Heil sich nidhert. Im Brief an Ludwig von Ficker
aus Krakau am 27. Oktober 1914 schreibt Trakl nach dessen Besuch im
Spital: ,,Seit ihrem Besuch im Spital ist mir doppelt traurig zu Mute. Ich
fuhle mich fast schon jenseits der Welt. Zum Schlusse will ich noch bei-
figen, daB im Fall meines Ablebens, es mein Wunsch und Wille ist, da
meine liebe Schwester Grete, alles was ich an Geld und sonstigen Ge-
genstdnden besitze, zu eigen haben soll. Es umarmt Sie, lieber Freund,
innigst, Ihr Georg Trakl.“!¢

'S Zur Person der Mutter vgl. O. Basil, Trakl. Hamburg 1965, 25. Ebd. 70 auch zum Ver-
hiltnis zur Schwester. Hierhin gehéren dann die Gestalten Afra, die Ménchin, die Fremd-
lingin.

¢ Vgl. G. Trakl (s. Anm. 2) 546.





