
Säkularisierung 
Eine Herausforderung für die katholische Theologie? 

Erich Schrofner, Nürnberg 

•Säkularisierung" ist ein vielschichtiger Begriff1, dessen theologische 
Relevanz sich schon in seiner schlagwortartigen Verwendung ankündigt: 
als Bezeichnung für eine Gesellschaft, die ihre religiös-kirchliche Prä- 
gung weitgehend abgelegt hat. Zwar mußte in den kommunistischen 
Ländern die Erwartung eines natürlichen Todes der Religion in der so- 
zialistischen Gesellschaft allmählich aufgegeben werden. Auch im We- 
sten verstärkten sich die Zweifel an der These vom kontinuierlichen 
Rückgang der Religion2. Trotzdem ist die Säkularisierung ein unbestreit- 
bares Faktum unserer Gesellschaft und eine unausweichliche Heraus- 
forderung der Theologie. Die evangelischen Bemühungen um ihre theo- 
logische Bewältigung fanden ihre repräsentativste Gestalt in Friedrich 
Gogartens differenzierter, von zentralen Glaubensüberzeugungen her 
begründeten Theorie der Säkularisierung3. 

Im Gefolge der neuen Hinwendung zur Welt und zu den Menschen 
außerhalb der Kirche war auch die katholische Theologie der Konzils- 
zeit nicht nur mit dem Phänomen der säkularisierten Welt, sondern auch 
mit ihrer theologischen Deutung durch die sich rasch durchsetzende 
Theorie Gogartens konfrontiert. Sie hat sich dieser Herausforderung ge- 
stellt und in kurzer Zeit sehr unterschiedliche Wege zur Bewältigung 
dieses Problems eingeschlagen. 

1 Vgl. H. Lübbe, Säkularisierung. Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs. München 
21975; Säkularisierung. Hg. H.-H. Schrey. Darmstadt 1981. 
2 Vgl. P. L. Berger, Auf den Spuren der Engel. Die moderne Gesellschaft und die Wiederent- 
deckung der Transzendenz. Frankfurt 1970; ders., Der Zwang zur Häresie. Religion in der 
pluralistischen Gesellschaft. Frankfurt 1980; T. Rendtorff, Gesellschaft ohne Religion.? Mün- 
chen 1975. 
3 F. Gogarten, Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung als theologisches 
Problem. Stuttgart 1958. Im folgenden wird nach dem weit verbreiteten Siebenstern-Ta- 
schenbuch (Nr. 72), Hamburg 1966, zitiert. Als die wichtigsten Vorstufen zu Gogartens Sä- 
kularisierungsthese wären E. Troeltsch, D. Bonhoeffer und R. Bultmanns Entmythologi- 
sierungsprogramm zu nennen. 



Erich Schrofrier 36 

Rezeption der Säkularisierungsthese 

Christliches Weltverständnis (J. B. Metz) 

Nach früheren Ansätzen zu einer theologischen Antwort auf die weltlich 
gewordene Welt mit dem Ziel ihrer Verchristlichung auf der Grundlage 
einer neuen Offenheit und Aufgeschlossenheit ihr gegenüber4, unter- 
nimmt J. B. Metz den Schritt zu einer katholischen Theologie der Säku- 
larisierung. Seine zentrale These lautet: •Die Weltlichkeit der Welt, wie 
sie im neuzeitlichen Verweltlichungsprozeß entstand und in global ver- 
schärfter Form uns heute anblickt, ist in ihrem Grunde, freilich nicht in 
ihren einzelnen geschichtlichen Ausprägungen, nicht gegen, sondern 
durch das Christentum entstanden; sie ist ursprünglich ein christliches 
Ereignis und bezeugt damit die innergeschichtlich waltende Macht der 
,Stunde Christi' in unserer Weltsituation."5 In weitgehender Überein- 
stimmung mit Gogarten versucht Metz eine theologische Legitimierung 
der Säkularisierung durch ihre Rückführung auf bestimmte Impulse des 
christlichen Glaubens. 

Die negative Folie für die christlich begründete Weltlichkeit der Welt 
bildet das Weltbild der griechischen Antike, das von Metz durch eine 
unaufhebbare Vermischung von Göttlichem und Irdischem charakteri- 
siert wird. Ihr gegenüber sieht er im Christentum eine klare Scheidung 
von Gott und Welt, die sich in einer grundsätzlichen Entgöttlichung der 
Welt und in einer Radikalisierung der Gottheit Gottes manifestiert. Die 
neuzeitliche Verweltlichung der Welt ist demnach auch aus katholischer 
Sicht als die konsequente Verwirklichung dieses christlichen Impulses 
zu sehen, der viele Jahrhunderte lang durch das mythologisch geprägte 
Weltverständnis der Antike verdeckt und niedergehalten wurde. Ver- 
christlichung der Welt heißt in dieser Perspektive nichts anderes als ihre 
Verweltlichung und gerade nicht ihre religiöse Überhöhung oder christ- 
liche Verbrämung. Einer vollständigen theologischen Vereinnahmung 
der säkularen Welt steht bei Metz wie bei Gogarten die Kritik am Säku- 
larismus entgegen, der die Weltlichkeit der Welt ideologisch verabsolu- 
tiert und nur durch einen radikalen Gegensatz zu Religion und Christen- 
tum gewährleisten zu können meint. Seine Überwindung ist aber nach 
Metz' Überzeugung eher von der Förderung der richtigen Säkularisie- 
rung als von seiner direkten Bekämpfung zu erwarten. 

4 Vgl. G. Thils, Theologie der irdischen Wirklichkeiten. Salzburg 1956; A. Auer, Weitoffener 
Christ. Grundsätzliches und Geschichtliches zur Laienfrömmigkeit. Düsseldorf 31963. 

5 J. B. Metz,  Weltverständnis im Glauben. Christliche Orientierung in der Weltlichkeit der 
Welt heute. In: ders., Zur Theologie der Welt. Mainz 1968, 11-45, hier 16f. 



Säkularisierung 37 

Der Hauptunterschied zwischen den Säkularisierungstheorien von 
Metz und Gogarten liegt in ihrer theologischen Begründung. Während 
Gogarten sich hauptsächlich auf die paulinische Rechtfertigungslehre 
und Luthers Unterscheidung von Gesetz und Evangelium stützt, steht 
bei Metz der Schöpfungsglaube und insbesondere die Inkarnationslehre 
im Vordergrund der Argumentation. Dadurch wahrt die katholische Sä- 
kularisierungstheorie trotz inhaltlicher Übereinstimmung mit der evan- 
gelischen ihr eigenes Profil. 

Die Autonomie der Welt (Zweites Vatikanisches Konzil) 

Ihre gewichtigste Bestätigung hat die Säkularisierungstheorie im katho- 
lischen Bereich zweifellos durch das Zweite Vatikanische Konzil erfah- 
ren. Zwar findet sich in den Dokumenten des Konzils weder eine aus- 
drückliche Stellungnahme zur Säkularisierung noch auch nur die Ver- 
wendung dieses Wortes. Trotzdem lassen sich in verschiedenen Texten, 
vor allem in der Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von 
heute und im Dekret über das Laienapostolat, verschiedene Elemente 
feststellen, die es erlauben, von einer positiven Haltung des Konzils zur 
Frage der Säkularisierung zu sprechen. 

Als erstes fällt auf, daß die moderne Welt und das richtige Verhältnis 
der Kirche ihr gegenüber zu einem der vorrangigen Themen des Konzils 
wurden6. Darüber hinaus hat das Konzil die moderne Welt in ihrer 
durchgängigen Profanität, trotz ernster Warnungen vor unübersehbaren 
Gefahren und Fehlentwicklungen, insgesamt positiv eingeschätzt7, wo- 
durch es sich klar von extrem pessimistischen Stellungnahmen aus dem 
19. Jahrhundert8 abhebt. 

Was einzelne Formulierungen betrifft, enthält die Anerkennung eines 
positiven Einflusses der •neuen Verhältnisse" auf die Religion einen 
deutlichen Hinweis auf die Säkularisierungstheorie. Nach der Überzeu- 
gung der Konzilsväter •läutert der geschärfte kritische Sinn das religiöse 
Leben von einem magischen Weltverständnis und von noch vorhande- 

6 Das sogenannte •Schema 13" hat das Konzil wie kaum eine andere Vorlage beschäftigt. 
Vgl. dazu die Einleitung von K. Rahner/H. Vorgrimler, in: Kleines Konzilskompendium. 
Freiburg 151985, 423-447. 
7 Vgl. besonders die Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute, Gaudium 
et spes, im folgenden als GS zitiert. Das Dekret über das Laienapostolat, Apostolicam ac- 
tuasitatem, wird als AA zitiert. 
8 Traurige Berühmtheit haben diesbezüglich die Enzykliken Mirari vos von Gregor XVI. 
(1832), Quanta cura sowie die Syllabus genannte Sammlung von Irrtümern von Pius IX. 
(1864) erlangt. Ähnliches gilt von der Enzyklika Pascendi, die Pius X. 1907 gegen die •Mo- 
dernisten" veröffentlicht hat. 



Erich Schrofner 38 

nen abergläubischen Elementen und fordert mehr und mehr eine aus- 
drücklicher personal vollzogene Glaubensentscheidung, so daß nicht 
wenige zu einer lebendigeren Gotteserfahrung kommen"9. Die positive 
Bewertung der Säkularisierung ist allerdings begleitet von der Feststel- 
lung eines Rückgangs der religiösen Praxis und der Verbreitung antire- 
ligiöser Ideologien, was man als Abgrenzung der legitimen Säkularisie- 
rung vom Säkularismus interpretieren könnte. 

Noch deutlicher kommt die Übereinstimmung mit der Säkularisie- 
rungstheorie in der wiederholten Betonung der Autonomie der Welt im 
ganzen und der verschiedenen Lebensbereiche im einzelnen (Politik, 
Wirtschaft, Wissenschaft, Kultur usw.) zum Ausdruck10. Trotz der unbe- 
streitbaren Gefahr einer Entartung zu falscher Autonomie11 bekennt 
sich das Konzil rückhaltlos zur Eigenständigkeit, zur Eigengesetzlichkeit 
und zum Eigenwert der irdischen Wirklichkeiten und deutet mit der 
Rückführung auf den •Willen des Schöpfers"12 auch die Richtung einer 
theologischen Begründung an. 

Kritik der Säkularisierungsthese 

Die Säkularisierungsthese hat in der katholischen Theologie nicht nur 
Zustimmung und Nachahmung gefunden, sondern auch Vorbehalte und 
Kritik hervorgerufen. Dabei ist nicht so sehr an ihre pauschale Verdäch- 
tigung als gefährliches Zugeständnis an den Zeitgeist und als verkappte 
Form des Unglaubens gedacht, die von Zeit zu Zeit aus der fundamenta- 
listischen Ecke zu hören ist. Ich meine vielmehr eine Kritik, die keines- 
wegs hinter die Säkularisierungstheorie zurückfallen will, sondern über 
sie hinausgehen zu müssen behauptet. 

Die neue politische Theologie 

Der Hauptvertreter einer theologisch fundierten und weiterführenden 
Kritik ist, zumindest im deutschen Sprachraum, wiederum J. B. Metz, 
der innerhalb weniger Jahre den Schritt vom Säkularisierungstheologen 
zum Verfechter einer neuen politischen Theologie vollzogen hat. Das 
Hauptmotiv für diesen grundlegenden Wandel war die Entdeckung der 

9 GS 7. Für die meisten in diesem Text verwendeten Begriffe (Kritik, Magie, Aberglaube, 
Person, Entscheidung, Erfahrung) ist der Zusammenhang mit Aufklärung bzw. Säkularität 
offenkundig. 
'»Vgl. GS 36,41, 56; AA 1, 7. 
11 Vgl. GS41. 
12 GS 36. 



Säkularisierung 39 

gesellschaftlichen Dimension des Evangeliums und der gesellschaftskri- 
tischen Funktion der Kirche. Seine Vorbehalte richten sich vor allem ge- 
gen die Trennung von Glaube und Welt in der Säkularisierungstheorie. 
Gogarten versucht den in der Neuzeit aufbrechenden Konflikt zwischen 
dem christlichen Glauben und der modernen Welt dadurch zu lösen, 
daß er den Glauben als Befreiung des Menschen aus den Verstrickun- 
gen in eine numinös interpretierte Welt versteht und damit die Welt ra- 
dikal profan und das Heil entsprechend weltlos denkt. Als unannehm- 
bare Folge dieser Konzeption sieht Metz eine Tendenz zur Verinnerli- 
chung, Personalisierung und Privatisierung des Evangeliums auf Kosten 
seiner öffentlichen, kritischen und gesellschaftlichen Dimension. 

Die Hauptpunkte seiner Bedenken gegen die Säkularisierungstheolo- 
gie und verwandte theologische Richtungen, einschließlich ihrer Nach- 
wirkungen in den Texten des Zweiten Vatikanischen Konzils, sind in ei- 
nem Vortrag von 1966 gut zusammengefaßt. Metz bezeichnete seine 
neue theologische Position dort als •den Versuch, die Engführungen ei- 
nes rein transzendentalen, existentialen oder personalistischen Ansatzes 
in der Theologie der Welt kritisch zu überwinden, ohne dessen entschei- 
dende Einsichten zu verraten. Denn dieser Ansatz betont zwar - vor al- 
lem wo er transzendental reflektiert wird - mit Recht die grundlegende 
Bedeutung der anthropologischen Vermittlung' aller theologischen 
Weltaussagen gegenüber jeder objektivistisch-kosmologischen Welttheo- 
logie. Er ist dabei aber ständig in zwei Gefahren verstrickt: einmal in die 
Gefahr, die geschichtliche Dimension des Glaubens zu verkürzen, die 
eigentliche' Glaubensgeschichte auf die aktuell-gegenwärtige Glaubens- 
entscheidung des einzelnen einzuschränken und die Zukunft dieser Ge- 
schichte bloß als Pseudonym für die erfahrene Unverfügbarkeit je ge- 
genwärtiger existentieller Entscheidung anzusehen; zum anderen in die 
Gefahr, die gesellschaftlich-,politische' Dimension der Glaubenswirk- 
lichkeit zu verkürzen, d. h. das Glaubensverständnis zu privatisieren und 
individualistisch engzuführen. Beide Gefahren konvergieren in dem 
Trend zu einer undialektisch durchschauten ,Weltlosigkeit' des Glau- 
bens, die den bleibenden Konfliktcharakter zwischen Glaube und Welt 
nicht zu fördern, sondern eher zu entschärfen scheint."13 Die theolo- 
gische Begründung seiner Wendung ins Politische baut auf der Eschato- 
logie auf14. Sowohl von ihrer alttestamentlichen Gestalt als Verheißung 

13 J. B. Metz, Kirche und Welt im eschatologischen Horizont. In: ders., Zur Theologie der 
Welt (s. Anm. 5) 75-89, hier 76. 

14 Vgl. J. B. Metz, Gott für uns. In: Ernst Bloch zu ehren. Hg. S. Unseld. Frankfurt 1965, 
227-242; J. B. Metz, Der zukünftige Mensch und der kommende Gott. In: Wer ist das eigent- 
lich - Gott? Hg. H. J. Schultz. München 1969, 260-275. 



Erich Schrofner 40 

wie von ihrer neutestamentlichen als in Jesus von Nazareth anbrechen- 
des Reich Gottes schließt Metz auf die Notwendigkeit einer schöpfe- 
risch-kritischen Hoffnung, welche das zukünftige Heil weder bloß pas- 
siv erwartet noch aktualistisch umdeutet, sondern an seiner Durchset- 
zung gegen individuelle und strukturelle Widerstände mitarbeitet. Die- 
sem Anliegen möchte er mit der Ausarbeitung seiner neuen politischen 
Theologie dienen. 

Die Theologie der Befreiung 

Noch schärfer als die Einwände von seiten der politischen Theologie - 
und diese mit einschließend - fällt die Kritik der lateinamerikanischen 
Theologie der Befreiung an der europäischen Säkularisierungstheologie 
aus. Die Wurzel der unüberbrückbar erscheinenden Differenz zwischen 
ihnen liegt in der grundverschiedenen Fassung des Weltbegriffs selber. 
•In der Welt der Unterdrückung und in den Befreiungskämpfen an der 
Seite des Volkes stellt sich der Glaube anders dar als in der übrigen 
Welt."15 Die Befreiungstheologie sieht nicht in der wissenschaftlich- 
technischen Welt der westlichen Zivilisation die zentrale Herausforde- 
rung für die Theologie, sondern in der sozialen Welt des gesellschaftli- 
chen Gegensatzes von Reichen und Armen, von Unterdrückern und Un- 
terdrückten, von Ausbeutern und Ausgebeuteten. •Die Armen, die Ver- 
dammten der Erde haben kaum Probleme mit der Religion oder ihren 
philosophischen Voraussetzungen. Ihre Fragen richten sich vielmehr an 
die wirtschaftliche, gesellschaftliche und politische Ordnung, die sie in 
Unterdrückung hält und zu Randexistenzen macht, ebenso wie an die 
Ideologie, die das bestehende System rechtfertigt. Nur in diesem Zusam- 
menhang sind die Herausforderungen zu begreifen, mit denen der Glau- 
ben in der Welt der Ausgebeuteten konfrontiert wird."16 Folglich geht es 
in dieser Theologie •nicht um die Frage, wie man in einer mündigen 
Welt von Gott sprechen könne. Das war das Problem für die fortschritt- 
liche Theologie. Der Gesprächspartner der Theologie der Befreiung ist 
der ,Nichtmensch', das heißt alle, die in der gegenwärtigen Gesell- 
schaftsordnung nicht als Menschen gelten: ausgebeutete Klassen, margi- 
nalisierte Rassen und verachtete Kulturen."17 

Ihre theologische Begründung bezieht die Befreiungstheologie aus 
den klassischen theologischen Aussagen, an die sie jedoch mit einer ei- 

15 G. Gutierrez, Die historische Macht der Armen. München/Mainz 1984  159 
16 Ebd. 156. 
17 Ebd. 159. Die politische Theologie fällt ebenso unter die Kategorie •fortschrittliche 
Theologie" wie die Säkularisierungstheologie. 



Säkularisierung 4' 

gentümlichen Hermeneutik und einem •parteiischen" Vorverständnis 
herangeht18. Bevorzugte biblische Themen sind der Exodus in Verbin- 
dung mit dem Schöpfungsglauben, die geschichtlich uneinholbare Ver- 
heißung in Verbindung mit dem Bundesgedanken, sowie die Reich-Got- 
tes-Botschaft Jesu in Verbindung mit dem Auferstehungsglauben. Her- 
meneutisches Grundprinzip und verbindende Klammer ist der Befrei- 
ungsgedanke, der in den genannten biblischen Themen nach verschiede- 
nen Richtungen entfaltet wird19. 

Modifikation der Säkularisierungsthese 

Es geht nicht primär um Konfrontation und Kritik, sondern um die Her- 
ausstellung unterschiedlicher Schwerpunkte und divergierender Denk- 
richtungen. Es soll weder ein unvereinbarer Gegensatz konstatiert noch 
ein exklusiver Wahrheitsanspruch für die eigene Auffassung erhoben 
werden. 

Die Geltung des christologischen Dogmas 

Trotz ihrer grundlegenden Differenzen fallen politische Theologie und 
Befreiungstheologie gemeinsam unter Gogartens Verdikt des morali- 
schen Mißverständnisses des christlichen Glaubens. Er versteht darun- 
ter den auf eine Forderung zu verantwortlicher Zukunftsgestaltung re- 
duzierten Rest, der in der liberalen Theologie vom ursprünglichen Glau- 
ben übriggeblieben sei: •Aus dem Glauben und aus dem, woran er 
glaubt, wird dann so etwas wie ein Gesetz, ein Vor-bild, in dessen Nach- 
bildung die Verwaltung der Welt und die zu ihr gehörenden Entschei- 
dungen vollbracht werden sollen."20 Neben dem moralischen kennt 
Gogarten auch ein metaphysisches Mißverständnis des Glaubens, das er 
•auf die großartigste und am tiefsten durchdachte Weise in der katholi- 
schen Theologie"21 verwirklicht und mit dem moralischen Mißverständ- 
nis verbunden sieht. In der metaphysischen Auffassung des Glaubens 
werden - unter dem Einfluß des kosmologischen Dualismus der Spätan- 
tike - Heil und Verderben auf zwei substanzhaft gedachte Welten ver- 

18 Auf der dritten Vollversammlung des lateinamerikanischen Episkopats in Puebla (1979) 
hat sich diese Parteilichkeit in der Formulierung von der •vorrangigen Option für die Ar- 
men" niedergeschlagen. 
19 G. Gutierrez, Theologie der Befreiung. München/Mainz '1986. 
20 Gogarten (s. Anm. 3) 158. 
21 Ebd. 



Erich Schrofner 42 

teilt. Die Erlösung wird als naturhafter Vorgang zwischen diesen Sub- 
stanzen gedacht, der im Sakrament seinen sichtbaren Ausdruck findet. 

Dem metaphysischen Mißverständnis stellt Gogarten die aus der neu- 
testamentlichen Eschatologie gewonnene personale Auffassung gegen- 
über. Für sie ist der Glaube •eine Sache der Entscheidung, und zwar ei- 
ner, die unmittelbar und ausschließlich in der personalen Beziehung zu 
Gott gefällt wird"22. Die Welt spielt im Heilsgeschehen selber keine po- 
sitive Rolle. Die Erlösung wird gerade in der Befreiung des Menschen 
von der Welt gesehen, wenn auch nicht im Sinne des gnostischen Dua- 
lismus, sondern als Einsetzung des Menschen in die verantwortliche 
Herrschaft über die Welt, um sie in ihrer Geschöpflichkeit zu bewahren. 

Im Anschluß an Ernst Troeltsch betont Gogarten, die neuzeitliche 
Durchsetzung der moralischen Auffassung des Christentums habe nicht 
nur das metaphysische Denkmodell, sondern auch das altkirchliche 
Dogma endgültig außer Kraft gesetzt23. Es bedarf keiner besonderen Be- 
gründung, daß dieses Element der Säkularisierungstheorie von der ka- 
tholischen Theologie auf keinen Fall akzeptiert werden kann. Für sie 
nimmt unter den altkirchlichen Konzilsentscheidungen das Dogma von 
Chalkedon einen hervorragenden Platz ein. Sie anerkennt die Geltung 
der Formel •unvermischt und ungetrennt" nicht nur für die Person Jesu 
Christi, sondern verwendet sie darüber hinaus als allgemeines Prinzip 
für die Beziehung zwischen Gott und Welt. 

Es mag überraschen, daß sich auch bei Gogarten Anklänge an die 
chalkedonische Formel finden, wenn er über die Beziehung zwischen 
Heilsgeschehen und Welt spricht. Er beklagt es als •eine der verhängnis- 
vollsten Entwicklungen in der Theologie, daß man die Lehre von der 
Rechtfertigung und die von der Schöpfung voneinander getrennt hat"24. 
Mehrfach betont er, •daß für den christlichen Glauben das Verhältnis 
des Menschen zur Welt uranfänglich mit dem zu Gott verbunden ist"25. 
In Abgrenzung gegen die dualistische Gnosis heißt es, daß der Glaube 
den Menschen nicht aus seiner konkreten, geschichtlichen Welt heraus- 
ruft, sondern gerade umgekehrt in sie hinein26. Obwohl Gogarten die 
Unterscheidung zwischen der göttlichen und der irdischen Geschichte 
als •das wichtigste und eigentlichste Geschäft des Glaubens" bezeich- 

22 Ebd. 162. Die häufigen Bezugnahmen auf Bultmann dokumentieren die sachliche Über- 
einstimmung mit diesem. 
"Ebd. 156. 
24 Ebd. 71. 
25 Ebd. 72 f. 
26 Vgl. ebd. 80f. 



Säkularisierung 43 

nen kann27, versäumt er nicht hinzuzufügen, •daß er sie mit dieser Un- 
terscheidung aber auch in dem rechten Verhältnis beieinander hält"28. 

Die geschichtliche (welthaft-sakramentale) Vermittlung des Heils 

Wo liegt nun die entscheidende Differenz zwischen Gogartens Bestim- 
mung des Verhältnisses von Glaube (bzw. Heil) und Welt und der katho- 
lischen, auf dem chalkedonischen Dogma beruhenden Auffassung? 
Wenn man es nicht bei der stark vereinfachenden Gegenüberstellung 
von Schlagworten bewenden läßt, ist der Unterschied in der Tat nicht 
ganz genau festzulegen. Ich halte mich an eine schwierige, weil stark dif- 
ferenzierende Textstelle bei Gogarten: •In den hier, nämlich in seiner 
konkreten geschichtlichen Existenz, vom Menschen zu leistenden Wer- 
ken ereignet sich darum, so sagten wir schon einmal mit einer bewußt 
zugespitzten Formulierung, das von Gott verwirklichte Heil, oder es ge- 
schieht nie."29 Ein Satz, gegen den ein katholischer Theologe beim •be- 
sten" Willen nichts einwenden kann, mit Ausnahme vielleicht seiner 
Qualifizierung als •zugespitzte Formulierung". Das kann auch noch für 
die nachfolgende Präzisierung Gogartens gelten: •Nach allem bisher 
Gesagten versteht es sich von selbst, daß das nicht in der Meinung ge- 
sagt ist, als ob durch diese vom Menschen zu leistenden Werke das Heil 
verwirklicht werde."30 Liest man diese Sätze tatsächlich als •zugespitzte 
Formulierung" von dem stärker auf die Trennung von Glaube und Welt 
abhebenden Gesamtduktus her, dann bietet sich ein Denkmodell an, bei 
dem die Welt lediglich die Bühne abgibt, auf der das Heilsereignis zwi- 
schen Gott und Mensch als rein personales Geschehen31 stattfindet. Der 
Weltbezug des Heilsgeschehens scheint über die bloße Ortsangabe 
(•in") nicht hinauszugehen. 

Die katholische Theologie betont in Anlehnung an die Menschwer- 
dung Gottes stärker die welthaft-sakramentale Vermittlung des Heilsge- 
schehens. Das gilt für den individuellen Bereich mit der Hervorhebung 
der grundsätzlichen Einheit von Gottes- und Nächstenliebe und der da- 
mit verbundenen Qualifizierung des sittlichen Aktes als Heilsakt32 im 

27 Ebd. 134 unter Verwendung des Ausdrucks •unvermischt". 
28 Ebd. 136. 
29 Ebd. 203. 
30 Ebd. 
31 Vgl. oben S. 42. 
32 Vgl. K. Rahner, Über die Einheit von Nächsten- und Gottesliebe. In: ders., Schriften zur 
Theologie. Bd. 6. Einsiedeln 1965, 277-298. Die Anerkennung des sittlichen Aktes als 
Heilsakt aufrund der Gnade Gottes (291) ist die Grundlage für Rahners umstrittene These 
vom •anonymen Christen". 



Erich Schrofner 44 

Gegensatz zur Trennung von Ethik und Glaube bei Gogarten33. Das gilt 
auch für den gesellschaftlichen und kosmischen Bereich mit der Be- 
tonung der engen Verflechtung von Weltgeschichte und Heilsgesche- 
hen34 im Gegensatz zur Trennung von göttlicher und irdischer Ge- 
schichte bei Gogarten35. Während in der katholischen Theologie •ein 
sehr differenziertes gegenseitiges Bedingungsverhältnis zwischen recht- 
fertigender Gnade und Weltaufgabe des Christen"36 behauptet werden 
kann, kennt Gogarten nur eine Wirkung vom Glauben auf das Weltver- 
hältnis des Menschen, aber nicht umgekehrt. 

Auf dem Hintergrund dieser knappen Hinweise sehe ich die zentrale 
Herausforderung der katholischen Theologie durch die Säkularisie- 
rungsthese in der Frage, wie weit sie fähig und bereit ist, in Treue zu ih- 
rer Vergangenheit (•Tradition") und auf der Grundlage ihrer eigenen 
Prinzipien (•Dogmen") die Weltlichkeit der Welt uneingeschränkt ernst- 
zunehmen und das Christsein als wahre Verwirklichung des Mensch- 
seins in dieser weltlichen Welt überzeugend zur Geltung zu bringen. 
Ernsthafte und auch erfolgreiche Schritte in dieser Richtung kann man 
sowohl in der politischen Theologie als auch in der Theologie der Be- 
freiung sehen, insofern sie versuchen, von zwar unterschiedlichen, aber 
jeweils realen, säkularen Welterfahrungen ausgehend die christliche 
Botschaft als wirksames Wort in der betreffenden Situation und für die 
dort lebenden Menschen verstehbar und lebbar zu machen. 

33 Vgl. Gogarten (s. Anm. 3) 218-222. 
34 Vgl. K. Rahner, Weltgeschichte und Heilsgeschichte. In: ders., Schriften zur Theologie. Bd. 
5. Einsiedeln 1962, 115-135. Die differenzierte Zuordnung von Weltgeschichte und Heils- 
geschichte findet sich in modifizierter Form in Rahners Theologie der nichtchristlichen 
Religionen wieder. 
35 Vgl. Gogarten (s. Anm. 3) 134-142. 
36 K. Rahner, Rechtfertigung und Weltgestaltung in katholischer Sicht. In: ders., Schriften 
zur Theologie. Bd. 13. Zürich 1978, 307-323, hier 319. 




