
Der Tod - eine Lebensfrage 
Ist der Tod ein Mißerfolg der Medizin? 

Ludwig Bertsch, Frankfurt am Main 

Ob der Tod einen Mißerfolg oder eine Niederlage für die Medizin be- 
deute, ist für mich nicht nur und zuerst eine akademische Frage. Ich ver- 
binde damit eine Lebenserfahrung, die mich tief prägt. Im April 1986 
starb mein Bruder mit 54 Jahren. Ein Mann in den besten Jahren, erfolg- 
reich in seinem Beruf. Er war die ermutigende und zusammenführende 
Mitte in seiner Familie und im Kreis seiner Freunde. Fünfeinhalb Jahre 
lang war er Dialysepatient, dann erfolgte die Nierentransplantation, die, 
nach einer anfänglichen Krise, ein voller Erfolg war. Trotz zweier Kri- 
sen, die ihn an den Rand des Todes führten, empfand mein Bruder die- 
sen medizinischen Eingriff als Weg zu neuer Lebensqualität, vor allem 
auch dadurch, daß beide Krisen durch die Hilfe der Ärzte mit seiner ei- 
genen aktiven Unterstützung überwunden werden konnten. Er konnte 
wieder reisen, seinen Beruf als Manager in einem großen Unternehmen 
voll ausüben. Da wirft ihn eine Pankreatitis wieder auf das Krankenla- 
ger. Sie schwächt den ohnehin überforderten Körper sehr. Doch alles 
sieht so aus, als wäre es noch einmal zu schaffen. Ein Herzinfarkt setzt 
dann seinem Leben ein jähes Ende. 

Ich werde nie die resignative Trauer im Blick des behandelnden Arz- 
tes vergessen, als er sagte: •Wir schaffen es nicht mehr - exitus." Ist die- 
ser Tod ein Mißerfolg der Medizin? Die Frage nach dem Sinn des Todes 
bzw. - was dasselbe ist - nach dem Sinn des Lebens wird hier zur Frage 
nach dem Sinn des eigenen Berufes: durch Heilen dem Leben zu dienen. 
Ist dann der Tod das Siegel der Vergeblichkeit auf solches Bemühen? 

Die Frage nach dem Ort (und Sinn) des Todes 

Zu allen Zeiten und zum Teil auf sehr verschiedene Weise wurden Ant- 
worten auf die Frage nach dem Tod gegeben. Die einen halten es mit 
Epikur: •Das schauerlichste Übel also, der Tod, geht uns nichts an; 
denn solange wir existieren, ist der Tod nicht da, und wenn der Tod da 
ist, existieren wir nicht mehr. Er geht also weder die Lebenden an noch 
die Toten; denn die einen geht er nicht an, und die anderen existieren 
nicht mehr."1 

1 Epikur, Von der Überwindung der Furcht. Hg. O. Gigon. Zürich 21968, 101. 



Ludwig Bertsch g2 

Die These vom •natürlichen Tod" und ihre Konsequenzen 

Der sogenannte natürliche Tod ist eben dann erreicht, wenn der Mensch 
•satt an Jahren" stirbt; so wie es die Bibel zum Beispiel von Abraham 
sagt: •Er starb in hohem Alter, betagt und lebenssatt, und wurde mit sei- 
nen Vorfahren vereint." (Gen 25,8)2 

Bei dieser Todesauffassung scheint ein Dienst am Leben und an der 
Gesundheit durch ärztliche Hilfe und Eingriffe in dem Sinn gerechtfer- 
tigt zu sein, daß er das Todesereignis an den äußersten Rand einer mög- 
lichst langen und guten Lebenszeit zu schieben versucht. Hier aber stellt 
sich dem Arzt das Problem, daß die meisten Menschen auch heute noch 
zu früh sterben. Sie werden eben nicht •satt an Jahren", sondern verhun- 
gern an einem zu früh zu Ende gegangenen Leben, ohne daß die Medi- 
zin es verhindern kann. 

Die dualistische Auffassung vom Tod 

Für Plato und viele nach ihm war der Leib das Gefängnis der Seele, das 
diese möglichst radikal hinter sich lassen muß, um in Freiheit unsterb- 
lich zu sein: •Wird nicht das eben die Reinigung sein, ... daß man die 
Seele möglichst weit vom Leibe trennt und sie daran gewöhnt, daß sie 
ganz auf sich bezogen von allen Seiten her sich aus dem Leib sammelt 
und zusammenschließt und dann soweit wie möglich im Dasein jetzt 
und hernach einsam und für sich lebt, vom Leib wie aus Fesseln freige- 
worden?... Wird nun nicht dies: Lösung und Trennung der Seele vom 
Leib, als ,Tod' bezeichnet?"3 Wer dieser Todesansicht folgt, hat wenig 
oder keine Gründe, sich um die Erhaltung des Leibes und seine Gesund- 
heit zu mühen, denn dies wäre ja nur Verlängerung des Gefangenenda- 
seins und Zurückhaltung der Seele in einem Leib, den sie verlassen 
sollte. 

Als Resümee dieser Überlegungen ist festzuhalten, daß wir unter die- 
sen verschiedenen Ansichten jene finden müssen, die es uns ermöglicht, 
die Angst zu überwinden, und die Hoffnung wachsen läßt. So wie es 
wiederum Plato im Phaidon sagt: •Man muß sich hier unter den 
menschlichen Ansichten die beste aneignen und diejenige, die am 

2 •Vereinigung mit den Vorfahren" besagt, wie neueste Forschungen zeigen, nicht eine 
Hoffnung auf Weiterleben nach dem Tod, sondern spricht von einem Ritus, der damals 
üblich war. Der Leichnam des Verstorbenen wurde in die Grabhöhle auf eine Bank gelegt. 
War, etwa nach einem Jahr, alles so verfallen, daß nur noch die Gebeine übrig waren, wur- 
den diese in einer hinten gelegenen Grube der Grabhöhle zu den Gebeinen der Vorväter 
gelegt. 
3 Plato, Phaidon. In:  WW3. Darmstadt 1974, 61C. 



Der Tod 83 

schwersten zu widerlegen ist. Mit dieser muß man dann, wie auf einem 
Floß, die Fahrt durchs Leben wagen, falls man nicht sicherer und ge- 
fahrloser auf einem festeren Fahrzeug, etwa mit einem göttlichen Wort, 
fahren kann."4 

Das •festere Fahrzeug - ein göttliches Wort": 
Das christliche Todesverständnis 

Christen fahren mit einem solchen göttlichen Wort: •Nun aber ist Chri- 
stus von den Toten auferweckt worden als der Erste der Entschlafenen. 
Da nämlich durch einen Menschen der Tod gekommen ist, kommt durch 
einen Menschen auch die Auferstehung der Toten. Denn wie in Adam 
alle sterben, so werden in Christus alle lebendig gemacht werden." 
(1 Kor 15,20-22) 

Entscheidend bei diesem Wort ist, daß Paulus, wie auch andere neute- 
stamentliche Schriftsteller, hier von einem Leben des ganzen Menschen 
spricht. Dieser Mensch geht durch den Tod hindurch •mit Leib und 
Seele" und lebt vollendet als ganzer Mensch - auch in seinem Leibe. 
Der Mensch hat ja nicht nur einen Leib, er ist Leib. Und nur in dieser 
Leiblichkeit kann sein Geist zu sich, zu den Menschen und zu den Ge- 
schöpfen kommen. Sein Geist (seine Seele) ist somit immer •in Leib". 
Der Leib ist nicht Gefängnis der Seele, sondern die einzige Möglichkeit 
für den Menschen, Eindrücke aufzunehmen, sich auszudrücken, Bezie- 
hungen zu knüpfen und in Verbindung mit Menschen und Dingen zu 
bleiben. Daraus folgt eine für die Frage unseres Themas zentrale Ein- 
sicht: Alles, was dem Menschen widerfährt, gerade auch in seiner Leib- 
lichkeit, gehört so zu seiner Lebensgeschichte, daß es auch im Tod nicht 
verlorengeht. Die Geschichte des Menschen geschieht ja nicht nur und 
vor allem durch das, was er selbst tut, sondern auch durch das, was ihm 
widerfährt, was andere ihm Böses oder Gutes antun. Solches meint Pau- 
lus, wenn er sagt: •Was gesät wird, ist verweslich, was auferweckt wird, 
unverweslich. Was gesät wird, ist armselig, was auferweckt wird, herr- 
lich. Was gesät wird, ist schwach, was auferweckt wird, ist stark. Gesät 
wird ein irdischer Leib, auferweckt ein überirdischer Leib." (1 Kor 
15,42-44)5 Es wird also nicht ein sterblicher Leib gesät und eine un- 
sterbliche Seele auferweckt, sondern, und das ist das Besondere, das 

4 Ebd. 85 cd. 
5 Die deutsche Übersetzung des griechischen Neuen Testamentes mit den Termini •irdi- 
scher Leib" und •überirdischer Leib" wird dem Griechischen söma psychikön/söma pneu- 
matikön nicht gerecht. Die englische Übersetzung mit •physical body" bzw. •spiritual 
body" trifft das, worum es Paulus geht, sehr viel besser. 



Ludwig Bertsch 84 

söma psychikön, der physical body, wird wie ein Samenkorn im Tode 
eingesenkt, woraus dann ein söma pneumatikön, der spiritual body, 
wird. Dies hat entscheidende Konsequenzen für Sinn und Bedeutung 
ärztlichen Tuns und alles, was ein Mensch in und an seinem söma psy- 
chikön, seinem physical body, erfährt. Ich möchte dies an der einleitend 
geschilderten Krankheitsgeschichte meines Bruders deutlich machen: 
Ein Mensch, der fünfeinhalb Jahre lang Dialyse, eine Transplantation 
mit der Überwindung zweier lebensbedrohender Krisen durchgestanden 
hat in seinem söma psychikön, seinem physical body, der mit Leib und 
Seele ärztliche Hilfe und seine Lebenshoffnung tragende Besserung er- 
fahren hat, dessen söma pneumatikön, spiritual body, ist durch den Tod 
hindurch unauslöschlich von dieser Erfahrung geprägt. Diese Erfahrung 
ist so für immer aufgehoben als eine positive Qualität seines söma pneu- 
matikön, seines spiritual body, in das sein söma psychikön, sein physical 
body, durch den Tod hindurch verwandelt worden ist. Es sei gestattet, 
dies so persönlich zu sagen, wie ich es nach dem Tod meines Bruders an 
die ihn behandelnden Ärzte geschrieben habe: •Die letzten Minuten sei- 
nes Lebens und sein Sterben werden nie mehr aus meiner Erinnerung 
getilgt werden können: der vorher angestrengte und leidende, manchmal 
schmerzerfüllte Gesichtsausdruck verwandelte sich in einen Ausdruck 
großen Friedens, innerer Harmonie, ja einer gewissen Jugendlichkeit. Es 
war mir unmittelbar bewußt, daß er den Kampf gegen die Krankheit, 
den Schmerz und den Tod nicht verloren hat, sondern durch diesen 
Kampf an das Ziel seiner und unserer Hoffnung gelangt ist." 

Auch der auferstandene Christus trägt Wunden 

Doch auch solche Erfahrung muß sich rechtfertigen lassen, besteht doch 
die Gefahr, daß hier der Wunsch der Vater des Gedankens ist. Für den 
Christen ist die Grundlage, die eine solche Überzeugung trägt, die Tat- 
sache, die das Um und Auf seines Glaubens bestimmt, daß Gott aus sei- 
ner Transzendenz heraustrat und in seinem Sohne ein wirklicher 
Mensch geworden ist, ohne aufzuhören, Gott zu sein. Der Evangelist Jo- 
hannes betont diese Wirklichkeit in seinem Evangelium unüberhörbar: 
•Das Wort ist Fleisch (sarx) geworden." (Joh 1,14) In diesem Leibe hat 
er gelitten, ist er gestorben und auferstanden. Die Auferstehungsberichte 
der vier Evangelien enthalten alle drei Schwerpunkte: Einmal wird deut- 
lich, daß der Auferstandene nicht in sein früheres Leben zurückkehrt. 
Die häufigen Anspielungen, daß die Seinen - die Apostel, die Emmaus- 
jünger, Maria Magdalena - ihn, den Auferstandenen, nicht erkennen, 
nicht wissen, daß er es ist, obwohl sie ihn sehen und sprechen hören, sa- 



Der Tod «5 

gen dies deutlich. Der auferstandene Christus hat die Schwelle des To- 
des überschritten, steht am andern Ufer, das für uns noch nicht erreich- 
bar ist, und erweist sich so als Lebendiger (vgl. Lk 24,16 und Joh 21,4). 
Das zweite Merkmal der Ostergeschichten ist, daß die Seinen den Auf- 
erstandenen als denselben erkennen, mit dem sie vorher zusammen ge- 
lebt haben und dessen grausames Ende ihnen noch vor Augen steht. Die 
Geschichte vom ungläubigen Thomas ist dafür ein sprechendes Beispiel 
(vgl. Joh 20,24-29). Thomas hält die Erfahrung der anderen Jünger, die 
Jesus, den Gestorbenen, lebend gesehen haben wollen, für unrealistisch. 
Er sagt: •Wenn ich nicht die Male der Nägel an seinen Händen sehe 
und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nägel und meine 
Hand nicht in seine Seite lege, glaube ich nicht." (Joh 20,25) Als der 
Auferstandene sich wieder in der Mitte seiner Jünger als der in einem 
neuen Leben Lebendige erweist, ruft er Thomas mit den Worten heraus: 
•Streck deinen Finger aus - hier sind meine Hände! Streck deine Hand 
aus und leg sie in meine Seite, und sei nicht ungläubig, sondern gläu- 
big!" (Joh 20,27) Die Wunden am auferstandenen Leib Jesu, die auch in 
anderen Berichten erwähnt werden, sind nicht nur und vor allem Erken- 
nungszeichen; hier wird mehr gesagt: Was Jesus in seinem söma psychi- 
kön, seinem physical body, während der Zeit zwischen Geburt und Tod 
erfahren hat, vor allem sein Leiden und sein Tod, ist für ihn Ausdruck 
einer Liebe zu den Menschen, die durch nichts, nicht einmal durch To- 
desangst und schwerstes Leid, aufgehoben werden kann. Wenn sein 
söma pneumatikön, sein spiritual body, diese in den Evangelien benann- 
ten Wunden trägt, sind sie bleibendes Symbol für diese durch nichts aus- 
zulöschende Liebe. Das dritte Merkmal der Osterberichte ist, daß diese 
Erkenntnis nur dem zuteil wird, der sich dafür vom Geist Gottes die Au- 
gen öffnen läßt. Nach den oben zitierten Worten des Auferstandenen 
soll die Berührung der Wunden ja nicht ein wissenschaftlicher Beweis 
für Thomas sein, sondern vielmehr die dringliche Aufforderung, nicht 
ungläubig, sondern gläubig zu sein. Vor allem der Evangelist Lukas 
spricht in seinen Osterberichten immer wieder davon, daß der Auferst- 
andene den Seinen die Augen für diese neue Wirklichkeit öffnet. Diese 
Erfahrung, die für die Jünger unvorhergesehen war und völlig unerwar- 
tet kam, wurde so prägend für sie und die Weitergabe ihres Glaubens, 
daß sie ihren Glauben auch vor Todesdrohungen nicht zurücknahmen, 
sondern lieber dafür gestorben sind. Solches Glaubens- und Lebens- 
zeugnis bestimmt die Weitergabe des Glaubens bis heute, wie z.B. Men- 
schen wie Edith Stein und Maximilian Kolbe bezeugen. 



Ludwig Bertsch gg 

Die Herausforderung dieses •Fahrzeuges des göttlichen Wortes" ange- 
sichts der Möglichkeiten der Medizin 

Ist also der Tod ein Mißerfolg der Medizin? Wer versucht, aus der 
christlichen Todesansicht die Frage zu beantworten, muß darauf gefaßt 
sein, daß es ihm geht wie Paulus, der vor den weisen Männern der Stadt 
Athen auf dem Areopag von seinem Glauben sprach. Es heißt in der 
Apostelgeschichte: •Als sie von der Auferstehung der Toten hörten, 
spotteten die einen, andere aber sagten: Darüber wollen wir dich ein an- 
dermal hören. So ging Paulus aus ihrer Mitte weg. Einige Männer aber 
schlössen sich ihm an und wurden gläubig." (Apg 17,32-34) Drei Men- 
schengruppen, die unterschiedlich auf die christliche Todesansicht rea- 
gieren. Die Frage läßt sich nicht wegschieben: Zu welcher Gruppe ge- 
höre ich? 

Wer eine Antwort finden will, muß sich aufmachen, diese zu suchen. 
Viele haben sich als Pilger auf den Weg durch das Tal des Todes zum 
tor des Lebens gemacht, z.B. die Ungezählten, die sich seit Jahrhunder- 
ten bis heute auf den Weg nach Santiago de Compostela machen. Nach 
langen beschwerlichen Wegen, oft tödlichen Gefahren entronnen, mit 
Gebrechen des Leibes, die die Seele niederdrücken, mit Krankheiten der 
Seele, die den Leib quälen, kommen sie am Eingang der Kathedrale zu 
dem Portico de Gloria, dem Tor der Herrlichkeit. Zunächst sehen sie, 
am mittleren Pfeiler, Jakobus, der als erster der Apostel Jesus in den 
Tod folgte. Sein Blick, der widerscheint von der Gloria, trifft sie. Über 
ihm Christus, der Herr, der Auferstandene. Er zeigt den Pilgern die 
Wunden in Seinen Händen und in Seiner Seite. Ihn umgeben Engel und 
Heilige in der Gloria, in der •der Tod nicht mehr sein wird, keine 
Trauer, keine Klage, keine Mühsal" (vgl. Offb 21,4). Indem die Pilger 
solches anschauen, treten sie, ja schleppen sie sich meist durch diesen 
Portico de Gloria in ihrem söma psychikön, ihrem physical body, hof- 
fend und wissend, daß sich im Zeichen bereits an ihnen das Wort er- 
füllt: •Dieses Vergängliche muß sich mit Unvergänglichkeit bekleiden 
und dieses Sterbliche mit Unsterblichkeit." (1 Kor 15,53) 

Solcher Weg ist ein Wagnis. Wer es auf sich nimmt, für den ist der 
Tod nicht ein Mißerfolg der Medizin, sondern das Siegel einer unzer- 
störbaren Hoffnung. 




