Das Leiden und Sterben Jesu Christi
im Zeugnis Karl Rahners

Eine Predigt*

Otto Hermann Pesch, Hamburg

_Ich hatte mich entschieden, unter euch nichts zu kennen auBler Jesus
Christus, und diesen als den Gekreuzigten®, schreibt der Apostel Paulus
an seine Gemeinde in Korinth (I Kor 2,2). Wenn irgendwo, dann gilt
dieser apostolische Grundsatz der Predigt fiir eine Predigtreihe iiber
,Das Leiden unseres Herrn Jesus Christus®. Darum kann auch nicht der
1984 im Alter von 80 Jahren heimgegangene Karl Rahner Thema dieser
Predigt sein - auch dann nicht, wenn wir ihn als den grofiten und wich-
tigsten Theologen der romisch-katholischen Kirche in der zweiten
Hilfte dieses Jahrhunderts ansehen diirfen; auch dann nicht, wenn kein
jiingerer katholischer Theologe, der in den letzten beiden Jahrzehnten
vielleicht zu neuen Ufern aufgebrochen ist, je undankbar vergessen darf,
welch sichere und stabile Briicken Karl Rahner dahin gebaut hat. Schon
gar nicht aber diirfen wir diesen Gottesdienst dazu miBbrauchen, einen
Sachvortrag iiber Karl Rahners Theologie des Leidens Jesu Christi zu
halten.

Aber etwas anderes darf und soll geschehen: Karl Rahner soll uns
Zeuge des Glaubens an unser Heil und Leben aus Jesu Tod, an unsere
Gerechtigkeit vor Gott aus Jesu Auferweckung werden. Er soll hier der
eigentliche Prediger sein. Wer ihn gekannt hat, weill zwar, wie dieser
Theologe so schwierig und kompliziert zu denken und zu formulieren
gewohnt war, daB seine Horerinnen und Horer nicht selten auf der
Strecke blieben. Nur wenige aber wissen auch, da Karl Rahner zu-
gleich in begnadeter Weise ganz einfach zu predigen verstand - wihrend

* Das Manuskript ist der Text einer Predigt, die der Verfasser - natiirlich gekiirzt - am 3. Fa-
stensonntag (,,Okuli*) 1987 in der Hauptkirche St. Michaelis zu Hamburg gehalten hat.
Die Predigt war die dritte in einer Reihe, die unter dem Gesamtthema stand: ,,Das Leiden
unseres Herrn Jesus Christus im Zeugnis bedeutender Theologen des 20. Jahrhunderts*.
AuBer Karl Rahner waren Karl Barth, Rudolf Bultmann, Dietrich Bonhoeffer, Paul Tillich
und Helmut Thielicke zu ,,Zeugen* des Leidens Jesu aufgeboten. Die anderen Prediger
waren Bischof Peter Krusche (Barth), Hauptpastor Hans-Jiirgen Quest (Bultmann, Til-
lich), Pastor Hans Hermann Hohlfelder (Bonhoeffer), Pastor Heinrich Kuhfuss (Thie-
licke). Die gesamte Predigtreihe ist als Manuskriptdruck iiber das Kirchenbiiro der Haupt-
kirche St. Michaelis (Krayenkamp 4c, 2000 Hamburg 11) erhililich. Die Redaktion



Otto Hermann Pesch 88

seiner Titigkeit in Innsbruck lange Jahre hindurch sogar Sonntag fiir
Sonntag. Die ihn dort gehort haben zehren heute noch davon.

Niemand kann sein unverwechselbares Predigtwort nachahmen. Aber
versuchen kénnen und wollen wir, ohne immer wieder seinen Namen zu
nennen, einfach mit seinen Gedanken - seinen Grundgedanken - und
sogar moglichst nahe bei seiner eigenen Art die entsprechenden Worte
zu finden, vom Leiden unseres Herrn Jesus Christus zu kiinden, zum
Glauben einzuladen, in die Liebe Jesu Christi zu rufen. Dabei miissen
wir einen weiten Weg zuriicklegen: von ,,auBen® zur Mitte des Geheim-
nisses.

Was ist der Mensch — und was sein Tod?

Wir Menschen sind zum Tode geboren, unser ganzes Leben ist ein einzi-
ger Weg in den Tod. Das weiBl die Weltweisheit der alten Griechen: ,,Ei-
nes Schattens Traum ist der Mensch®, sagt der griechische Dichter Pin-
dar.

Das weif3 die Heilige Schrift: ,,Staub bist du, zum Staub kehrst du zu-
riick” (Gen 3,19); und: ,,Des Menschen Tage sind wie Gras, er blitht wie
die Blume des Feldes. Fihrt der Wind dariiber, ist sie dahin; der Ort, wo
sie stand, weil3 nichts mehr von ihr.“ (Ps 103,15f; vgl. Ps 90,5f).

Das weil} die Kirche: ,,Gedenke, daB du Staub bist und zum Staub zu-
riickkehrst”, sagt sie uns am Aschermittwoch zum Beginn der osterli-
chen BuBzeit.

Und das weif§ unsere alltdgliche Erfahrung: Am Anfang unseres Le-
bens liegt die Zukunft wie ein Reich der unbegrenzten Freiheit vor uns;
haben wir endlich fiirs erste genug fiir unser Leben gelernt, einen Beruf
ergriffen, geheiratet, eine Familie gegriindet, dann hat sich biologisch
die Lebenskurve schon ldngst wieder nach unten geneigt, und spiitestens
von da an ist jeder Tag ein Stiick fortschreitend sich verschlieBender Zu-
kunft, ein immer enger werdender Raum freier Entscheidungen, bis
schlieBlich der Tod endgiiltig keine Moglichkeit und keine Zukunft
mehr offenlaft. Das Sterben besiegelt unsere Endlichkeit.

Aber im Unterschied zu allen anderen Geschdpfen wissen wir Men-
schen um den Tod. Darum vollziehen wir unser Leben immer im Ange-
sicht des Todes, gleichviel, ob uns der Tod immer ausdriicklich vor Au-
gen steht. Noch bei der geringsten Alltagsentscheidung wissen wir tief
innerlich, daB sie unwiderruflich geschehen ist, daBl wir nie noch einmal
vor ihr stehen werden, daB sie teilhat an der endgiiltigen Richtung, die
unser Leben nimmt. Und erst recht gilt es von den groBen Entscheidun-
gen, in denen wir nicht nur die Richtung unseres ganzen Lebens unwie-



Jesus Christus 89

derbringlich festlegen, sondern eben dies auch wollen: wenn wir unseren
Beruf wiihlen (oder ihn auch nur unter wenigen uns offenen Méglichkei-
ten buchstiblich ,ergreifen), wenn wir unseren Lebenspartner ausguk-
ken, wenn wir mehr oder weniger selbst unseren Aufenthaltsort festle-
gen, wenn wir Kinder groBziehen und alle damit verbundenen Ein-
schrinkungen bejahen, vielleicht sogar gern bejahen, wenn wir schlieB3-
lich fiir unser Alter vorsorgen und die Friichte der Vorsorge in Anspruch
nehmen, wenn wir unseren letzten Willen verfiigen. Unser Wissen um
den Tod besiegelt unser Wissen um unsere Endlichkeit, und das heil3t:
um die Grenzen unserer Freiheit, die doch von Haus aus unbegrenzte
Offenheit in die unabsehbare Zukunft hinein ist.

Was tun wir mit diesem Wissen? Wir kénnen davor erschrecken und
es erschreckt verdringen, es ertrdnken in der tagtiglichen Jagd nach
dem kleinen oder auch groBen Gliick unseres Lebens auf dieser Erde
und uns vorgaukeln, wenn wir es erlangt haben, dann wiege es den si-
cheren Tod auf, vor allem, wenn er noch weit weg scheint. ,,LaB3t uns es-
sen und trinken, denn morgen sind wir tot.* (Jes 22,13; 1 Kor 15,32) Wir
koénnen unser Todesschicksal als den zwar grausamen, aber ,,natiirli-
chen* Lauf der Welt ansehen — natiirlich, weil er nicht zu dndern ist und
diese Einsicht uns anhilt, dankbar fiir das zu sein, was das Leben uns
tatsdchlich an Gutem beschert; grausam, weil dadurch jedes menschli-
che Leben und auch alles Gute, das es erleben darf, letztlich ins Leere
lauft und vollkommen belanglos wird.

Solidaritit der Endlichkeit

Wir konnen auch, und zwar eben deshalb, an diesem Wissen um unsere
Endlichkeit verzweifeln und diese Verzweiflung in allen erdenklichen
offenen und heimlichen Formen zum Ausdruck bringen, zum Beispiel
durch die Flucht in eine alles betiubende, fiir kein weitergehendes
Nachdenken Raum und Zeit lassende Arbeit; durch die Flucht in eine
hochgemute, heldenhafte oder einfach ehrliche Selbstbescheidung in
den uns nun einmal gezogenen Grenzen; sogar durch Flucht in ein sehr
ernsthaftes ethisches Handeln nach dem Grundsatz: Wir miissen mitein-
ander solidarisch dieses Leben gestalten, auch wenn es nur eine Solida-
ritdt mit den Hoffnungslosen und Trostlosen sein kann. Selbst die Bibel
gibt zu, dal man in solcher Verzweiflung dennoch gefalB3t leben kann. Es
will ja Ausdruck der Weisheit sein, wenn der Prediger im Buch Kohelet
das Sterben des Menschen mit dem des Viehs vergleicht — und gleich-
setzt (vgl. Koh 3,18-21)! Aber kann der Glaubende so verzweifeit-he-
roisch dem Tod entgegengehen?



Otto Hermann Pesch 90

Der Glaube an Gott sagt iber die Endlichkeit und das Todesgeschick
des Menschen zwei Dinge. Zum einen: Der Glaubende darf, kann, soll
seine Endlichkeit von Gott annehmen gleichsam als Hohlform fiir seine
un-endliche Liebe. Ja, der Glaube besrehr darin, sich iiber die eigene
Endlichkeit weder zu erheben noch heldisch bei ihr zu bescheiden, son-
dern sie als von Gott geschenkte und gewihrte Endlichkeit anzuneh-
men. Glauben heillt buchstiblich, sich mit seiner Endlichkeit fallenlas-
sen in den unendlichen Abgrund, den wir Gott nennen, wissend, dal3 er
die Bodenlosigkeit einer unbegreiflichen, in alle Ewigkeit nicht auszu-
denkenden und auszuschdpfenden Liebe ist.

Zum anderen: Der Tod ist ,,der Siinde Sold“ (Rém 6,23). Nicht als ob
wir ohne Siinde nie hitten sterben miissen — es bleibt dabei, das Leben
des Menschen ist endlich und der Tod sein Ende in der Geschichte.
Aber daB3 wir es nicht fertigbringen, uns mit unserer Endlichkeit in die
unendliche Liebe Gottes fallenzulassen; dal3 der Tod uns Not macht
statt uns zum Vertrauen einzuladen; daf3 wir mit allen Tricks und allem
Raffinement immer wieder versuchen, so oder so unsere Endlichkeit zu
iiberspielen, nicht wahrhaben zu wollen, ja ihr zu entkommen — das ist
»der Siinde Sold“, ist inneres Wesen, Ausdrucksform, Darstellung der
Stinde. An der Unseligkeit und Verzweiflung unseres Sterbens kommt
heraus, dafl wir unser eigener Herr sein, dal} wir unsere Freiheit uns
nicht schenken lassen, sondern selbst erobern wollen, mit einem Wort:
daB wir mit Gott im Widerspruch leben.

Diese Not des Todes, die trickreichen Versuche, ihn zu ,,.bewiltigen®,
die Verzweiflung am letztendlichen MiBlingen all dieser Versuche wire
nur zu beheben, wenn wir das aufgeben kénnten: uns noch im Tod ei-
gentlich festhalten zu wollen, uns noch im Tod nicht loslassen zu kon-
nen, noch im Tod nur von der Freiheit leben zu wollen, die wir uns
selbst eroffnen, statt uns diejenige schenken zu lassen, die die unendli-
che Liebe Gottes uns ertffnet. Kann uns in dieser siindigen und selbst-
siichtigen Not des Todes der Tod Jesu Christi helfen? Dazu miissen wir
wieder zunichst eine Vorfrage stellen.

Wer ist Jesus Christus - und was sein Menschsein?

Wer ist Jesus Christus? Und was bedeutet die Tatsache, dal3 er Mensch
unter uns Menschen ist? Wir kdnnten, um diese Frage zu beantworten,
jetzt einen langen Weg gehen, der von den Erfahrungen der ersten Jiin-
ger Jesu und ihrer Frage: ,,Wer ist doch dieser?“, zum Bekenntnis der
jungen Kirche fiihrt: ,,Diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt, den hat
Gott zum Herrn und Messias gemacht.“ (Apg 2,36) Und: ,,Jesus Chri-



Jesus Christus 91

stus ist der Herr.” (Phil 2,11) Wir miifiten dies sogar tun, wenn wir hier
als Fragende zusammenwdiren, die Erstinformation iiber Jesus verlan-
gen. Aber auch sachlich gilt wahrhaftig: Wer Jesus Christus ist, das sa-
gen uns nicht zuerst ein kirchliches Dogma oder eine theologische Theo-
rie, sondern geschichtliche Dokumente. Dal3 Jesus eine wirkliche ge-
schichtliche Gestalt ist, anzutreffen an einem bestimmten Ort und zu
einer bestimmten Zeit der Menschheitsgeschichte und niherhin des vor-
derasiatisch-europidischen Kulturkreises, das ist sogar ganz entschei-
dend fiir die Antwort auf die Frage, was wir von ihm zu halten haben.

Dennoch gehen wir diesen langen Weg hier nicht, und das nicht nur
aus Zeitgriinden. Wir sind hier als zum christlichen Gottesdienst, also
als im Namen Jesu Christi versammelte Gemeinde. Wir haben eben das
Glaubensbekenntnis gebetet und darin von Jesus Christus gesagt, dall er
ist ,,der eingeborene Sohn Gottes, Gott von Gott, Licht vom Licht, wah-
rer Gott vom wahren Gott®. Aber ebenso haben wir bekannt: Er ist ,,um
unseres Heiles willen vom Himmel herabgestiegen, hat Fleisch ange-
nommen aus der Jungfrau Maria und ist Mensch geworden®. In diesen
Worten hat die Kirche schon zu alten Zeiten das Zeugnis der Bibel von
Jesus Christus zusammengefaflt, aufgehoben und aufbewahrt. Bis heute
héilt sie diese Worte keineswegs, wie manche meinen, fiir einen Verrat an
Jesus, fiir ein Abriicken von dem, ,,was Jesus eigentlich meinte und ge-
wollt hat®.

Freilich: Wie soll man das denn denken: ,,Gott von Gott“ - und
~Mensch geworden*? Ist die alte Kirche, als sie diese Worte in ihr Be-
kenntnis aufnahm, den Vorstellungszwiangen alter Goéttermythen erle-
gen, in denen ja auch schon davon die Rede ist, dal ein Gott in Men-
schengestalt auf Erden erscheint, womdglich geboren von einer Men-
schenfrau? Oder sind diese Worte des Bekenntnisses nicht sogar von
einem Miflbrauch des Namens Jesu gepridgt. Wer hat ein Interesse da-
ran, Jesus Christus, den Herrn der Kirche, so griindlich wie moéglich mit
dem Lichtglanz Gottes zu umgeben, damit man dann gerade in seinem
Namen um so ungehinderter auf Erden tun kann, was man will?

Nun, es war seit dem Neuen Testament zu allen Zeiten der Geschichte
der Kirche die grole Versuchung der Theologie und der Frommigkeit,
Jesus Christus so hoch wie méglich in den Himmel zu heben, ja ,,ihn in
den Himmel hinaufzujagen®, wie es einmal ein aufmiipfiger Theologie-
student in unseren Tagen ausgedriickt hat. Man sieht sozusagen nur
noch den erhdhten Christus zur Rechten des Vaters und vergi3t den
Menschen, der mit uns gelebt hat. Und als sensibler Christ kann man
das ja so unendlich gut verstehen, muf3 da keineswegs von vornherein
ungute Gedanken und Absichten unterstellen. Wenn das wirklich wahr



Otto Hermann Pesch 92

ist: Gott selbst hat unter uns Menschen gelebt, hat ,unter uns sein Zelt
aufgeschlagen®, wie der Prolog des Johannesevangeliums sagt (Joh 1, 14,
wortlich Ubersetzt), hat unsere ganze menschliche Geschichte bis zum
Tod geteilt, dann ist das doch die aufregendste Nachricht der Weltge-
schichte. Muf3 dann nicht vor altem dies immer wieder besonders unter-
strichen werden, dal} es in diesem Jesus von Nazareth nicht nur um ei-
nen groflen Gottsucher und Gottkiinder geht, auch nicht nur um den
groBten von ihnen in der Menschheitsgeschichte, sondern eben um Gott
selbst in menschlich-geschichtlicher Anschaulichkeit und Greifbarkeit?
Wie konnte man es darauf ankommen lassen, daB3 er nur als ein grof3er
Weisheitslehrer dastiinde, nur als ein neuer unter den Propheten Israels,
und wiére er auch der groBte von ihnen, nur als ein begnadeter Interpret
des gottlichen Gesetzes, und gelte er auch als der groBte Rabbi, was
heute auch israelische Schulkinder nicht selten lernen? Nein, es ist
schon verstindlich, wenn die ersten Christen, wenn die Kirche der er-
sten Jahrhunderte im Widerstand gegen heidnische und jiidische Kritik
die Mitte ihres Glaubens gerade dahin immer wieder ausdriickte: In die-
sem Menschen Jesus ist niemand anders als Gott selbst, und das uniiber-
bietbar, uniiberholbar, auf unserer Erde, in unserer Menschengeschichte
anwesend, und als der Gotmensch ist er bei seiner Kirche und durch sie
bei der Welt bis ans Ende der Zeiten.

Menschlichkeit Jesu

Und doch, so richtig das ist, und so vordringlich es in der ersten Zeit der
Kirche war, gerade das zu betonen, es hat seinen Preis an Wahrheit ge-
habt, und heute miissen wir diese liberbezahlte Wahrheit zuriickgewin-
nen, wenn der Christusglaube nicht doch in den Verdacht des Mythos
gelangen soll. Derselbe Jesus Christus, der ganz auf seiten Gottes lebt,
ist Mensch wie wir. Er hat gegessen und getrunken, und nicht nur zum
Schein! Er hat geweint und gelacht. Er war zornig und liebevoll, er
konnte libermiidet einschlafen, aber auch ganze Nichte hindurch wa-
chen, um entscheidungsvolle Stationen seines Lebens im Gebet vorzube-
reiten. Er konnte iberlegen Streitgespriache fiihren, sich aber ebenso
aufregen tber den Starrsinn seiner Zeitgenossen, die ihn nicht verstan-
den oder nicht verstehen wollten. Er hatte einen hellwachen Blick fiir
die religidsen und gesellschaftlichen Verhéltnisse seiner Zeit, es war ihm
nicht selbstverstindlich, daB} die einen auf der Sonnenseite, die anderen
im Schatten lebten, und er hat sich im Zweifelsfall immer auf die Seite
der Armen, Unterprivilegierten, Gedemiitigten und Beladenen gestelit.
Und: Er war klarsichtig genug, zu wissen, da man sich damit keine



Jesus Christus 93

Freunde macht, auch und vor allem nicht unter den als besonders
fromm Geltenden. Er hat seinen Tod kommen sehen - und hitte ihm
ausweichen kénnen. Aber um dessentwillen, was er von Gott und sei-
nem Reich zu kiinden hatte, ist er nicht ausgewichen. Er hat, wie die
Schrift sagt, ,,mit lautem Schreien und unter Trinen Gebete und Bitten
vor den gebracht, der ihn aus dem Tod retten konnte®, aber: ,,Obwohl er
der Sohn war, hat er durch Leiden den Gehorsam gelernt.” (Hebr 5,7f)

Das ist die andere Seite des Geheimnisses Jesu Christi, und nie diirfen
wir sie vergessen, nie diirfen wir sie als sozusagen erledigt betrachten im
Hinblick darauf, daf3 dieser Jesus als der Christus nun zur Rechten des
Vaters lebt und herrscht; nie diirfen wir diese volle Menschlichkeit, die
er mit jedem von uns teilt, gleichsam aufsaugen lassen von dem, was un-
ser Glaube von seinem Sein bei Gott, von seiner, wie das Bekenntnis
sagt, ,, Wesensgleichheit* mit Gott sagt.

Wenn wir dieses doppelte Zeugnis der Schrift und des Bekenntnisses
von Jesus Christus ganz ernst nehmen, keine Seite auf Kosten der ande-
ren zuwenig betonen, dann miissen wir sagen: Eben in diesem seinem
vollen Menschsein tritt zutage, was das Glaubensbekenntnis von seinem
Gottsein sagt. Und umgekehrt: Was die Gortheit Jesu ist, erklirt sich fiir
unser Nachdenken nicht durch irgendeine Anleihe bei heidnischen Got-
termythen, sondern durch den aufmerksamen Blick darauf, wie Jesus
nach den historischen Zeugnissen, die wir liber ihn haben, voll und ganz
Mensch war.

Koénnen wir noch einen Schritt weitergehen? Wir kénnen es. Jesus
war ja — wie jeder Glaubende — Mensch vor Gott, Mensch in der Bin-
dung an Gott. Und das heiBt: Er war ein Mensch, der wie wir alle seine
menschliche Freiheit hatte, aber: sie ganz in den Gehorsam gegen Gott
sozusagen investierte, noch genauer: der seine offene Freiheit voll und
ganz von Gott fiillen lieB. Aber nun mit einem gewaltigen Unterschied
zu uns! Wihrend es uns auch bei allem goldenen guten Willen immer
nur mit halben Herzen gelingt, uns in Freiheit ganz an Gott auszuliefern,
an Gott zu verschenken, war Jesu Leben der reine Gehorsam gegen Gott
in Person. In dieser Reinheit seines Gehorsams, seines SendungsbewuBt-
seins und seines dementsprechenden Handelns wird Gott selbst, seine
Liebe, seine Vergebung, sein Mitsein mit den selbstsiichtigen, halbherzi-
gen, siindigen Menschen gegenwirtig und anschaulich. Mit seiner Sen-
dung, das ,,Reich Gottes®, also die unwiderrufliche und reuelose Zu-
wendung Gottes zu den Menschen, zu verkiinden, war er so eins, dafl er
beanspruchen konnte, die Entscheidung fiir Gott falle an der Entschei-
dung fiir seine Person. Gottes Liebe zu uns wird darin offenbar, wie Je-
sus ganz und gar fiir Gott da ist.



Ornto Hermann Pesch 94

Wir lernen daraus etwas ganz Entscheidendes: Die menschliche Frei-
heit macht Gott um so mehr anschaulich, der Mensch wird also um so
mehr buchstéblich Bild Gottes, je mehr er seine Freiheit in reinem Ge-
horsam gegen Gott verbraucht, je mehr er also ganz von Gott und nur
von Gott abhingig sein will. Und umgekehrt: Je mehr Gottes unendli-
che Freiheit einen Menschen ergreift und in ihm in Erscheinung tritt als
Hoffnungsziel aller menschlichen Freiheit, um so mehr wird dieser
Mensch ganz und gar von Gott ,,abhingig” bis dahin, da wir sagen
koénnen: Dieser Mensch ist eins mit Gott. In Jesus Christus enthiillt sich
uns, wie Gott den Menschen als sein Bild gedacht hat.

Was darum immer der Glaube iiber den Menschen zu sagen hat, gip-
felt darin, dal wir sagen diirfen: Der Mensch ist Schwester und Bruder
Jesu Christi, er ist, wie schon die alten Kirchenviter sagten, ,,Sohn im
Sohne*.

Von hierher lenken wir zuriick zu unserem Thema: Was bedeutet es,
wenn nun Jesus Christus, dieser einzigartige Mensch, der darum das Ur-
bild des Menschen vor Gott ist, stirbt?

Was ist dieses Menschen Tod - und was sein Heil fiir uns?

Um das gottmenschliche Geheimnis Jesu zu erahnen, etwas von ihm zu
begreifen, mullten wir von seiner Freiheit reden, die ganz Gehorsam
war, volle Selbstpreisgabe an den Willen des Vaters. Eben davon hatten
wir aber auch zu reden, wo wir vom Tod des Glaubenden sprachen, der
ganz darin besteht, sich in freiem Einverstindnis fallenzulassen in den
Abgrund der Liebe Gottes. Offenbar gehdren Tod und Freiheit zusam-
men. So oder so ist das Sterben unser letztes menschlich-freies Tun: ent-
weder im letzten, ohnmachtigen, aber hochmiitigen Protest gegen eine
menschliche Grundsituation, an der alle eigenméchtige Gestaltungskraft
des Menschen endet; oder in der willigen Annahme dieser Situation als
letztem und endgiiltigem Ausdruck dafiir, daB wir Menschen nicht von
uns selbst und unserer eigenen Macht leben. In diesem Sinne aber ist
Sterben dann die letzte Tat unseres Glaubens.

Denn wenn wir glauben, so bedeutet das: Wir wissen, und wir sind
hoffend einverstanden damit, dal wir am Grund unserer Existenz passiv
sind, solche, die empfangen — das Leben als Geschenk aus unendlicher
Liebe empfangen. Darum diirfen wir uns im Sterben loslassen, diirfen
wir diese Ohnmacht sozusagen als letzte, drastische Demonstration der
wirklichen Zusammenhinge unseres Lebens verstehen und darum als
letzte Bewédhrungsprobe unseres Glaubens. Eben dies lebt uns der lei-
dende und sterbende Herr vor. Er, dessen ganzes Leben Gehorsam und



Jesus Christus 95

Selbstauslieferung an die Verfiigung Gottes war, wehrt den Tod - sogar
den gewaltsamen Tod - nicht ab, sondern macht ihn, bis in die schrei-
ende Klage seiner Gottverlassenheit hinein, zur letzten und konsequen-
ten Tat seiner Hingabe an Gott.

Also doch nur der Tod eines grofien Gottsuchers, eines gro3en Glau-
benden? Doch nur ein Leitbild, das, weil unerreichbar, am Ende mehr
entmutigt als lockt? Nein, es ist in zweifacher Hinsicht unendlich mehr.
Denn der hier stirbt, tut es als derjenige, der durch seine reine Hingabe
ganz mit Gott eins ist. Der in seinem ganzen Leben, Reden und Handeln
nur fiir Gott und seine Sache da ist, und das heiB3t: der ganz darin auf-
geht, Gottes liebendes und vergebendes Mitsein mit den Menschen, das,
was er die ,,Herrschaft Gottes“ genannt hat, zu verkiinden, darzustellen,
erfahren zu lassen und sogar mit denen, die sich auf ihn einlieen, zu
feiern. Man denke nun nur einmal einen einzigen Augenblick, er wire
vor dem Tode geflohen, er hitte, in klarer Einschidtzung dessen, was ihn
in Jerusalem erwartete, es vorgezogen, in seiner Heimat Galilda zu blei-
ben. Dann wiire alles, was er von Gott her in die Welt gebracht hitte, in
der Schwebe geblieben, die Menschen hétten es auf die Dauer nur als ei-
nen schonen Traum verstehen kénnen, zu schon, um wahr zu sein.

Erst mit dem Weg Jesu zum Tod bekommt die Sache Gottes, fir die
Jesus vor Gott und fiir uns Menschen einsteht, ihren vollen und buch-
stiblich blutigen Ernst: daB3 die Liebe Gottes der mit sich selbst nicht
zurechtkommenden Menschheit bedingungslos gilt. Darum miissen und
diirfen wir es gerade im Blick auf den 7od Jesu so verstehen: In Jesus
Christus ist Gottes Heilswort, das Wort seiner vergebenden Liebe end-
giiltig uns zugesagt. Und damit ist unserem eigenen Leben und Sterben
zugesagt, daB sie nicht in die kalte Leere der Gleichgiiltigkeit ausrinnen,
sondern eingehen in die Endgiiltigkeit des Lebens Gottes, in der alles
gerettet und vollendet ist, was unsere Freiheit aus den Geschenken die-
ses unseres ,,Lebens zum Tode* gestalten durfte.

Siegreicher Tod

Aber ist das alles nur Angebot, bei dem offenbleibt, ob wir Menschen
zugreifen? Hat Gott in dem Wort seiner Liebe, das Jesus Christus in Per-
son ist, nur einen Ruf in die Welt hinausgehen lassen und muf3 nun war-
ten, ob von den Menschen das Echo kommt? Steht nach wie vor auf
dem Spiel, ob sein Wort sich tatsdchlich auch durchsetzt in den Herzen
der Menschen? Nein - und hier kommt der andere Gesichtspunkt ins
Spiel, der Jesu Tod iiber das bereitwillige Sterben jedes grofen Glau-
benden hinaushebt: Gott hat diesen Sterbenden, der in seinem Leben so



Otto Hermann Pesch 96

ganz mit seiner Sache eins war, aus dem Tod errettet, er hat ihn aufer-
weckt; er hat sein gerettetes Leben zur Erfahrung gebracht bei den Jiin-
gern, die dann seine Zeugen wurden, so daB dieselbe Erfahrung auch
heute noch die unsere werden kann. Kein Karfreitag ohne Ostern! Kein
Glaube an Jesu Sterben als das endgiitige VerheiBungswort Gottes an
uns ohne das Bekenntnis, da3 dieses VerheiBungswort siegreich ist in der
Welt, weil es schon ein fir allemal angenommen isz. Denn Jesus in sei-
nem Sterben und in seiner Auferweckung steht nicht nur fiir Gott vor
uns, sondern auch fiir uns vor Gott. Das meint der Apostel, wenn er
sagt: ,,Um unserer Gerechtigkeit willen ist er auferweckt worden.“ (Rom
4,25)

In Leben und Sterben bauen wir, wenn wir an Jesus glauben, nicht
auf ein Angebot, ungewifl, ob die Menschheit, ob wir selbst es wirklich
annehmen; wir vertrauen auf einen Sieg, der schon errungen isz. Hier
geht die Predigt vom Leiden unseres Herrn Jesus Christus iiber in die
Osterpredigt. Deshalb brechen wir hier ab und besinnen uns noch kurz
auf drei konkrete Konsequenzen.

Jesu Tod - und unser Leben zum Tode

Unser Glaube, die Bereitschaft unserer Freiheit, sich ganz an Gott weg-
zugeben, ist immer nur halbherzig. Selbst wenn wir einmal in einer feier-
lichen Form versuchen, gleichsam alles auf eine Karte zu setzen, ein fiir
allemal unsere Entscheidung fiir Gott zu treffen und gegen die Anbetung
vor dem eigenen Gotzenbild, zum Beispiel bei einer Erneuerung unseres
Taufversprechens und unseres Glaubensbekenntnisses oder bei einem
Vorgang, wie ihn die katholische Kirche unter dem Namen »Weihege-
bet* kennt, selbst da wissen wir nie, ob unser innerer Widerwille gegen
Gott uns nicht einen Streich spielt und uns gerade das nicht wirklich
und unwiderruflich gelingt, was wir eben dann wollen. Wir kénnen un-
sere totale Grundentscheidung fiir Gott im Glauben immer nur im
Nacheinander einzelner Anldufe aufbauen - und also auch immer wi-
derrufen. Und doch kann es das geben, wenngleich nie mit Sicherheit
festzustellen: Augenblicke in unserem Leben, wo unsere Bindung an
Gott so unzerreiBBbar wird, daf} alles, was dann im weiteren Verlauf des
Lebens noch folgt, nur etwas Ahnliches ist wie das Auszihlen eines
Wahlergebnisses, das ja auch lingst feststeht, bevor man weil}, wie es
ausgegangen ist.

Denken wir ganz konsequent, dann diirfen wir sagen: Dieser Augen-
blick, da so etwas gelingt, da unsere Selbstpreisgabe an Gott wahrhaft
endgiiltig wird, obwohl wir das bestenfalls viel spiter mit GewiBheit se-



Jesus Christus 97

hen kénnen - das ist dann, im Licht des Glaubens betrachtet, der Tod,
lange bevor wir aufs Sterbebett gelegt werden oder vielleicht sogar ge-
waltsam umkommen. Die Folge: Darauf miiten wir es anlegen, so ge-
storben zu sein, bevor wir sterben. So leben in einem Glauben, der end-
giiltig werden will, das heif3t christlich leben auf den Tod hin. Wann
dann das biologische Ende kommt, und ob wir in diesen letzten Tagen
und Stunden dann noch Herr unseres Geistes und unserer Sinne sind,
das ist dann gar nicht mehr wichtig. Es ist ja nur - wie die Auszdhlung
eines Wahlergebnisses, das langst feststeht!

Und offenkundig hat unser Herr Jesus Christus auf seinem Weg in
Leiden und Tod auch solche Entscheidungsstunden gekannt und uns
vorgelebt. Miissen wir es denn nicht so verstehen, wenn wir sein Wort le-
sen: ,,Der Menschensohn wird den Menschen ausgeliefert, und sie wer-
den ihn téten“ (Mk 9,31)?

Sterbeerfahrung Fasten

In den Wochen der 6sterlichen BuBzeit entdecken wir neu den Wert der
Entsagung, des Verzichtes, der Beherrschung unserer Triebanspriiche.
Dies alles hat seine bedeutsame menschliche Qualitdt: als Versuch, Ab-
hingigkeiten aufzubrechen, als Chance, Freiheit der Person gegeniiber
den gesellschaftlichen Konventionen und sogar gegeniiber dem eigenen
Leib zu erfahren. Im Blick des Glaubens ist es viel mehr. Es ist ein Stiick
Vorwegnahme des Sterbens, wo wir — und ja schon lange vorher - lernen
miissen, von allem Abschied zu nehmen, um uns allein Gott anzubefeh-
len. Was der Glaube von dem sterbenden Herrn Jesus Christus lernt, das
erst gibt christlicher Askese ihren unverwechselbaren christlichen Sinn.

Und schlieBlich: Es ist nicht entscheidend, ob ein Mensch um all
diese Zusammenhiinge weil und sie bedenkt. Entscheidend ist, daB er
so lebt. Deshalb ist es moglich, daBl ein Mensch in Leben und Sterben
sich fallenldBt in das namenlose Geheimnis, das ihn trdgt und ihm im-
mer vorweg ist, und daB er darin verwirklicht, was Glaube an den ge-
kreuzigten und auferweckten Herrn Jesus Christus besagt; daB er gleich-
sam ohne Worte spricht: , Herr, gedenke meiner, wenn du in dein Reich
kommst* (Lk 23,42) — obwohl er den Namen Jesu Christi so wenig je ge-
hort hat wie den Namen des Gottes Israels**.

** Die Predigt schloB mit einem ausfiihrlichen Zitat aus Karl Rahners Gebet iiber das
7. Wort Jesu am Kreuz nach Lk 23,46 (Gebete des Lebens. Freiburg 1984, 74f) — gleichsam
der Unterschrift Rahners unter ,,seine* Predigt. Die Redaktion





