
Das Leiden und Sterben Jesu Christi 
im Zeugnis Karl Rahners 
Eine Predigt* 

Otto Hermann Pesch, Hamburg 

•Ich hatte mich entschieden, unter euch nichts zu kennen außer Jesus 
Christus, und diesen als den Gekreuzigten", schreibt der Apostel Paulus 
an seine Gemeinde in Korinth (1 Kor 2,2). Wenn irgendwo, dann gilt 
dieser apostolische Grundsatz der Predigt für eine Predigtreihe über 
•Das Leiden unseres Herrn Jesus Christus". Darum kann auch nicht der 
1984 im Alter von 80 Jahren heimgegangene Karl Rahner Thema dieser 
Predigt sein - auch dann nicht, wenn wir ihn als den größten und wich- 
tigsten Theologen der römisch-katholischen Kirche in der zweiten 
Hälfte dieses Jahrhunderts ansehen dürfen; auch dann nicht, wenn kein 
jüngerer katholischer Theologe, der in den letzten beiden Jahrzehnten 
vielleicht zu neuen Ufern aufgebrochen ist, je undankbar vergessen darf, 
welch sichere und stabile Brücken Karl Rahner dahin gebaut hat. Schon 
gar nicht aber dürfen wir diesen Gottesdienst dazu mißbrauchen, einen 
Sachvortrag über Karl Rahners Theologie des Leidens Jesu Christi zu 
halten. 

Aber etwas anderes darf und soll geschehen: Karl Rahner soll uns 
Zeuge des Glaubens an unser Heil und Leben aus Jesu Tod, an unsere 
Gerechtigkeit vor Gott aus Jesu Auferweckung werden. Er soll hier der 
eigentliche Prediger sein. Wer ihn gekannt hat, weiß zwar, wie dieser 
Theologe so schwierig und kompliziert zu denken und zu formulieren 
gewohnt war, daß seine Hörerinnen und Hörer nicht selten auf der 
Strecke blieben. Nur wenige aber wissen auch, daß Karl Rahner zu- 
gleich in begnadeter Weise ganz einfach zu predigen verstand - während 

* Das Manuskript ist der Text einer Predigt, die der Verfasser - natürlich gekürzt - am 3. Fa- 
stensonntag (•Okuli") 1987 in der Hauptkirche St. Michaelis zu Hamburg gehalten hat. 
Die Predigt war die dritte in einer Reihe, die unter dem Gesamtthema stand: •Das Leiden 
unseres Herrn Jesus Christus im Zeugnis bedeutender Theologen des 20. Jahrhunderts". 
Außer Karl Rahner waren Karl Barth, Rudolf Bultmann, Dietrich Bonhoeffer, Paul Tillich 
und Helmut Thielicke zu •Zeugen" des Leidens Jesu aufgeboten. Die anderen Prediger 
waren Bischof Peter Krusche (Barth), Hauptpastor Hans-Jürgen Quest (Bultmann, Til- 
lich), Pastor Hans Hermann Hohlfelder (Bonhoeffer), Pastor Heinrich Kuhfuss (Thie- 
licke). Die gesamte Predigtreihe ist als Manuskriptdruck über das Kirchenbüro der Haupt- 
kirche St. Michaelis (Krayenkamp 4c, 2000 Hamburg 11) erhältlich. Die Redaktion 



Otto Hermann Pesch go 

seiner Tätigkeit in Innsbruck lange Jahre hindurch sogar Sonntag für 
Sonntag. Die ihn dort gehört haben zehren heute noch davon. 

Niemand kann sein unverwechselbares Predigtwort nachahmen. Aber 
versuchen können und wollen wir, ohne immer wieder seinen Namen zu 
nennen, einfach mit seinen Gedanken - seinen Grundgedanken - und 
sogar möglichst nahe bei seiner eigenen Art die entsprechenden Worte 
zu finden, vom Leiden unseres Herrn Jesus Christus zu künden, zum 
Glauben einzuladen, in die Liebe Jesu Christi zu rufen. Dabei müssen 
wir einen weiten Weg zurücklegen: von •außen" zur Mitte des Geheim- 
nisses. 

Was ist der Mensch - und was sein Tod? 

Wir Menschen sind zum Tode geboren, unser ganzes Leben ist ein einzi- 
ger Weg in den Tod. Das weiß die Weltweisheit der alten Griechen: •Ei- 
nes Schattens Traum ist der Mensch", sagt der griechische Dichter Pin- 
dar. 

Das weiß die Heilige Schrift: •Staub bist du, zum Staub kehrst du zu- 
rück" (Gen 3,19); und: •Des Menschen Tage sind wie Gras, er blüht wie 
die Blume des Feldes. Fährt der Wind darüber, ist sie dahin; der Ort, wo 
sie stand, weiß nichts mehr von ihr." (Ps 103,15 f; vgl. Ps 90,5 f). 

Das weiß die Kirche: •Gedenke, daß du Staub bist und zum Staub zu- 
rückkehrst", sagt sie uns am Aschermittwoch zum Beginn der österli- 
chen Bußzeit. 

Und das weiß unsere alltägliche Erfahrung: Am Anfang unseres Le- 
bens liegt die Zukunft wie ein Reich der unbegrenzten Freiheit vor uns; 
haben wir endlich fürs erste genug für unser Leben gelernt, einen Beruf 
ergriffen, geheiratet, eine Familie gegründet, dann hat sich biologisch 
die Lebenskurve schon längst wieder nach unten geneigt, und spätestens 
von da an ist jeder Tag ein Stück fortschreitend sich verschließender Zu- 
kunft, ein immer enger werdender Raum freier Entscheidungen, bis 
schließlich der Tod endgültig keine Möglichkeit und keine Zukunft 
mehr offenläßt. Das Sterben besiegelt unsere Endlichkeit. 

Aber im Unterschied zu allen anderen Geschöpfen wissen wir Men- 
schen um den Tod. Darum vollziehen wir unser Leben immer im Ange- 
sicht des Todes, gleichviel, ob uns der Tod immer ausdrücklich vor Au- 
gen steht. Noch bei der geringsten Alltagsentscheidung wissen wir tief 
innerlich, daß sie unwiderruflich geschehen ist, daß wir nie noch einmal 
vor ihr stehen werden, daß sie teilhat an der endgültigen Richtung, die 
unser Leben nimmt. Und erst recht gilt es von den großen Entscheidun- 
gen, in denen wir nicht nur die Richtung unseres ganzen Lebens unwie- 



Jesus Christus 89 

derbringlich festlegen, sondern eben dies auch wollen: wenn wir unseren 
Beruf wählen (oder ihn auch nur unter wenigen uns offenen Möglichkei- 
ten buchstäblich •ergreifen"), wenn wir unseren Lebenspartner ausguk- 
ken, wenn wir mehr oder weniger selbst unseren Aufenthaltsort festle- 
gen, wenn wir Kinder großziehen und alle damit verbundenen Ein- 
schränkungen bejahen, vielleicht sogar gern bejahen, wenn wir schließ- 
lich für unser Alter Vorsorgen und die Früchte der Vorsorge in Anspruch 
nehmen, wenn wir unseren letzten Willen verfügen. Unser Wissen um 
den Tod besiegelt unser Wissen um unsere Endlichkeit, und das heißt: 
um die Grenzen unserer Freiheit, die doch von Haus aus unbegrenzte 
Offenheit in die unabsehbare Zukunft hinein ist. 

Was tun wir mit diesem Wissen? Wir können davor erschrecken und 
es erschreckt verdrängen, es ertränken in der tagtäglichen Jagd nach 
dem kleinen oder auch großen Glück unseres Lebens auf dieser Erde 
und uns vorgaukeln, wenn wir es erlangt haben, dann wiege es den si- 
cheren Tod auf, vor allem, wenn er noch weit weg scheint. •Laßt uns es- 
sen und trinken, denn morgen sind wir tot." (Jes 22,13; 1 Kor 15,32) Wir 
können unser Todesschicksal als den zwar grausamen, aber •natürli- 
chen" Lauf der Welt ansehen - natürlich, weil er nicht zu ändern ist und 
diese Einsicht uns anhält, dankbar für das zu sein, was das Leben uns 
tatsächlich an Gutem beschert; grausam, weil dadurch jedes menschli- 
che Leben und auch alles Gute, das es erleben darf, letztlich ins Leere 
läuft und vollkommen belanglos wird. 

Solidarität der Endlichkeit 

Wir können auch, und zwar eben deshalb, an diesem Wissen um unsere 
Endlichkeit verzweifeln und diese Verzweiflung in allen erdenklichen 
offenen und heimlichen Formen zum Ausdruck bringen, zum Beispiel 
durch die Flucht in eine alles betäubende, für kein weitergehendes 
Nachdenken Raum und Zeit lassende Arbeit; durch die Flucht in eine 
hochgemute, heldenhafte oder einfach ehrliche Selbstbescheidung in 
den uns nun einmal gezogenen Grenzen; sogar durch Flucht in ein sehr 
ernsthaftes ethisches Handeln nach dem Grundsatz: Wir müssen mitein- 
ander solidarisch dieses Leben gestalten, auch wenn es nur eine Solida- 
rität mit den Hoffnungslosen und Trostlosen sein kann. Selbst die Bibel 
gibt zu, daß man in solcher Verzweiflung dennoch gefaßt leben kann. Es 
will ja Ausdruck der Weisheit sein, wenn der Prediger im Buch Kohelet 
das Sterben des Menschen mit dem des Viehs vergleicht - und gleich- 
setzt (vgl. Koh 3,18-21)! Aber kann der Glaubende so verzweifelt-he- 
roisch dem Tod entgegengehen? 



Otto Hermann Pesch 90 

Der Glaube an Gott sagt über die Endlichkeit und das Todesgeschick 
des Menschen zwei Dinge. Zum einen: Der Glaubende darf, kann, soll 
seine Endlichkeit von Gott annehmen gleichsam als Hohlform für seine 
un-endliche Liebe. Ja, der Glaube besteht darin, sich über die eigene 
Endlichkeit weder zu erheben noch heldisch bei ihr zu bescheiden, son- 
dern sie als von Gott geschenkte und gewährte Endlichkeit anzuneh- 
men. Glauben heißt buchstäblich, sich mit seiner Endlichkeit fallenlas- 
sen in den unendlichen Abgrund, den wir Gott nennen, wissend, daß er 
die Bodenlosigkeit einer unbegreiflichen, in alle Ewigkeit nicht auszu- 
denkenden und auszuschöpfenden Liebe ist. 

Zum anderen: Der Tod ist •der Sünde Sold" (Rom 6,23). Nicht als ob 
wir ohne Sünde nie hätten sterben müssen - es bleibt dabei, das Leben 
des Menschen ist endlich und der Tod sein Ende in der Geschichte. 
Aber daß wir es nicht fertigbringen, uns mit unserer Endlichkeit in die 
unendliche Liebe Gottes fallenzulassen; daß der Tod uns Not macht 
statt uns zum Vertrauen einzuladen; daß wir mit allen Tricks und allem 
Raffinement immer wieder versuchen, so oder so unsere Endlichkeit zu 
überspielen, nicht wahrhaben zu wollen, ja ihr zu entkommen - das ist 
•der Sünde Sold", ist inneres Wesen, Ausdrucksform, Darstellung der 
Sünde. An der Unseligkeit und Verzweiflung unseres Sterbens kommt 
heraus, daß wir unser eigener Herr sein, daß wir unsere Freiheit uns 
nicht schenken lassen, sondern selbst erobern wollen, mit einem Wort: 
daß wir mit Gott im Widerspruch leben. 

Diese Not des Todes, die trickreichen Versuche, ihn zu •bewältigen", 
die Verzweiflung am letztendlichen Mißlingen all dieser Versuche wäre 
nur zu beheben, wenn wir das aufgeben könnten: uns noch im Tod ei- 
gentlich festhalten zu wollen, uns noch im Tod nicht loslassen zu kön- 
nen, noch im Tod nur von der Freiheit leben zu wollen, die wir uns 
selbst eröffnen, statt uns diejenige schenken zu lassen, die die unendli- 
che Liebe Gottes uns eröffnet. Kann uns in dieser sündigen und selbst- 
süchtigen Not des Todes der Tod Jesu Christi helfen? Dazu müssen wir 
wieder zunächst eine Vorfrage stellen. 

Wer ist Jesus Christus - und was sein Menschsein? 

Wer ist Jesus Christus? Und was bedeutet die Tatsache, daß er Mensch 
unter uns Menschen ist? Wir könnten, um diese Frage zu beantworten, 
jetzt einen langen Weg gehen, der von den Erfahrungen der ersten Jün- 
ger Jesu und ihrer Frage: •Wer ist doch dieser?", zum Bekenntnis der 
jungen Kirche führt: •Diesen Jesus, den ihr gekreuzigt habt, den hat 
Gott zum Herrn und Messias gemacht." (Apg 2,36) Und: •Jesus Chri- 



Jesus Christus 91 

stus ist der Herr." (Phil 2,11) Wir müßten dies sogar tun, wenn wir hier 
als Fragende zusammenwären, die Erstinformation über Jesus verlan- 
gen. Aber auch sachlich gilt wahrhaftig: Wer Jesus Christus ist, das sa- 
gen uns nicht zuerst ein kirchliches Dogma oder eine theologische Theo- 
rie, sondern geschichtliche Dokumente. Daß Jesus eine wirkliche ge- 
schichtliche Gestalt ist, anzutreffen an einem bestimmten Ort und zu 
einer bestimmten Zeit der Menschheitsgeschichte und näherhin des vor- 
derasiatisch-europäischen Kulturkreises, das ist sogar ganz entschei- 
dend für die Antwort auf die Frage, was wir von ihm zu halten haben. 

Dennoch gehen wir diesen langen Weg hier nicht, und das nicht nur 
aus Zeitgründen. Wir sind hier als zum christlichen Gottesdienst, also 
als im Namen Jesu Christi versammelte Gemeinde. Wir haben eben das 
Glaubensbekenntnis gebetet und darin von Jesus Christus gesagt, daß er 
ist •der eingeborene Sohn Gottes, Gott von Gott, Licht vom Licht, wah- 
rer Gott vom wahren Gott". Aber ebenso haben wir bekannt: Er ist •um 
unseres Heiles willen vom Himmel herabgestiegen, hat Fleisch ange- 
nommen aus der Jungfrau Maria und ist Mensch geworden". In diesen 
Worten hat die Kirche schon zu alten Zeiten das Zeugnis der Bibel von 
Jesus Christus zusammengefaßt, aufgehoben und aufbewahrt. Bis heute 
hält sie diese Worte keineswegs, wie manche meinen, für einen Verrat an 
Jesus, für ein Abrücken von dem, •was Jesus eigentlich meinte und ge- 
wollt hat". 

Freilich: Wie soll man das denn denken: •Gott von Gott" - und 
•Mensch geworden"? Ist die alte Kirche, als sie diese Worte in ihr Be- 
kenntnis aufnahm, den Vorstellungszwängen alter Göttermythen erle- 
gen, in denen ja auch schon davon die Rede ist, daß ein Gott in Men- 
schengestalt auf Erden erscheint, womöglich geboren von einer Men- 
schenfrau? Oder sind diese Worte des Bekenntnisses nicht sogar von 
einem Mißbrauch des Namens Jesu geprägt. Wer hat ein Interesse da- 
ran, Jesus Christus, den Herrn der Kirche, so gründlich wie möglich mit 
dem Lichtglanz Gottes zu umgeben, damit man dann gerade in seinem 
Namen um so ungehinderter auf Erden tun kann, was man will? 

Nun, es war seit dem Neuen Testament zu allen Zeiten der Geschichte 
der Kirche die große Versuchung der Theologie und der Frömmigkeit, 
Jesus Christus so hoch wie möglich in den Himmel zu heben, ja •ihn in 
den Himmel hinaufzujagen", wie es einmal ein aufmüpfiger Theologie- 
student in unseren Tagen ausgedrückt hat. Man sieht sozusagen nur 
noch den erhöhten Christus zur Rechten des Vaters und vergißt den 
Menschen, der mit uns gelebt hat. Und als sensibler Christ kann man 
das ja so unendlich gut verstehen, muß da keineswegs von vornherein 
ungute Gedanken und Absichten unterstellen. Wenn das wirklich wahr 



Otto Hermann Pesch 92 

ist: Gott selbst hat unter uns Menschen gelebt, hat •unter uns sein Zelt 
aufgeschlagen", wie der Prolog des Johannesevangeliums sagt (Joh 1,14, 
wörtlich übersetzt), hat unsere ganze menschliche Geschichte bis zum 
Tod geteilt, dann ist das doch die aufregendste Nachricht der Weltge- 
schichte. Muß dann nicht vor allem dies immer wieder besonders unter- 
strichen werden, daß es in diesem Jesus von Nazareth nicht nur um ei- 
nen großen Gottsucher und Gottkünder geht, auch nicht nur um den 
größten von ihnen in der Menschheitsgeschichte, sondern eben um Gott 
selbst in menschlich-geschichtlicher Anschaulichkeit und Greifbarkeit? 
Wie könnte man es darauf ankommen lassen, daß er nur als ein großer 
Weisheitslehrer dastünde, nur als ein neuer unter den Propheten Israels, 
und wäre er auch der größte von ihnen, nur als ein begnadeter Interpret 
des göttlichen Gesetzes, und gelte er auch als der größte Rabbi, was 
heute auch israelische Schulkinder nicht selten lernen? Nein, es ist 
schon verständlich, wenn die ersten Christen, wenn die Kirche der er- 
sten Jahrhunderte im Widerstand gegen heidnische und jüdische Kritik 
die Mitte ihres Glaubens gerade dahin immer wieder ausdrückte: In die- 
sem Menschen Jesus ist niemand anders als Gott selbst, und das unüber- 
bietbar, unüberholbar, auf unserer Erde, in unserer Menschengeschichte 
anwesend, und als der Gottmensch ist er bei seiner Kirche und durch sie 
bei der Welt bis ans Ende der Zeiten. 

Menschlichkeit Jesu 

Und doch, so richtig das ist, und so vordringlich es in der ersten Zeit der 
Kirche war, gerade das zu betonen, es hat seinen Preis an Wahrheit ge- 
habt, und heute müssen wir diese überbezahlte Wahrheit zurückgewin- 
nen, wenn der Christusglaube nicht doch in den Verdacht des Mythos 
gelangen soll. Derselbe Jesus Christus, der ganz auf seiten Gottes lebt, 
ist Mensch wie wir. Er hat gegessen und getrunken, und nicht nur zum 
Schein! Er hat geweint und gelacht. Er war zornig und liebevoll, er 
konnte übermüdet einschlafen, aber auch ganze Nächte hindurch wa- 
chen, um entscheidungsvolle Stationen seines Lebens im Gebet vorzube- 
reiten. Er konnte überlegen Streitgespräche führen, sich aber ebenso 
aufregen über den Starrsinn seiner Zeitgenossen, die ihn nicht verstan- 
den oder nicht verstehen wollten. Er hatte einen hellwachen Blick für 
die religiösen und gesellschaftlichen Verhältnisse seiner Zeit, es war ihm 
nicht selbstverständlich, daß die einen auf der Sonnenseite, die anderen 
im Schatten lebten, und er hat sich im Zweifelsfall immer auf die Seite 
der Armen, Unterprivilegierten, Gedemütigten und Beladenen gestellt. 
Und: Er war klarsichtig genug, zu wissen, daß man sich damit keine 



Jesus Christus 93 

Freunde macht, auch und vor allem nicht unter den als besonders 
fromm Geltenden. Er hat seinen Tod kommen sehen - und hätte ihm 
ausweichen können. Aber um dessentwillen, was er von Gott und sei- 
nem Reich zu künden hatte, ist er nicht ausgewichen. Er hat, wie die 
Schrift sagt, •mit lautem Schreien und unter Tränen Gebete und Bitten 
vor den gebracht, der ihn aus dem Tod retten konnte", aber: •Obwohl er 
der Sohn war, hat er durch Leiden den Gehorsam gelernt." (Hebr 5,7f) 

Das ist die andere Seite des Geheimnisses Jesu Christi, und nie dürfen 
wir sie vergessen, nie dürfen wir sie als sozusagen erledigt betrachten im 
Hinblick darauf, daß dieser Jesus als der Christus nun zur Rechten des 
Vaters lebt und herrscht; nie dürfen wir diese volle Menschlichkeit, die 
er mit jedem von uns teilt, gleichsam aufsaugen lassen von dem, was un- 
ser Glaube von seinem Sein bei Gott, von seiner, wie das Bekenntnis 
sagt, •Wesensgleichheit" mit Gott sagt. 

Wenn wir dieses doppelte Zeugnis der Schrift und des Bekenntnisses 
von Jesus Christus ganz ernst nehmen, keine Seite auf Kosten der ande- 
ren zuwenig betonen, dann müssen wir sagen: Eben in diesem seinem 
vollen Menschsein tritt zutage, was das Glaubensbekenntnis von seinem 
Gottsein sagt. Und umgekehrt: Was die Gottheit Jesu ist, erklärt sich für 
unser Nachdenken nicht durch irgendeine Anleihe bei heidnischen Göt- 
termythen, sondern durch den aufmerksamen Blick darauf, wie Jesus 
nach den historischen Zeugnissen, die wir über ihn haben, voll und ganz 
Mensch war. 

Können wir noch einen Schritt weitergehen? Wir können es. Jesus 
war ja - wie jeder Glaubende - Mensch vor Gott, Mensch in der Bin- 
dung an Gott. Und das heißt: Er war ein Mensch, der wie wir alle seine 
menschliche Freiheit hatte, aber: sie ganz in den Gehorsam gegen Gott 
sozusagen investierte, noch genauer: der seine offene Freiheit voll und 
ganz von Gott füllen ließ. Aber nun mit einem gewaltigen Unterschied 
zu uns! Während es uns auch bei allem goldenen guten Willen immer 
nur mit halben Herzen gelingt, uns in Freiheit ganz an Gott auszuliefern, 
an Gott zu verschenken, war Jesu Leben der reine Gehorsam gegen Gott 
in Person. In dieser Reinheit seines Gehorsams, seines Sendungsbewußt- 
seins und seines dementsprechenden Handelns wird Gott selbst, seine 
Liebe, seine Vergebung, sein Mitsein mit den selbstsüchtigen, halbherzi- 
gen, sündigen Menschen gegenwärtig und anschaulich. Mit seiner Sen- 
dung, das •Reich Gottes", also die unwiderrufliche und reuelose Zu- 
wendung Gottes zu den Menschen, zu verkünden, war er so eins, daß er 
beanspruchen konnte, die Entscheidung für Gott falle an der Entschei- 
dung für seine Person. Gottes Liebe zu uns wird darin offenbar, wie Je- 
sus ganz und gar für Gott da ist. 



Otto Hermann Pesch 94 

Wir lernen daraus etwas ganz Entscheidendes: Die menschliche Frei- 
heit macht Gott um so mehr anschaulich, der Mensch wird also um so 
mehr buchstäblich Bild Gottes, je mehr er seine Freiheit in reinem Ge- 
horsam gegen Gott verbraucht, je mehr er also ganz von Gott und nur 
von Gott abhängig sein will. Und umgekehrt: Je mehr Gottes unendli- 
che Freiheit einen Menschen ergreift und in ihm in Erscheinung tritt als 
Hoffnungsziel aller menschlichen Freiheit, um so mehr wird dieser 
Mensch ganz und gar von Gott •abhängig" bis dahin, daß wir sagen 
können: Dieser Mensch ist eins mit Gott. In Jesus Christus enthüllt sich 
uns, wie Gott den Menschen als sein Bild gedacht hat. 

Was darum immer der Glaube über den Menschen zu sagen hat, gip- 
felt darin, daß wir sagen dürfen: Der Mensch ist Schwester und Bruder 
Jesu Christi, er ist, wie schon die alten Kirchenväter sagten, •Sohn im 
Sohne". 

Von hierher lenken wir zurück zu unserem Thema: Was bedeutet es, 
wenn nun Jesus Christus, dieser einzigartige Mensch, der darum das Ur- 
bild des Menschen vor Gott ist, stirbt? 

Was ist dieses Menschen Tod - und was sein Heil für uns? 

Um das gottmenschliche Geheimnis Jesu zu erahnen, etwas von ihm zu 
begreifen, mußten wir von seiner Freiheit reden, die ganz Gehorsam 
war, volle Selbstpreisgabe an den Willen des Vaters. Eben davon hatten 
wir aber auch zu reden, wo wir vom Tod des Glaubenden sprachen, der 
ganz darin besteht, sich in freiem Einverständnis fallenzulassen in den 
Abgrund der Liebe Gottes. Offenbar gehören Tod und Freiheit zusam- 
men. So oder so ist das Sterben unser letztes menschlich-freies Tun: ent- 
weder im letzten, ohnmächtigen, aber hochmütigen Protest gegen eine 
menschliche Grundsituation, an der alle eigenmächtige Gestaltungskraft 
des Menschen endet; oder in der willigen Annahme dieser Situation als 
letztem und endgültigem Ausdruck dafür, daß wir Menschen nicht von 
uns selbst und unserer eigenen Macht leben. In diesem Sinne aber ist 
Sterben dann die letzte Tat unseres Glaubens. 

Denn wenn wir glauben, so bedeutet das: Wir wissen, und wir sind 
hoffend einverstanden damit, daß wir am Grund unserer Existenz passiv 
sind, solche, die empfangen - das Leben als Geschenk aus unendlicher 
Liebe empfangen. Darum dürfen wir uns im Sterben loslassen, dürfen 
wir diese Ohnmacht sozusagen als letzte, drastische Demonstration der 
wirklichen Zusammenhänge unseres Lebens verstehen und darum als 
letzte Bewährungsprobe unseres Glaubens. Eben dies lebt uns der lei- 
dende und sterbende Herr vor. Er, dessen ganzes Leben Gehorsam und 



Jesus Christus 95 

Selbstauslieferung an die Verfügung Gottes war, wehrt den Tod - sogar 
den gewaltsamen Tod - nicht ab, sondern macht ihn, bis in die schrei- 
ende Klage seiner Gottverlassenheit hinein, zur letzten und konsequen- 
ten Tat seiner Hingabe an Gott. 

Also doch nur der Tod eines großen Gottsuchers, eines großen Glau- 
benden? Doch nur ein Leitbild, das, weil unerreichbar, am Ende mehr 
entmutigt als lockt? Nein, es ist in zweifacher Hinsicht unendlich mehr. 
Denn der hier stirbt, tut es als derjenige, der durch seine reine Hingabe 
ganz mit Gott eins ist. Der in seinem ganzen Leben, Reden und Handeln 
nur für Gott und seine Sache da ist, und das heißt: der ganz darin auf- 
geht, Gottes liebendes und vergebendes Mitsein mit den Menschen, das, 
was er die •Herrschaft Gottes" genannt hat, zu verkünden, darzustellen, 
erfahren zu lassen und sogar mit denen, die sich auf ihn einließen, zu 
feiern. Man denke nun nur einmal einen einzigen Augenblick, er wäre 
vor dem Tode geflohen, er hätte, in klarer Einschätzung dessen, was ihn 
in Jerusalem erwartete, es vorgezogen, in seiner Heimat Galiläa zu blei- 
ben. Dann wäre alles, was er von Gott her in die Welt gebracht hätte, in 
der Schwebe geblieben, die Menschen hätten es auf die Dauer nur als ei- 
nen schönen Traum verstehen können, zu schön, um wahr zu sein. 

Erst mit dem Weg Jesu zum Tod bekommt die Sache Gottes, für die 
Jesus vor Gott und für uns Menschen einsteht, ihren vollen und buch- 
stäblich blutigen Ernst: daß die Liebe Gottes der mit sich selbst nicht 
zurechtkommenden Menschheit bedingungslos gilt. Darum müssen und 
dürfen wir es gerade im Blick auf den Tod Jesu so verstehen: In Jesus 
Christus ist Gottes Heilswort, das Wort seiner vergebenden Liebe end- 
gültig uns zugesagt. Und damit ist unserem eigenen Leben und Sterben 
zugesagt, daß sie nicht in die kalte Leere der Gleichgültigkeit ausrinnen, 
sondern eingehen in die Endgültigkeit des Lebens Gottes, in der alles 
gerettet und vollendet ist, was unsere Freiheit aus den Geschenken die- 
ses unseres •Lebens zum Tode" gestalten durfte. 

Siegreicher Tod 

Aber ist das alles nur Angebot, bei dem offenbleibt, ob wir Menschen 
zugreifen? Hat Gott in dem Wort seiner Liebe, das Jesus Christus in Per- 
son ist, nur einen Ruf in die Welt hinausgehen lassen und muß nun war- 
ten, ob von den Menschen das Echo kommt? Steht nach wie vor auf 
dem Spiel, ob sein Wort sich tatsächlich auch durchsetzt in den Herzen 
der Menschen? Nein - und hier kommt der andere Gesichtspunkt ins 
Spiel, der Jesu Tod über das bereitwillige Sterben jedes großen Glau- 
benden hinaushebt: Gott hat diesen Sterbenden, der in seinem Leben so 



Otto Hermann Pesch % 

ganz mit seiner Sache eins war, aus dem Tod errettet, er hat ihn aufer- 
weckt; er hat sein gerettetes Leben zur Erfahrung gebracht bei den Jün- 
gern, die dann seine Zeugen wurden, so daß dieselbe Erfahrung auch 
heute noch die unsere werden kann. Kein Karfreitag ohne Ostern! Kein 
Glaube an Jesu Sterben als das endgütige Verheißungswort Gottes an 
uns ohne das Bekenntnis, daß dieses Verheißungswort siegreich ist in der 
Welt, weil es schon ein für allemal angenommen ist. Denn Jesus in sei- 
nem Sterben und in seiner Auferweckung steht nicht nur für Gott vor 
uns, sondern auch für uns vor Gott. Das meint der Apostel, wenn er 
sagt: •Um unserer Gerechtigkeit willen ist er auferweckt worden." (Rom 
4,25) 

In Leben und Sterben bauen wir, wenn wir an Jesus glauben, nicht 
auf ein Angebot, ungewiß, ob die Menschheit, ob wir selbst es wirklich 
annehmen; wir vertrauen auf einen Sieg, der schon errungen ist. Hier 
geht die Predigt vom Leiden unseres Herrn Jesus Christus über in die 
Osterpredigt. Deshalb brechen wir hier ab und besinnen uns noch kurz 
auf drei konkrete Konsequenzen. 

Jesu Tod - und unser Leben zum Tode 

Unser Glaube, die Bereitschaft unserer Freiheit, sich ganz an Gott weg- 
zugeben, ist immer nur halbherzig. Selbst wenn wir einmal in einer feier- 
lichen Form versuchen, gleichsam alles auf eine Karte zu setzen, ein für 
allemal unsere Entscheidung für Gott zu treffen und gegen die Anbetung 
vor dem eigenen Götzenbild, zum Beispiel bei einer Erneuerung unseres 
Taufversprechens und unseres Glaubensbekenntnisses oder bei einem 
Vorgang, wie ihn die katholische Kirche unter dem Namen •Weihege- 
bet" kennt, selbst da wissen wir nie, ob unser innerer Widerwille gegen 
Gott uns nicht einen Streich spielt und uns gerade das nicht wirklich 
und unwiderruflich gelingt, was wir eben dann wollen. Wir können un- 
sere totale Grundentscheidung für Gott im Glauben immer nur im 
Nacheinander einzelner Anläufe aufbauen - und also auch immer wi- 
derrufen. Und doch kann es das geben, wenngleich nie mit Sicherheit 
festzustellen: Augenblicke in unserem Leben, wo unsere Bindung an 
Gott so unzerreißbar wird, daß alles, was dann im weiteren Verlauf des 
Lebens noch folgt, nur etwas Ähnliches ist wie das Auszählen eines 
Wahlergebnisses, das ja auch längst feststeht, bevor man weiß, wie es 
ausgegangen ist. 

Denken wir ganz konsequent, dann dürfen wir sagen: Dieser Augen- 
blick, da so etwas gelingt, da unsere Selbstpreisgabe an Gott wahrhaft 
endgültig wird, obwohl wir das bestenfalls viel später mit Gewißheit se- 



Jesus Christus 97 

hen können - das ist dann, im Licht des Glaubens betrachtet, der Tod, 
lange bevor wir aufs Sterbebett gelegt werden oder vielleicht sogar ge- 
waltsam umkommen. Die Folge: Darauf müßten wir es anlegen, so ge- 
storben zu sein, bevor wir sterben. So leben in einem Glauben, der end- 
gültig werden will, das heißt christlich leben auf den Tod hin. Wann 
dann das biologische Ende kommt, und ob wir in diesen letzten Tagen 
und Stunden dann noch Herr unseres Geistes und unserer Sinne sind, 
das ist dann gar nicht mehr wichtig. Es ist ja nur - wie die Auszählung 
eines Wahlergebnisses, das längst feststeht! 

Und offenkundig hat unser Herr Jesus Christus auf seinem Weg in 
Leiden und Tod auch solche Entscheidungsstunden gekannt und uns 
vorgelebt. Müssen wir es denn nicht so verstehen, wenn wir sein Wort le- 
sen: •Der Menschensohn wird den Menschen ausgeliefert, und sie wer- 
den ihn töten" (Mk9,31)? 

Sterbeerfahrung Fasten 

In den Wochen der österlichen Bußzeit entdecken wir neu den Wert der 
Entsagung, des Verzichtes, der Beherrschung unserer Triebansprüche. 
Dies alles hat seine bedeutsame menschliche Qualität: als Versuch, Ab- 
hängigkeiten aufzubrechen, als Chance, Freiheit der Person gegenüber 
den gesellschaftlichen Konventionen und sogar gegenüber dem eigenen 
Leib zu erfahren. Im Blick des Glaubens ist es viel mehr. Es ist ein Stück 
Vorwegnahme des Sterbens, wo wir - und ja schon lange vorher - lernen 
müssen, von allem Abschied zu nehmen, um uns allein Gott anzubefeh- 
len. Was der Glaube von dem sterbenden Herrn Jesus Christus lernt, das 
erst gibt christlicher Askese ihren unverwechselbaren christlichen Sinn. 

Und schließlich: Es ist nicht entscheidend, ob ein Mensch um all 
diese Zusammenhänge weiß und sie bedenkt. Entscheidend ist, daß er 
so lebt. Deshalb ist es möglich, daß ein Mensch in Leben und Sterben 
sich fallenläßt in das namenlose Geheimnis, das ihn trägt und ihm im- 
mer vorweg ist, und daß er darin verwirklicht, was Glaube an den ge- 
kreuzigten und auferweckten Herrn Jesus Christus besagt; daß er gleich- 
sam ohne Worte spricht: •Herr, gedenke meiner, wenn du in dein Reich 
kommst" (Lk 23,42) - obwohl er den Namen Jesu Christi so wenig je ge- 
hört hat wie den Namen des Gottes Israels**. 

** Die Predigt schloß mit einem ausführlichen Zitat aus Karl Rahners Gebet über das 
7. Wort Jesu am Kreuz nach Lk 23,46 (Gebete des Lebens. Freiburg 1984, 74f) - gleichsam 
der Unterschrift Rahners unter •seine" Predigt. Die Redaktion 




