
IM SPIEGEL DER ZEIT 

Der anthroposophische Weg zum Übersinnlichen 

Auch wer wenig über Anthroposophie weiß, hat heute oft eine gute Meinung 
von •den Anthroposophen". Man liegt wohl richtig, wenn man vermutet, daß 
heute von denen, die irgend etwas von der Lehre Rudolf Steiners gehört haben, 
immer mehr - wenn nicht gar die meisten - mit •Anthroposophie" positive As- 
soziationen verbinden. Besonders auffällig ist die unhinterfragte Sympathie vie- 
ler Christen und auch Katholiken für das, was ihnen unter dem Namen •An- 
throposophie" vorkommt, ohne daß viel über die Hintergründe der verschiede- 
nen Aktivitäten bekannt wäre1. Dies ist nur zum Teil aus dem verbreiteten Inter- 
esse auch der Kirchentreuen an Esoterischem zu erklären. 

Dabei ist der •wachsende Einfluß der Anthroposophie", der allenthalben 
konstatiert wird, keineswegs auf einen Nenner zu bringen. Vor allem aber ist zu 
fragen, ob das, was da wächst, eigentlich Anthroposophie ist. 

Zunächt sind es die angewandten Gebiete, die von sich reden machen2: Im 
Zuge des Niedergangs staatlicher Schulen wird der Waldorf-Pädagogik fast un- 
geteilt Zustimmung zuteil. Anthroposophische Medizin hat in einzelnen Berei- 
chen (etwa bei den Internisten) in die Schulmedizin vordringen können. Im 
Pharma-Bereich haben homöopathische Erzeugnisse aus anthroposophischer 
Produktion einen festen Platz inne. In der Architektur finden Anregungen aus 
anthroposophischer Weltanschauung viel Anerkennung und Beachtung. Nach 
Jahrzehnten des Mauerblümchendaseins wird seit den 70er Jahren der anthropo- 
sophisch inspirierte biologisch-dynamische Landanbau von alternativen Bewe- 
gungen aufgegriffen3. Auf der anderen Seite nimmt anthroposophische Literatur 

1 Das Interesse an Anthroposophie ist unter Mitarbeitern in der christlichen Verkündigung 
- notgedrungen - gestiegen. Daher sind im folgenden Literaturhinweise gegeben (Biogra- 
phien in Anm. 6, zur Waldorfpädagogik in Anm. 11 und kritische Literatur in Anm. 37). 
Für denjenigen, der Steiner im Original lesen möchte, sind die Theosophie (Dornach 61983) 
und Wie erlangt man Erkenntnisse der höheren Welten?(Dornach 1972) die wohl geeignet- 
sten Hinführungen. Unter den zahlreichen anthroposophischen Büchern, die in mehreren 
eigenen Verlagen erschienen sind, fällt es schwer, eine Auswahl zu treffen. Für den hier 
diskutierten Aspekt der Anthroposophie kann auf Franz Carlgren, Der anthroposophische 
Erkenntnisweg (Frankfurt 1984), hingewiesen werden. Eine gute inhaltliche Zusammenfas- 
sung des anthroposophischen Lehrgebäudes bietet der Beitrag von Georg Scherer in An- 
throposophie und Waldorfpädagogik (vgl. Anm. 11) 9-11. Zudem ist in der Theologischen 
Realenzyklopädie. Bd 3 (Berlin 1978, 8-20) eine gute Einführung in dem Artikel •Anthro- 
posophie" von Helmer Ringgren zu finden. Für den, der schnell informiert werden will, ist 
dies wohl ein geeigneter Überblick von hoher Qualität. 
2 Eine aktuellen Überblick über den Stand der rasanten Ausdehnung anthroposophischer 
pädagogischer Einrichtungen gibt der Materialdienst der Evangelischen Zentralstelle für 
Weltanschauungsfragen 50 (1987) 332-336. 

3 Lediglich die Steiner'sche •Bewegung für die Dreigliederung des sozialen Organismus" 
und die •Christengemeinschaft" fehlen in dieser Liste des anthroposophischen Booms. 



Im Spiegel der Zeit 131 

den meisten Raum im ohnehin schon explosionsartig gewachsenen Regal für 
esoterische Literatur der Buchhandlungen ein. Die Schriften Rudolf Steiners 
sind nicht nur in einer über 300bändigen Gesamtausgabe4 veröffentlicht, son- 
dern daneben preisgünstig als Taschenbücher ein Auflagenerfolg. Ein Taschen- 
buch-Verlag gar bringt eine eigene Reihe •Perspektiven der Anthroposophie". 

Trotzdem sind diese beiden Aufschwungs-Tendenzen nicht gleichermaßen 
Hochpunkte der Anthroposophie. Denn der hier zuerst genannte Bezirk anthro- 
posophischer Phänomene hat längst einen Umfang eingenommen, der weit über 
das hinausgeht, was inhaltlich geschulte Anthroposophen noch unter ihrem Ein- 
fluß halten können. Statt dessen wird von vielen, die sich für ihre Erziehungsar- 
beit oder ihre Landwirtschaft, für ihre Behandlungsmethoden oder die architek- 
tonische Formgestaltung auf die Anthroposophie berufen, Rudolf Steiner nur 
noch als Steinbruch für alternative Ideen herangezogen. Und damit geht das ver- 
loren, was Rudolf Steiner das Wichtigste war: unter der Anleitung eines erfahre- 
nen •Geistesforschers" durch die Ausbildung entsprechender Seelenkräfte in die 
Welt des •Übersinnlichen" vorzustoßen. Neben den •modischen" Teilen der an- 
throposophischen Bewegung nehmen sich die Kurse, die in Anthroposophi- 
schen Akademien und Kollegien und in der •Freien Hochschule" zu Dornach/ 
Schweiz gehalten werden, bescheiden aus. Und doch wird hier unter der Obhut 
der •Allgemeinen Anthroposophischen Gesellschaft" Steiners Erkenntnisweg in 
seiner treuesten Form vermittelt. 

Damit ist es von zweifelhaftem Gewinn für die anthroposophische Bewegung, 
wenn sie vornehmlich in ihren Randbereichen rezipiert, ihr eigentliches Anlie- 
gen dabei aber wenig beachtet wird. Und auch der enorme Konsum der Steiner- 
Bücher dürfte von manchem Anthroposophen mit gemischten Gefühlen beob- 
achtet werden. Für viele ist Steiner ein Versuch unter vielen, ein Allheilmittel für 
Lebensprobleme zu finden. Das Dach über all dem, was sich auf Anthroposo- 
phie beruft, wird zunehmend weiter. Diese Entwicklung dürfte aber auch für 
den Befürworter der Anthroposophie nicht nur Fortschritt bedeuten. 

Auch für den hier vorgenommenen Versuch einer kritischen Beurteilung der 
Anthroposophie ist diese Entwicklung von Bedeutung. Sie ermöglicht es, posi- 
tive Ansätze der Anthroposophie aus dem Verbund des •ideologischen Über- 
baus" herauszulösen und sich davon befruchten zu lassen - ohne den unguten 
Beigeschmack, damit eine höchst fragwürdige Theorie übernommen zu haben. 
Um eben diese Theorie, ihre methodischen Grundlagen und ihren Wissen- 
schaftsanspruch soll es hier gehen. Die Diskussion der pädagogischen, medizini- 
schen und anderer praktischer Fragen verweist zwar immer wieder auf diese epi- 
stemischen und anthropologischen Grundlagen. Sie kann aber auch unter Zu- 
rückweisung dieser Grundlagen sinnvoll geführt werden5. 

4 Davon sind jedoch nur etwa ein Zehntel selbst niedergeschriebene Bücher; den größten 
Raum nehmen Vortragsmitschriften und veröffentlichte Vorträge ein. 
5 Eine Ausnahme bildet dabei vielleicht der Anspruch Steiners, eine authentische Inter- 
pretation des Christentums zu liefern. 



Im Spiegel der Zeit 132 

Biographische Notizen zu Rudolf Steiner 

Rudolf Steiner ist mehr als nur der Initiator oder Begründer einer Bewegung. 
Seine Schriften sind bis heute für die anthroposophische Bewegung bestim- 
mend. Wer Anthroposophie kennenlernen will, muß sich mit ihm beschäftigen6. 
Auch wer die neuesten Beiträge heutiger Anthroposophen liest, wird die Bestäti- 
gung für übersinnliche Wahrheiten meist mit einem Verweis auf Steiners Mittei- 
lungen begründet finden. Dies hat, wie wir sehen werden, nicht nur historische, 
sondern vor allem systematische Gründe. 

Wer sich über die Biographie Steiners unterrichten will, kann auf mehrere 
Darstellungen zurückgreifen, die aber allesamt aus anthroposophischer Feder 
stammen. Auch die Monographien über seine Lehre, die von mehreren Anthro- 
posophen vorgelegt wurden, bieten einen Zugang. Oftmals werden dabei aller- 
dings die Steiner'schen •Mitteilungen" über historische Tatbestände vom Unter- 
gang Atlantis' bis zur verwegenen Umdeutung der Evangelien •entmythologi- 
siert"7 oder verschwiegen. 

Für unseren Zusammenhang genügen wenige Hinweise über Steiners Lebens- 
lauf: Der 1861 geborene Sohn eines k. u. k. Bahnbeamten war von Anfang an 
ungewöhnlich wißbegierig und ein hervorragender Autodidakt. Hinzu kommt, 
daß er wohl schon als sieben- oder achtjähriges Kind mit seinen parapsychologi- 
schen Fähigkeiten (Vision einer in diesem Augenblick sterbenden Tante) kon- 
frontiert wurde. In seiner Autobiographie berichtet er, er habe schon, als er die 
vierte Klasse auf dem Realgymnasium besuchte, sich mit den Werken Kants ver- 
traut gemacht8. 

Nach dem Abitur hörte er neben seinem Hauptstudium an der Technischen 
Hochschule Wien philologische und philosophische Vorlesungen und vertiefte 
sich in Goethes Werke. Während dieser Zeit hatte er engen Kontakt mit einem 
alten Kräutersammler9, der ihm seine Naturmystik vermittelte, und stand wohl 
auch unter dem Einfluß eines nicht weiter bekannten Mannes, der ihn in esoteri- 
sche Lehren einweihte und mit Fichtes früher Philosophie bekannt machte. 1882 

6 Unter den Steiner-Biographien bietet sich für ein schnelles Kennenlernen immer noch 
die 1963 erschienene Darstellung von Johannes Hemleben aus der Reihe der Rowohlt- 
Bild-Monographien an, auch wenn Hemleben auf jeden kritischen Zwischenton verzichtet. 
Im Unterschied dazu benennt die Biographie von Gerhard Wehr (Rudolf Steiner. Wirklich- 
keit, Erkenntnis und Kulturimpuls. Freiburg 1982) auch die problematischen Punkte und 
zeigt Unstimmigkeiten in Steiners autobiographischen Mitteilungen auf, wenn auch ohne 
daraus Konsequenzen zu ziehen. 
7 Ich übernehme diesen Begriff von Klaus Prange (In: Zeitschrift für Pädagogik 32 [1986] 
554), obwohl Johannes Kiersch, der anthroposophische Autor, auf den Prange diesen Be- 
griff anwendet, zu einer Entmythologisierung •keinen Anlaß" sieht (vgl. J. Kiersch, Zur 
Replik Klaus Pranges. In: Zeitschrift für Pädagogik 32 [1986] 555). Von Kiersch stammt 
die treffende Bemerkung über die •hagiographische Langeweile anthroposophischer 
Selbstdarstellungen" (ebd. 544); seinen eigenen Beitrag dazu könnte er darin miteinbezie- 
hen. 
8 Vgl. R. Steiner, Mein Lebensgang. Hg. M. Steiner. Stuttgart 1948, 31. 
9 Vgl. E. Bock, Rudolf Steiner. Studien zu seinem Lebensgang und Lebenswerk. Stuttgart 
21967, 15-38. 



Im Spiegel der Zeit 133 

übernimmt er die Herausgabe des naturwissenschaftlichen Teils in Kürschners 
Goethe-Ausgabe; seit 1890 ist er Mitarbeiter am Goethe- und Schiller-Archiv in 
Weimar. Dort entwickelt er eine große Begeisterung für die Schriften Nietzsches 
und Haeckels und verfaßt ein erstes philosophisches Werk, das einen eigenen 
Ansatz vorstellt, die Philosophie der Freiheit (1894). Von 1897 an ist Steiner in 
Berlin als Herausgeber einer Zeitschrift10 und als Lehrer an der Arbeiter-Bil- 

dungsschule tätig. 
Seit Beginn des neuen Jahrhunderts wendet er seine Aufmerksamkeit auffällig 

Gedanken der Esoterik zu, verkehrt in theosophischen Kreisen und wird 1902 
Generalsekretär der Deutschen Sektion der Theosophischen Gesellschaft. Dabei 
muß seine innere Distanz zu manchen Vorstellungen der theosophischen Orien- 
tierung anerkannt werden. Steiner versucht, den neuzeitlichen Wissenschaftsbe- 
griff und das, was er unter Christentum versteht, in sein Weltbild zu integrieren. 
Er tritt in ganz Europa als Vortragsreisender auf und nimmt sich zunehmend ok- 
kulter und esoterischer Themen an. 1912/13 macht sich Steiner von der für ihn 
zu stark indisch geprägten Theosophischen Gesellschaft selbständig und begrün- 
det die Anthroposophische Gesellschaft, in deren Rahmen er Vorträge hält und 
verschiedenste Initiativen anstößt: Eurythmie, Bau des Goetheaneums in Dor- 
nach/Schweiz, Bewegung zur Dreigliederung des Sozialen Organismus, Chri- 
stengemeinschaft, die Waldorfschule in Stuttgart11... Um die Jahreswende 
1923/24 gestaltet Steiner die deutsche Anthroposophische Gesellschaft zur In- 
ternationalen Allgemeinen Anthroposophischen Gesellschaft um und setzt sich 
an deren Spitze. In den nun folgenden neun Monaten bis September 1924 hält 
Steiner in atemberaubender Folge •338 Vorträge und 68 Ansprachen, Bespre- 
chungen und Fragebeantwortungen"12, bis er am 28. September zusammenbricht 
und am 30. März des folgenden Jahres stirbt. 

Der Erkenntnisweg der anthroposophischen •Geisteswissenschaft" 

Anthroposophie will Methode, Erkenntnisweg sein. Ihr Ausgangspunkt ist den- 
noch eine ontologische Behauptung: Das, was wir mit unseren physischen Sin- 
nen von der Welt wahrnehmen, ist nur ein Teil derselben. Hinter (•über" oder 

10 Das Magazin für Literatur zusammen mit Otto Hartleben. Im September 1900 legte Stei- 
ner die Herausgeberschaft nieder. 
11 Die Waldorfschulen gehören sicher zu den heute einflußreichsten Gründungen Rudolf 
Steiners. Aber gerade die Waldorfpädagogik ist nicht nur populär, sondern auch umstrit- 
ten: Mehrere namhafte Pädagogen haben sich in den letzten Jahren zu Wort gemeldet und 
vor allem auch die weltanschauliche Fixierung dieser Erziehung kritisiert, z. B. in der 
Deutschen Zeitschrift für Pädagogik 1986 (vgl. Anm. 7) und in Christentum, Anthroposophie, 
Waldorfschule. Waldorfpädagogik im Umfeld konfessioneller Kritik, mit Beitr. von H.W. 
Schröder u. a. Stuttgart 21987 (hier wird auch der alte Vorwurf an die Anthroposophie, ein 
gnostischer Weg zur Selbsterlösung zu sein, neu erhoben). Die neueste Veröffentlichung 
zu diesem Thema stammt von F. J. Krämer, G. Scherer und F. J. Wehnes (Anthroposophie 
und Waldorfpädagogik. Information/Kritik. Annweiler 1987) und bietet sowohl eine Ein- 
führung in die Anthroposophie als auch eine Beurteilung der Waldorfpädagogik. 
12 Hemleben (s. Anm. 1) 152. 



Im Spiegel der Zeit 134 

•in") der physischen Welt liegen noch zwei weitere: die seelische und die gei- 
stige. Der Mensch gehört mit Körper, Seele und Geist diesen drei Welten an. 
Und so, wie es in der physischen Welt Wesen außer dem Menschen gibt, gibt es 
in der geistigen Welt Wesenheiten, auch solche mit eigenem Wollen. Der 
Mensch erreicht diese •geistige Welt" in seinem Denken. In einem geist-monisti- 
schen Piatonismus behauptet Steiner, daß unsere Gedanken nur Wesenheiten 
bzw. Ausdruck von Wesenheiten der geistigen Welt seien. 

Geisteswissenschaft ist für ihn als Ergänzung zur (physisch-empirischen) Na- 
turwissenschaft eine geistig-empirische Wissenschaft. Da Gedanken objektive 
Dinge sind13, können diese in einer streng empirischen Geisteswissenschaft ge- 
schaut werden. Es bedarf nur der Entwicklung entsprechender geistiger Wahr- 
nehmungsorgane, um geistige Sachverhalte durch einen Blick in die geistige 
Welt wahrzunehmen. Steiner vergleicht dies mit dem Blindgeborenen, der sehen 
lernt. 

•In der Aneignung der Mitteilung anderer liegt die erste Stufe zur eigenen Er- 
kenntnis."14 Denn indem der Schüler diese Gedanken denkt, erweckt er sie in 
sich zum Leben und nimmt so wahr, wie alles in der physischen Welt seine Spu- 
ren in der geistigen hinterläßt. Der Weg zu dieser geistigen Wahrnehmung stellt 
vor allem Anforderungen an den Willen und die Einstellung des Übenden: 
Egoismus und reine Neugier sind hinderlich; Voraussetzung sind die Fähigkeit 
zu Hingabe und reines Streben nach Vervollkommnung und Erkenntnis. Zu die- 
sem Weg gehört die Anstrengung des Denkens und die •absolute Gesundheit des 
Seelenlebens". •Der unbegründete Unglaube allerdings ist schädlich. Denn er 
wirkt in dem Empfangenden als eine zurückstoßende Kraft. ... Nicht glauben 
sollst du, was ich dir sage, sondern es denken..., dann werden meine Gedanken 
schon selbst in dir bewirken, daß du sie in ihrer Wahrheit erkennst."15 

In seiner wohl meistgelesenen Schrift Wie erlangt man Erkenntnisse der höhe- 
ren Welten.?findet sich die ausführlichste Einführung in den Weg zur Geisteser- 
kenntnis. Steiner greift dabei vorwiegend auf Methoden der esoterischen Schu- 
lung der Theosophie zurück und beruft sich auf die •Mystiker, Theosophen und 
Gnostiker". Von esoterischen Schulen ist er auch genau dafür getadelt worden: 
Geheimwissen veröffentlicht zu haben. Immerhin weist Steiner darauf hin, daß 
es sich bei dem von ihm Vorgestellten nur um das Elementarwissen handle. Al- 
les weitere sei geheim, da es nur an Personen weitergegeben werden dürfe, die 
dessen würdig sind; eine unwürdige Kenntnis dieser geistigen Dinge, nur aus 
Effekthascherei erworben, berge für die Seele die größten Gefahren. 

Inhaltlich ist der Weg der Einweihung des Geistesschülers eine Sammlung 
von Regeln des geistigen Lebens, Anleitungen zur Meditation von Werden, Ver- 
gehen und Wiedergeburt sowie von Anforderungen an den Charakter des Üben- 
den. Als Beispiel sei die •Samenkorn-Meditation" genannt, durch die der Ge- 

13 Gedanken haben für Steiner über die Subjekt-Objekt-Spannung hinaus in der geistigen 
Welt Eigenstand. 
14 R. Steiner, Theosophie (s. Anm. 1) 134. 
15 Ebd. 137. 



Im Spiegel der Zeit 13 5 

heimschüler sich dem Gedanken einer höheren, unsichtbaren Welt öffnen soll: 
•Er wird sich sagen: in dem Samenkorn ruht schon auf verborgene Art - als 
Kraft der ganzen Pflanze - das, was später aus ihm herauswächst. ... Man hänge 
dem Gedanken nach: das Unsichtbare wird sichtbar werden. Könnte ich nicht 
denken, so könnte sich mir auch nicht schon jetzt ankündigen, was erst später 
sichtbar werden wird."16 Ohne daß dies große Kenntnis derselben verriete, 
nennt Steiner den entscheidenden Unterschied zu anderen Meditationswegen 
die Bewußtheit, mit der seine Übungen zu verrichten seien. Dem Yogi und My- 
stiker wird bescheinigt, er erfahre die geistige Welt unter Ausschaltung des Be- 
wußtseins, und er könne damit keinen Anspruch auf wissenschaftliche Geistes- 

forschung erheben. 
Neben dem Weg der geistigen Schau gibt es jedoch im Gebäude der Anthro- 

posophie noch einen zweiten Weg, den geistigen Raum, wenn schon nicht zu be- 
treten, so doch einen Blick auf die Ergebnisse der Geisteswissenschaft zu wer- 
fen: •Ein großer Teil derselben ist ohne weiteres dadurch zu prüfen, daß man 
die gesunde Urteilskraft in wirklich unbefangener Weise auf sie anwendet." 
Scheinbarer Widerspruch zu den anderen Wissenschaften wird dabei zu einer 
Frage der Befangenheit. •Ein anderer Teil der geisteswissenschaftlichen Mittei- 
lungen wird sich allerdings mehr oder weniger dem bloßen Verstandesurteile 
entziehen. Aber es wird unschwer derjenige ein rechtes Verhältnis auch zu die- 
sem Teile gewinnen können, welcher einsieht, daß nicht nur der Verstand, son- 
dern auch das gesunde Gefühl ein Richter über die Wahrheit sein kann."17 

Die erste Mitteilung, die Steiner macht, bezieht sich auf das Wesen des Men- 
schen. Der Neuling in esoterischer Literatur findet sich dabei zunächst einer be- 
eindruckenden Fülle neuer Ausdrücke gegenüber, wenn Steiner den Menschen 
in Ätherleib und Astralleib, Geistselbst, Lebensgeist u. a. gliedert. Auch wenn es 
zunächst irritiert zu lesen, was da alles durch die Welten •kraftet": ganz aus der 
Luft gegriffen ist vieles nicht, und der Leser sollte sich dadurch alleine nicht das 
Wohlwollen nehmen lassen. Ich versuche erst gar nicht, eine Zusammenfas- 
sung18 dieser Anthropologie zu geben; am wichtigsten dabei ist die Lehre von 
der Wiederverkörperung des Geistes (das Wort Reinkarnation lehnen die An- 
throposophen ab): Für die Dauer seines physischen Lebens ist der Geistmensch 
mittels der Seele mit dem physischen Körper verbunden. Nach dessen Tod lebt 
der Geist noch einige Zeit mit der Seele, bis diese sich so weit gereinigt hat, daß 
sie mit der allgemeinen Seelenwelt eins wird und so den Geist in die Geisterwelt 
entläßt, damit dieser sich dort auf die nächste Wiederverkörperung vorbereitet 

16 R. Steiner, Wie erlangt man... (s. Anm. 1) 61. 
17 Ebd. 8. 
18 Mir scheint es nahezu unmöglich, Steiner'sche Texte so zusammenzufassen, daß der 
Vorwurf unterbleiben kann, damit sei ganz Wesentliches ungesagt und somit jede Kritik 
unangemessen. Diese Schwierigkeit ist typisch für jede Form eines Ideen-Systems, das sich 
einer eigenen Terminologie bedient und eine abgeschlossene Weltsicht und Weltdeutung 
zu liefern beansprucht. Eine Darstellung anthroposophischer Lehre vom Menschen findet 
sich bei G. Scherer (Anthwposophie und Waldorfpädagogik [s. Anm. 11] 44-74). 



Im Spiegel der Zeit j 3 ß 

und sich ein Schicksal (Karma) bestimmt, das ihm zur eigenen Vervollkomm- 
nung hilfreich ist. 

Um ein bekanntes Beispiel für die durch übersinnliche Schau gewonnene Er- 
kenntnis zur Illustration anzufügen, zitiere ich aus der Akasha-Forschung: Stei- 
ner gibt zunächst seine Quelle an: •Von dem, was sich ganz im Konkreten sagen 
läßt über die Ereignisse, ...werde ich zu ihnen zu sprechen haben, was in der le- 
bendigen Erdenaura weiterlebt und okkult beobachtet werden kann."19 Dieses 
konkrete Ereignis ist •die Tatsache, daß zwei Jesusknaben ungefähr gleichzeitig 
geboren worden sind", der eine in Nazareth, der andere in Bethlehem. In dem 
einen (nach Mt) •lebte die Seele oder das Ich desjenigen, den wir als Zarathu- 
stra kennen"20. Der andere (nach Lk) •stammte ab aus der nathanischen Linie 
des Hauses David. Er war nun gerade unbegabt für das, was man äußerlich er- 
lernen kann..."21. Und so weiter. Dieses Zitat soll hier nicht der Lust am Exzen- 
trischen halber gelesen werden. Vielmehr wird hier die Praxis der •Geisteswis- 
senschaft" deutlich, unter Absehung der historischen und exegetischen Fakten 
Theorien aus antiken Häresien abzuschreiben, sie mit einigen modernen Deu- 
tungen zu umgeben und sie als •in der Akasha-Chronik" empirisch erforscht zu 
vermitteln. 

Diskussion der •Geisteswissenschaft" 

Wie kann nun mit einer solchen Auffassung von Geisteswissenschaft sinnvoll 
eine Diskussion eröffnet werden, zumal wenn sich nach dem wenigen bisher Ge- 
sagten bereits deutlich abzeichnet, daß sich für eine Gemeinsamkeit zwischen 
Christentum und Anthroposophie nur eine Verleugnung der letzten zweitausend 
Jahre des Christentums oder eine sträfliche Ignoranz gegenüber weiten und ent- 
scheidenden Teilen des Steiner'schen Lehrgebäudes anbietet? 

Zunächst einmal kann es sich in diesem Rahmen nur um eine Diskussion der 
Anthroposophie, nicht um einen Dialog mit ihr handeln. Ein solches Gespräch 
wurde seitens der Evangelischen Kirche in Deutschland über Jahre geführt und 
hat bis heute kein nennenswertes Ergebnis gebracht. Dies liegt vor allem an dem 
Anspruch der Anthroposophie, aufgrund der Mitteilungen Rudolf Steiners das 
Christentum authentisch interpretieren zu können. Auch die großzügige Art, mit 
der Steiner christliche Autoren seit der Antike für sich vereinnahmt22, erleichtert 
das Gespräch nicht. Daher kann ein Christ, der sich auf die Heilige Schrift, vor 
allem die vier Evangelien und die Tradition der Christenheit beruft, nicht gelas- 
sen mit einer Weltanschauung ins Gespräch gehen, die mit dem Anspruch der 

19 R. Steiner, Aus der Akasha-Forschung. Das Fünfte Evangelium. Dornach 21975  283 
20 Ebd. 284. 
21 Ebd. 285. 
22 Steiners Vorträge über Die Philosophie des Thomas von Aquino (Dornach 1972) liefern 
hierfür ein beredtes Beispiel: Ohne ein einziges Zitat von Thomas zu erbringen, verein- 
nahmt Steiner den Philosophen für seine Weltsicht und erklärt Thomas zum Verfechter ei- 
ner ultra-realistischen Position im Universalienstreit: Da werden z. B. die Engel zu hypo- 
statischen Ideen (vgl. ebd. 60). 



Im Spiegel der Zeit 137 

Wissenschaftlichkeit den Christen lehrt, seinen Glauben gegen das von Steiner 
mitgeteilte Wissen auszuwechseln. 

Von daher bleibt als einziger Weg die Frage nach der Methode, mit der die 
Anthroposophie Erkenntnisse gewinnt23. Die Frage ist also: Wie kann man Ru- 
dolf Steiner wissenschaftlich ernst nehmen? Wie ist eine Beurteilung seiner gei- 
steswissenschaftlichen Methode möglich? Wie sind seine •Erkenntnisse" als 
Phänomene übersinnlicher Anschauung einzuordnen und zu bewerten? 

Hellsehen und Wissenschaft 

Entscheidend für das Verständnis der Steiner'schen Methode sind seine para- 
psychologischen Fähigkeiten, für die er in seiner Jugend und seiner Studienzeit 
bei seinen Mitmenschen wenig oder kein Verständnis fand. Von daher war es für 
Steiner ein wichtiges Anliegen, das von ihm innerlich Erlebte als ebenso •real" 
und wissenschaftlicher Forschung zugänglich zu erweisen wie beliebige Gegen- 
stände der physischen Welt. •Eine geistige Schauung stellte sich mir vor die 
Seele hin, die nicht auf einem dunklen mystischen Gefühl beruhte. Sie verlief 
vielmehr in einer geistigen Betätigung, die an Durchsichtigkeit dem mathemati- 
schen Denken sich voll vergleichen ließ. Ich näherte mich der Seelenverfassung, 
in der ich glauben konnte, ich dürfe die Anschauung von der Geisteswelt, die 
ich in mir trug, auch vor dem Forum des naturwissenschaftlichen Denkens für 
gerechtfertigt halten."24 Die Frage, wieweit dies ein roter Faden durch Steiners 
Biographie ist und wieweit er im Grunde immer darauf hinauswollte, oder ob 
die Jahrhundertwende einen tiefen Schnitt in seinem Denken darstellt, kann hier 
vernachlässigt werden25. Seine Begegnung mit der Theosophie bietet Steiner auf 
jeden Fall das Forum, seine •geisteswissenschaftliche" Erkenntnislehre vorzu- 
tragen. Dabei kommt es ihm darauf an zu zeigen, daß Hellsehen, wie er es 
konnte und erlebte, weder einem wissenschaftlichen Weltbild widersprach noch 
eine exotische Veranlagung war: Damit diese Fähigkeit •ordentliches" Werk- 
zeug einer wissenschaftlichen Disziplin werde, war es notwendig zu postulieren, 
daß •im Prinzip jeder" diese Fähigkeit erwerben kann, wie jeder Mathematik 
lernen muß, der Physik betreiben will. 

23 Eine ausführlichere Darstellung der fundamentalen Unterschiede zwischen dem, was 
Steiner Christentum nennt, und dem, was Christen darunter verstehen, ist bereits in den 
zwanziger Jahren von Friedrich Gogarten, Alois Mager u. a. vorgenommen worden. Die 
oben beschriebene Stellung der Anthroposophie heute würde aber eine erneute nüchterne 
Bestandsaufnahme auch unter der Berücksichtigung von Anthroposophen, die eine mode- 
rate Sicht der Steiner'schen Lehre versuchen, fordern. Dabei ist vor allem an Gerhard 
Wehr (Christusimpuls und Menschenbild. Freiburg 1974) zu denken. 
24 R. Steiner, Mein Lebensgang (s. Anm. 8) 61 f. 
25 Die Diskrepanz zwischen der von Steiner behaupteten Kontinuität und der aus seinen 
Werken und Briefen sich darstellenden Krise um 1900 wird von Wehr in seiner Steiner- 
Biographie (s. Anm. 6) mehrfach festgestellt. Wehr geht aber nie so weit, von daher die 
Glaubwürdigkeit des autobiographischen Rückblicks in Mein Lebensgang anzuzweifeln; 
denn dies würde m. E. auch erhebliche Konsequenzen für die Glaubwürdigkeit der •Mit- 
teilungen" aus der geistigen Welt haben. 



Im Spiegel der Zeit \ 3 8 

Damit haben wir ein Kriterium für eine Beurteilung der Theorie Steiners ge- 
funden: Inwieweit hat übersinnliche Erfahrung26 eine wissenschaftlich auswert- 
bare Struktur? Inwieweit ist übersinnliche Erfahrung im Prinzip wiederholbar? 
Sind die Umstände, unter denen sie gemacht wird, kritisch zu unterscheiden? 

Parapsychologische Forschung, Hellsehen, Visionen 

Daß die Parapsychologie heute eine weitgehend anerkannte, wenn auch noch 
wenig geförderte Wissenschaftsrichtung ist, ist der Beharrlichkeit einer ganzen 
Forschergeneration zu verdanken, die mit einer beachtlichen Hartnäckigkeit pa- 
rapsychologische Phänomene untersuchte und eine umfangreiche Kriteriologie 
für deren Glaubwürdigkeit entwickelte. Als gesicherte Erkenntnis dieses Wissen- 
schaftszweiges darf gelten, daß es Menschen gibt, die fähig sind, Wahrnehmun- 
gen zu machen, die mit dem gegenwärtigen Stand der Naturwissenschaften nicht 
zu erklären sind. Dazu gehören Phänomene verschiedenster Art. Viele Fälle des 
parapsychologischen Bereichs können mit dem Modell der Telepathie erklärt 
werden, das annimmt, daß einzelne Personen physikalisch nicht nachzuwei- 
sende Informationswege benutzen, um anderen etwas mitzuteilen, bzw. in der 
Lage sind, auf diesem Wege Informationen aus dem Bewußtsein anderer Men- 
schen zu empfangen. Daneben gibt es Untersuchungen über Formen der Teleki- 
nese, d. h. der psychischen Einflußnahme auf physische Prozesse. Diese Fälle 
sollen hier weniger interessieren als das sogenannte Hellsehen. Damit ist die Fä- 
higkeit zur Wahrnehmung zeitlich oder räumlich versetzter Tatbestände ge- 
meint, die ohne die äußeren Sinne und ohne direkte telepathische Einflüsse zu- 
stande kommt (unzutreffend •paranormal" genannt). Darin einbeschlossen ist 
aber auch das, was in der traditionellen Mystik •Vision" genannt wird: vor- 
nehmlich bildhafte Erscheinungen, die den Bereich der sinnlich wahrnehmbaren 
Welt übersteigen. Über den Stand der Forschung im deutschen Sprachraum in- 
formieren der Altmeister der Parapsychologie, Hans Bender, und der Marburger 
Theologe Ernst Benz, der schon in den 60er Jahren eine Bestandsaufnahme vi- 
sionärer Phänomene vorgelegt hat27. 

Diese Forschungsergebnisse mögen zwar vieles, was geheimnisvoll und erre- 
gend erschien, entzaubert haben, indem sie es mit wissenschaftlicher Nüchtern- 
heit protokollierten und miteinander verglichen. Sie ermöglichen uns heute aber 
sowohl die Anerkennung dieser Erfahrungen als nicht (notwendig) krankhafte, 
ja nicht einmal im eigentlichen Sinne paranormale oder parapsychologische, als 

26 Hellsehen wird im folgenden mit •übersinnliche Erfahrung" gleichgesetzt, da auch Stei- 
ner oft in diesem Zusammenhang von Hellsehen spricht. 
27 Vgl. Hans Bender, Unser sechster Sinn. Hellsehen, Telepathie, Spuk. Reinbek 1972; ders., 
Umgang mit dem Okkulten. Stuttgart 1984. Einen ausgezeichneten Überblick über den 
Stand der Forschung in den USA gibt Charles T. Tart, Das Übersinnliche. Forschungen 
über einen Grenzbereich psychischen Erlebens. Stuttgart 1986. Mit solchen Phänomenen im 
Rahmen der christlichen Religion beschäftigt sich Ernst Benz, Die Vision. Erfahrungsfor- 
men und Bilderwelt. Stuttgart 1969; ders., Parapsychologie und Religion. Erfahrungen mit 
übersinnlichen Kräften. Freiburg 1983. 



Im Spiegel der Zeit 13 9 

auch eine kritische Begrenzung der Aussagekraft gewisser Visionen und Kogni- 
tionen. Dabei wird noch immer von jedem, der sich im Rahmen wissenschaftli- 
cher Redlichkeit hält, zugegeben, daß es zwar viele Modelle gibt, die Vermutun- 
gen über die Natur dieser Phänomene zu formulieren, daß es aber bis heute 
nicht einmal einen Ansatzpunkt dazu gibt, die Parapsychologie mit dem natur- 
wissenschaftlichen Weltbild zusammenzubringen. Es ist heute nur deutlich, daß 
dies vornehmlich ein Mangel des naturwissenschaftlichen Weltbildes ist. Nach 
anfänglichen Versuchen, den ganzen Sektor als Erscheinungsvarianten von Tele- 
pathie zu erklären und vom Modell der Radio-Übertragung auszugehen, haben 
vor allem nachgewiesene Präkognitionen28 deutlich gemacht, daß nicht auszu- 
schließen ist, daß die Parapsychologie den gesamten raum-zeitlichen Bezugsrah- 
men der Naturwissenschaften in Frage stellen könnte. 

Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, auf den heutigen Stand der For- 
schung zu verweisen, da dadurch ein ständiges Argument Steiners in ein neues 
Licht gerückt wird. Steiner betont immer wieder, daß es eine unzulässige Vorein- 
genommenheit sei, wenn man sich gegen die Annahme übersinnlicher Wirklich- 
keit sperre. Dies mag in der Tat in der Diskussion mit seinen Zeitgenossen ein 
wichtiger Punkt gewesen sein. Bedauerlicherweise gilt dies auch für die meisten 
Theologen, die sich daran beteiligt haben. Nur trifft eines heute nicht mehr zu: 
Es gibt heute keinen vernünftigen Grund anzunehmen, die Grenze unserer 
Wahrnehmung sei mit der Grenze der realen Welt identisch. Aber dadurch ist 
der Umkehrschluß noch nicht gültig: daß alles, was übersinnlich wahrgenom- 
men werde, deswegen bereits real sei. Im Gegenteil. Noch mehr als im physisch- 
empirischen Bereich gibt es im übersinnlichen Bereich verschiedenste •Störfak- 
toren", die uns in der Beurteilung übersinnlich gewonnener Erkenntnisse zu 
Differenzierungen zwingen. 

Steiners Defizit: Es kann nicht unterschieden werden 

Die moderne Erforschung der außersinnlichen Wahrnehmung zeichnet sich vor 
allem durch bemerkenswerte Strenge in der Absicherung gegenüber Manipula- 
tionen oder unbewußten Störfaktoren aus. Forschungsberichte, die nicht präzis 
Auskunft geben über den Weg, mit dem in jedem einzelnen Fall andere als au- 
ßersinnliche Informationsquellen ausgeschlossen wurden, oder zumindest dar- 
über, wie hoch die Wahrscheinlichkeit solcher Fremdeinwirkungen zu veran- 
schlagen ist, haben keine Aussicht, Anerkennung zu finden. Über die Umstände, 
unter denen Steiner seine •Forschungsergebnisse" im einzelnen erzielt, erfahren 
wir recht wenig29. 

28 Es gibt, wenn auch sehr wenige wirklich gut dokumentierte, Fälle von •Voraussagen" 
von Ereignissen (Präkognitionen). Damit sind nicht die überaus vieldeutigen Weltunter- 
gangs-Prophezeiungen gemeint, die sich in der neueren esoterischen Literatur größter Be- 
liebtheit erfreuen. Vgl. Hans Bender, Umgang mit dem Okkulten (s. Anm. 27) 35-42. 
29 Dabei handelt es sich um Ergebnisse, die z. B. die gesamte kirchliche Exegese seit dem 
Altertum in Frage stellen würden! 



Im Spiegel der Zeit 140 

Steiner betont immer wieder, er habe seine Erkenntnisse streng aus eigener 
Forschung erworben und lediglich nachträglich festgestellt, daß sich seine Er- 
kenntnisse mit denen anderer Geistesforscher deckten. Diese Einschätzung ist 
jedoch in mehrfacher Hinsicht problematisch: Zum einen wirft Steiners Biogra- 
phie auf diese Behauptung ein schiefes Licht. Wenn nämlich seine Lektüre theo- 
sophischer Schriften in den ersten Jahren dieses Jahrhunderts zeitlich zusam- 
menfällt mit entsprechenden Themen in seinen eigenen Veröffentlichungen, ist 
es erlaubt, hier einen Zusammenhang zu vermuten. Er leugnet diesen Zusam- 
menhang nicht, da er ja in diesen Jahren auf theosophische Terminologie zu- 
rückgreift. Auch wenn aus seinen Schriften kein abschließendes Bild über die 
Hermeneutik der Sprache des Übersinnlichen gewonnen werden kann30, so ge- 
steht er doch ein, daß empirische Beobachtungen (mögen sie auch übersinnli- 
cher Art sein) immer der sprachlichen Vermittlung bedürfen. Wer nicht in einem 
entsprechenden sozialen Sprachzusammenhang steht, kann sich über kein Ge- 
biet dieser oder einer anderen Welt verständigen. Der Verweis auf eine Geheim- 
sprache und Geheimschrift verlagert oder verschärft das Problem nur; letztlich 
wird der Geisteswissenschaftler damit auf die Kommunikationswelt der Engel, 
sonstiger Geisteswesen und einiger weniger Esoteriker beschränkt. Und dies ist 
die andere Seite in Steiners eigener Theorie: 

Er fordert die Anleitung und Hinführung durch einen Geisteslehrer, einen er- 
fahrenen Geistesforscher. Die Kenntnis des von anderen Behaupteten (•Mitge- 
teilten") ist Voraussetzung jeder eigenen Erkenntnis: •Jeder Satz der Geheim- 
wissenschaft, den der Mensch hört, ist geeignet, den Sinn dahin zu lenken, wo- 
hin er gelangen muß, soll die Seele wahren Fortschritt erleben. Zu all dem 
Gesagten muß vielmehr eifriges Studium dessen treten, was die Geheimforscher 
der Welt mitteilen. Bei aller Geheimschulung gehört solches Studium zur Vorbe- 
reitung. Und wer alle sonstigen Mittel anwenden wollte, er käme zu keinem 
Ziele, wenn er nicht die Lehren der Geheimforscher in sich aufnähme. ... Sie 
sind nicht bloß Worte. Sie sind lebendige Kräfte."31 

Damit ist das Problem deutlich: Steiner betont, daß sein Weg den Schüler da- 
hin bringe, unbefangen die Wirklichkeiten und Wesenheiten der •geistigen 
Welt" wahrzunehmen32. Andererseits wird diese Wahrnehmung durch die Mit- 
teilungen anderer erst hervorgebracht. Daß diese •kraftenden" Worte im Sinne 
Steiners dazu da sind, Erkenntnisvermögen auszubilden und nicht Inhalte zu 
suggerieren, vermag den Verdacht nicht auszuräumen, daß hier Fremd-Gehörtes 

30 Steiner betont immer wieder die völlige Andersheit der von ihm analog zu den geschil- 
derten sinnlichen Wahrnehmungen und bemerkt, •daß die Worte .dunkel' und ,helP... nur 
annähernd aussprechen, was gemeint ist. Will man sich aber der gebräuchlichen Sprache 
bedienen, so ist nichts anderes möglich. Diese Sprache ist ja nur für die physischen Ver- 
hältnisse geschaffen." (R. Steiner, Wie erlangt man... [s. Anm. 1] 55; vgl. 221) 
31 Ebd. 52 f. 
32 G. Wehr spricht bei Steiner von der •selbsterrungenen Geist-Unmittelbarkeit" (Rudolf 
Steiner[s. Anm. 6] 157). Steiner (Theosophie[s. Anm. 1] 12) spricht sogar davon, daß nicht 
selbst erlebte Wahrheiten der Geisteswissenschaft wertlos seien. Vgl. auch die Vorrede zur 
5. Auflage von R. Steiner, Wie erlangt man... (s. Anm. 1) 12-15. 



Im Spiegel der Zeit 141 

allzu leicht mit Selbst-•Geschautem" zusammenfließt. Dies um so mehr, als ja 
die Erkenntnisse, die Steiner verspricht, neben der Rezeptivität ausdrücklich 
durch Wollen hervorgebracht werden: •Wer höhere Erkenntnis sucht, muß sie 
in sich erzeugen. Er muß sie selbst seiner Seele einflößen."33 

Das letzte Kriterium ist für Steiner daher auch die Moralität des Geistesschü- 
lers. Das ist durchaus kein schlechtes Kriterium. Nur genügt die •Reinheit des 
Strebens" - soweit sie überhaupt beurteilt werden kann - nicht dafür, historische 
oder andere geisteswissenschaftliche Wahrheiten zu erzeugen. Sie kann wohl die 
Glaubwürdigkeit des Informanten fördern; in einer kritischen Beurteilung des 
Gesagten muß aber doch auf solidere Methoden zurückgegriffen werden. 

Ernst Benz nimmt aus diesem Grund Rudolf Steiner auch nicht unter die von 
ihm behandelten Visionäre in seinem Standardwerk Die Vision auf, da er zu de- 
nen gehöre, •die eine so umfassende theoretische Kenntnis ... haben, daß bei ih- 
nen nicht mehr zu unterscheiden ist, was eigene Erfahrung und was literarischer 
Einfluß ist"34. Denn da das von Steiner gegenüber •herkömmlicher Mystik" im- 
mer wieder angeführte Unterscheidungsmerkmal der höheren Bewußtheit auf 
dem anthroposophischen •Pfad der Erkenntnis" ihn gerade nicht von anderen 
Visionären unterscheidet35, und die kulturelle Umwelt auf Visionäre einen nicht 
zu unterschätzenden Einfluß hat, sind wir genötigt, visionäre Mitteilungen mit 
Vorsicht zu behandeln. Dies gilt in besonderem Maße für Visionen, die im 
Wechselspiel mit ihrer theoretischen Systematisierung und im Umfeld literari- 
scher Einflüsse entstanden sind. •Gerade das außergewöhnliche seelische Erle- 
ben regt den Empfänger solcher Erlebnisse aufs stärkste an, den ungewöhnli- 
chen Vorgang zu rekonstruieren, sich zu verdeutlichen, wie es eigentlich zuging, 
welches die Folgen dieses Erlebnisses und die Voraussetzungen und Bedingun- 
gen für seine Wiederholung sind, so wächst aus der visionären Erfahrung die 
Theorie und Phänomenologie der Vision. Bei dieser Verknüpfung von religiöser 
Erfahrung und ihrer Theorie findet aber auch eine höchst bedeutsame Rückwir- 
kung des aus der Erfahrung abgeleiteten Schemas auf die religiöse Erfahrung 
selbst statt. Der religiöse Mensch wird ein Opfer seines eigenen Systems und sei- 
ner eigenen theoretischen Selbstauslegung. Hat sich erst einmal die Reflexion 
ein begriffliches Schema des Ablaufs der religiösen Erfahrung zurechtgelegt, so 
bewegt sich die weitere religiöse Anschauung von selbst immer bereitwilliger auf 
diesem Geleise fort. Die religiöse Erfahrung und die Theorie der Erfahrung er- 
gänzen und bestimmen sich gegenseitig, schleifen sich aufeinander ein."36 

33 Ebd. 22. 
34 E. Benz, Die Vision (s. Anm. 27) 14. 
35 Von dem von Kant als •Geisterseher" abgetanen schwedischen Theosophen Emanuel 
Swedenborg, der unzweifelhaft visionäre Erlebnisse hatte, wurde bereits vor über 200 Jah- 
ren eine systematische Unterscheidung verschiedener Bewußtheitsgrade bei Visionen vor- 
genommen. Auch die christlichen Mystiker (Hildegard von Bingen etwa) wußten sehr ge- 
nau zwischen Visionen zu unterscheiden, die sie bei vollem, und solchen, die sie bei 
abgeschwächtem Tagbewußtsein erlebten. 
36 E. Benz, Die Vision (s. Anm. 27) 89 f. Es gibt keinen Grund, Steiners Erfahrungen hier 
von dem abzugrenzen, was Benz •religiöse Erfahrungen" nennt. 



Im Spiegel der Zeit 142 

Damit wird auch das zweite Argument, mit dem Steiner sich gegenüber ande- 
ren Formen der Schau abgrenzt, fragwürdig: Die Systematik des Weges, auf dem 
der Geistesschüler fortschreitet, ist keine Gewähr für die Wahrheit seiner Er- 
kenntnis; nirgendwo wirkt sich der Einfluß des theoretischen Rahmens derart 
auf den Inhalt des in der Forschung Erbrachten aus wie auf dem Gebiet der 
übersinnlichen Erkenntnis. 

Urteil oder Beurteilung37? 

Diese Überlegungen machen die Fragwürdigkeit der Anthroposophie als Er- 
kenntnisweg deutlich. Keine Versuchung läge jetzt näher, als das Halali über die 
Strecke zu blasen, zu welcher Steiner gebracht zu sein scheint. Dies wäre aber 
ein ebenso bequemer wie unangemessener Schritt: Die Auseinandersetzung mit 
der Anthroposophie - wie übrigens die Auseinandersetzung mit jedem Lehr- 
oder Glaubenssystem - kann nicht damit enden, daß das Ungenügen der Me- 
thode aufgewiesen wird. Der Inhalt einer Lehre hat eine weit darüber hinausrei- 
chende Wirksamkeit. Zum einen ragt die Frage des Wohin-nach-dem-Tode und 
die Antwort der Wiederverkörperungslehre zu tief in den christlichen Raum hin- 
ein, als daß wir es uns leisten könnten, die existentiellen Fragen, die dahinterste- 
hen, mit kurzem Prozeß vom Tisch zu fegen. Steiner bietet als •zweiten Weg" für 
den, der nicht selbst den Blick in die Geisteswelt zu werfen vermag, das gesunde 
Gefühl und die unbefangene Vernunft an. Auch wenn für Steiner wohl nur der- 
jenige ein •gesundes" Auffassungsvermögen zu besitzen scheint, der seine Er- 
kenntnisse nicht bezweifelt, so kann sich doch eine positive Auseinandersetzung 
mit der Anthroposophie auf diesen zweiten Weg berufen. Aber auch die Stellung 
der übersinnlichen Wahrnehmung im Weltbezug des Menschen bedarf einer tie- 
feren Reflexion. •Die offizielle moderne Gesellschaft ist rational organisiert; sie 
denkt rational, behauptet, die Welt rational zu gestalten. Die christliche Theolo- 
gie, so meinen ihre Vertreter, muß sich mit diesen Bestrebungen solidarisch er- 
klären. Was soll da eine ,christliche Gnostik'? Was soll legitime altchristliche 
Mystik?"38 

Die Antwort auf den Erkenntnisweg der Anthroposophie und seinen Wissen- 
schaftsanspruch kann von der verändernden Kraft des Gebetes und der Gottes- 
erfahrung kommen. Ohne der heute weit verbreiteten Abkehr vom Rationalen zu 
verfallen, kann die Kirche sich auf ihre mystische Tradition besinnen. Es würde 
die Wurzeln des Glaubens in unsere Zeit hinein unerwartet stärken. 
  Martin Löwenstein, Frankfurt/Main 
37 Die kritische Literatur zur Anthroposophie ist in den letzten Jahren zahlreicher gewor- 
den, nachdem die Diskussion in den zwanziger Jahren mit dem Tod Steiners weitestge- 
hend abgebrochen war und nur in den fünfziger Jahren nochmals einzelne Beiträge er- 
schienen sind. Lohnend, weil mit viel Engagement geschrieben, ist hier vor allem das 
Büchlein, das unter dem Namen Vera Pierott veröffentlicht wurde: Anthroposophie - eine 
Alternative? Neuhausen 31986. Die Autorin bemüht sich, einen Überblick zu geben, und 
hat sich in diesem Zusammenhang offensichtlich auch mit weitergehenden theologischen 
Fragen beschäftigt. Ein sehr empfehlenswertes Buch. 
38 Carl A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem. In: Theologische Zeit- 
schrift 41 (1985) 65-73, hier 72 f. 




