IM SPIEGEL DER ZEIT

Der anthroposophische Weg zum Ubersinnlichen

Auch wer wenig iiber Anthroposophie weiB, hat heute oft eine gute Meinung
von ,den Anthroposophen“. Man liegt wohl richtig, wenn man vermutet, daB
heute von denen, die irgend etwas von der Lehre Rudolf Steiners gehort haben,
immer mehr — wenn nicht gar die meisten - mit ,,Anthroposophie“ positive As-
soziationen verbinden. Besonders auffillig ist die unhinterfragte Sympathie vie-
ler Christen und auch Katholiken fiir das, was ihnen unter dem Namen »An-
throposophie* vorkommt, ohne daB viel iiber die Hintergriinde der verschiede-
nen Aktivititen bekannt wire'. Dies ist nur zum Teil aus dem verbreiteten Inter-
esse auch der Kirchentreuen an Esoterischem zu erkliren.

Dabei ist der ,,wachsende Einfluff der Anthroposophie®, der allenthalben
konstatiert wird, keineswegs auf einen Nenner zu bringen. Vor allem aber ist zu
fragen, ob das, was da wichst, eigentlich Anthroposophie ist.

Zunicht sind es die angewandten Gebiete, die von sich reden machen?: Im
Zuge des Niedergangs staatlicher Schulen wird der Waldorf-Pidagogik fast un-
geteilt Zustimmung zuteil. Anthroposophische Medizin hat in einzelnen Berei-
chen (etwa bei den Internisten) in die Schulmedizin vordringen kdnnen. Im
Pharma-Bereich haben homé&opathische Erzeugnisse aus anthroposophischer
Produktion einen festen Platz inne. In der Architektur finden Anregungen aus
anthroposophischer Weltanschauung viel Anerkennung und Beachtung. Nach
Jahrzehnten des Mauerbliimchendaseins wird seit den 70er Jahren der anthropo-
sophisch inspirierte biologisch-dynamische Landanbau von alternativen Bewe-
gungen aufgegriffen’. Auf der anderen Seite nimmt anthroposophische Literatur

! Das Interesse an Anthroposophie ist unter Mitarbeitern in der christlichen Verkiindigung
- notgedrungen - gestiegen. Daher sind im folgenden Literaturhinweise gegeben (Biogra-
phien in Anm. 6, zur Waldorfpidagogik in Anm. 11 und kritische Literatur in Anm. 37).
Fiir denjenigen, der Steiner im Original lesen méchte, sind die Theosophie (Dornach 61983)
und Wie erlangt man Erkenntnisse der hoheren Welren? (Dornach 1972) die wohl geeignet-
sten Hinflihrungen. Unter den zahlreichen anthroposophischen Biichern, die in mehreren
eigenen Verlagen erschienen sind, fillt es schwer, eine Auswahl zu treffen. Fiir den hier
diskutierten Aspekt der Anthroposophie kann auf Franz Carlgren, Der anthroposophische
Erkenntnisweg (Frankfurt 1984), hingewiesen werden. Eine gute inhaltliche Zusammenfas-
sung des anthroposophischen Lehrgebidudes bietet der Beitrag von Georg Scherer in An-
throposophie und Waldorfpddagogik (vgl. Anm. 11) 9-11. Zudem ist in der Theologischen
Realenzyklopddie. Bd 3 (Berlin 1978, 8-20) eine gute Einfiihrung in dem Artikel ,, Anthro-
posophie* von Helmer Ringgren zu finden. Fiir den, der schnell informiert werden will, ist
dies wohl ein geeigneter Uberblick von hoher Qualitit.

2 Eine aktuellen Uberblick iiber den Stand der rasanten Ausdehnung anthroposophischer
padagogischer Einrichtungen gibt der Marerialdienst der Evangelischen Zentralstelle fiir
Weltanschauungsfragen 50 (1987) 332-336.

* Lediglich die Steiner’sche ,,Bewegung fiir die Dreigliederung des sozialen Organismus*
und die ,,Christengemeinschaft” fehlen in dieser Liste des anthroposophischen Booms.



Im Spiegel der Zeit 131

den meisten Raum im ohnehin schon explosionsartig gewachsenen Regal fiir
esoterische Literatur der Buchhandlungen ein. Die Schriften Rudolf Steiners
sind nicht nur in einer iiber 300bindigen Gesamtausgabe* verdffentlicht, son-
dern daneben preisgiinstig als Taschenbiicher ein Auflagenerfolg. Ein Taschen-
buch-Verlag gar bringt eine eigene Reihe ,,Perspektiven der Anthroposophie®.

Trotzdem sind diese beiden Aufschwungs-Tendenzen nicht gleichermaBen
Hochpunkte der Anthroposophie. Denn der hier zuerst genannte Bezirk anthro-
posophischer Phinomene hat lingst einen Umfang eingenommen, der weit iiber
das hinausgeht, was inhaltlich geschulte Anthroposophen noch unter ihrem Ein-
fluB halten kénnen. Statt dessen wird von vielen, die sich fiir ihre Erziehungsar-
beit oder ihre Landwirtschaft, fiir ihre Behandlungsmethoden oder die architek-
tonische Formgestaltung auf die Anthroposophie berufen, Rudolf Steiner nur
noch als Steinbruch fiir alternative Ideen herangezogen. Und damit geht das ver-
loren, was Rudolf Steiner das Wichtigste war: unter der Anleitung eines erfahre-
nen ,,Geistesforschers” durch die Ausbildung entsprechender Seelenkrifte in die
Welt des ,,Ubersinnlichen“ vorzustoBen. Neben den ,,modischen“ Teilen der an-
throposophischen Bewegung nehmen sich die Kurse, die in Anthroposophi-
schen Akademien und Kollegien und in der ,,Freien Hochschule* zu Dornach/
Schweiz gehalten werden, bescheiden aus. Und doch wird hier unter der Obhut
der ,,Allgemeinen Anthroposophischen Gesellschaft“ Steiners Erkenntnisweg in
seiner treuesten Form vermittelt.

Damit ist es von zweifelhaftem Gewinn fiir die anthroposophische Bewegung,
wenn sie vornehmlich in ihren Randbereichen rezipiert, ihr eigentliches Anlie-
gen dabei aber wenig beachtet wird. Und auch der enorme Konsum der Steiner-
Biicher diirfte von manchem Anthroposophen mit gemischten Gefiihlen beob-
achtet werden. Fiir viele ist Steiner ein Versuch unter vielen, ein Allheilmittel fiir
Lebensprobleme zu finden. Das Dach iiber all dem, was sich auf Anthroposo-
phie beruft, wird zunehmend weiter. Diese Entwicklung diirfte aber auch fir
den Befiirworter der Anthroposophie nicht nur Fortschritt bedeuten.

Auch fiir den hier vorgenommenen Versuch einer kritischen Beurteilung der
Anthroposophie ist diese Entwicklung von Bedeutung. Sie ermdglicht es, posi-
tive Ansitze der Anthroposophie aus dem Verbund des .ideologischen Uber-
baus“ herauszulésen und sich davon befruchten zu lassen — ohne den unguten
Beigeschmack, damit eine héchst fragwiirdige Theorie ibernommen zu haben.
Um eben diese Theorie, ihre methodischen Grundlagen und ihren Wissen-
schaftsanspruch soll es hier gehen. Die Diskussion der padagogischen, medizini-
schen und anderer praktischer Fragen verweist zwar immer wieder auf diese epi-
stemischen und anthropologischen Grundlagen. Sie kann aber auch unter Zu-
riickweisung dieser Grundlagen sinnvoll gefiihrt werden®.

4 Davon sind jedoch nur etwa ein Zehntel selbst niedergeschriebene Biicher; den gréfiten
Raum nehmen Vortragsmitschriften und veréffentlichte Vortrige ein.

5 Eine Ausnahme bildet dabei vielleicht der Anspruch Steiners, eine authentische Inter-
pretation des Christentums zu liefern.



Im Spiegel der Zeit 132
Biographische Notizen zu Rudolf Steiner

Rudolf Steiner ist mehr als nur der Initiator oder Begriinder einer Bewegung.
Seine Schriften sind bis heute fiir die anthroposophische Bewegung bestim-
mend. Wer Anthroposophie kennenlernen will, muB sich mit ihm beschaftigens.
Auch wer die neuesten Beitrdge heutiger Anthroposophen liest, wird die Best:iti-
gung fir Gibersinnliche Wahrheiten meist mit einem Verweis auf Steiners Mittei-
lungen begriindet finden. Dies hat, wie wir sehen werden, nicht nur historische,
sondern vor allem systematische Griinde.

Wer sich iiber die Biographie Steiners unterrichten will, kann auf mehrere
Darstellungen zuriickgreifen, die aber allesamt aus anthroposophischer Feder
stammen. Auch die Monographien iiber seine Lehre, die von mehreren Anthro-
posophen vorgelegt wurden, bieten einen Zugang. Oftmals werden dabei aller-
dings die Steiner’schen ,,Mitteilungen® iiber historische Tatbestinde vom Unter-
gang Atlantis’ bis zur verwegenen Umdeutung der Evangelien »~entmythologi-
siert” oder verschwiegen.

Fiir unseren Zusammenhang geniigen wenige Hinweise iiber Steiners Lebens-
lauf: Der 1861 geborene Sohn eines k. u. k. Bahnbeamten war von Anfang an
ungewdhnlich wiBbegierig und ein hervorragender Autodidakt. Hinzu kommt,
daB er wohl schon als sieben- oder achtjihriges Kind mit seinen parapsychologi-
schen Fihigkeiten (Vision einer in diesem Augenblick sterbenden Tante) kon-
frontiert wurde. In seiner Autobiographie berichtet er, er habe schon, als er die
vierte Klasse auf dem Realgymnasium besuchte, sich mit den Werken Kants ver-
traut gemacht®.

Nach dem Abitur hérte er neben seinem Hauptstudium an der Technischen
Hochschule Wien philologische und philosophische Vorlesungen und vertiefte
sich in Goethes Werke. Wihrend dieser Zeit hatte er engen Kontakt mit cinem
alten Krdutersammler®, der ihm seine Naturmystik vermittelte, und stand wohl
auch unter dem EinfluB eines nicht weiter bekannten Mannes, der ihn in esoteri-
sche Lehren einweihte und mit Fichtes frither Philosophie bekannt machte. 1882

¢ Unter den Steiner-Biographien bietet sich fiir ein schnelles Kennenlernen immer noch
die 1963 erschienene Darstellung von Johannes Hemleben aus der Reihe der Rowohit-
Bild-Monographien an, auch wenn Hemleben auf jeden kritischen Zwischenton verzichtet.
Im Unterschied dazu benennt die Biographie von Gerhard Wehr (Rudolf Steiner. Wirklich-
keit, Erkenntnis und Kulturimpuls. Freiburg 1982) auch die problematischen Punkte und
zeigt Unstimmigkeiten in Steiners autobiographischen Mitteilungen auf, wenn auch ohne
daraus Konsequenzen zu ziehen.

7 Ich Ubernehme diesen Begriff von Klaus Prange (In: Zeitschrift fiir Pidagogik 32 [1986]
554), obwoh! Johannes Kiersch, der anthroposophische Autor, auf den Prange diesen Be-
griff anwendet, zu einer Entmythologisierung ,keinen AnlaB“ sieht (vgl. J. Kiersch, Zur
Replik Klaus Pranges. In: Zeitschrift fiir Pddagogik 32 [1986] 555). Von Kiersch stammt
die treffende Bemerkung iiber die ,hagiographische Langeweile anthroposophischer
Selbstdarstellungen* (ebd. 544); seinen eigenen Beitrag dazu kénnte er darin miteinbezie-
hen.

8 Vgl. R. Steiner, Mein Lebensgang. Hg. M. Steiner. Stuttgart 1948, 31.

* Vgl. E. Bock, Rudolf Steiner. Studien zu seinem Lebensgang und Lebenswerk. Stuttgart
21967, 15-38.



Im Spiegel der Zeit 133

ibernimmt er die Herausgabe des naturwissenschaftlichen Teils in Kiirschners
Goethe-Ausgabe: seit 1890 ist er Mitarbeiter am Goethe- und Schiller-Archiv in
Weimar. Dort entwickelt er eine groBe Begeisterung fiir die Schriften Nietzsches
und Haeckels und verfaBt ein erstes philosophisches Werk, das einen eigenen
Ansatz vorstellt, die Philosophie der Freiheit (1894). Von 1897 an ist Steiner in
Berlin als Herausgeber einer Zeitschrift'® und als Lehrer an der Arbeiter-Bil-
dungsschule tétig.

Seit Beginn des neven Jahrhunderts wendet er seine Aufmerksamkeit auffallig
Gedanken der Esoterik zu, verkehrt in theosophischen Kreisen und wird 1902
Generalsekretir der Deutschen Sektion der Theosophischen Gesellschaft. Dabei
muB seine innere Distanz zu manchen Vorstellungen der theosophischen Orien-
tierung anerkannt werden. Steiner versucht, den neuzeitlichen Wissenschaftsbe-
griff und das, was er unter Christentum versteht, in sein Weltbild zu integrieren.
Er tritt in ganz Europa als Vortragsreisender auf und nimmt sich zunehmend ok-
kulter und esoterischer Themen an. 1912/13 macht sich Steiner von der fiir ihn
zu stark indisch geprigten Theosophischen Gesellschaft selbstédndig und begriin-
det die Anthroposophische Gesellschaft, in deren Rahmen er Vortrige halt und
verschiedenste Initiativen anstoBt: Eurythmie, Bau des Goetheaneums in Dor-
nach/Schweiz, Bewegung zur Dreigliederung des Sozialen Organismus, Chri-
stengemeinschaft, die Waldorfschule in Stuttgart''.. Um die Jahreswende
1923/24 gestaltet Steiner die deutsche Anthroposophische Gesellschaft zur In-
ternationalen Allgemeinen Anthroposophischen Gesellschaft um und setzt sich
an deren Spitze. In den nun folgenden neun Monaten bis September 1924 halt
Steiner in atemberaubender Folge ,,338 Vortrige und 68 Ansprachen, Bespre-
chungen und Fragebeantwortungen*', bis er am 28. September zusammenbricht
und am 30. Mirz des folgenden Jahres stirbt.

Der Erkenntnisweg der anthroposophischen ,Geisteswissenschaft”

Anthroposophie will Methode, Erkenntnisweg sein. Ihr Ausgangspunkt ist den-
noch eine ontologische Behauptung: Das, was wir mit unseren physischen Sin-
nen von der Welt wahrnehmen, ist nur ein Teil derselben. Hinter (,,iiber” oder

1 Das Magazin fiir Literatur zusammen mit Otto Hartleben. Im September 1900 legte Stei-
ner die Herausgeberschaft nieder.

11 Dije Waldorfschulen gehéren sicher zu den heute einfluBreichsten Griindungen Rudolf
Steiners. Aber gerade die Waldorfpiddagogik ist nicht nur populér, sondern auch umstrit-
ten: Mehrere namhafte Pidagogen haben sich in den letzten Jahren zu Wort gemeldet und
vor allem auch die weltanschauliche Fixierung dieser Erziehung kritisiert, z. B. in der
Deutschen Zeitschrift fiir Pidagogik 1986 (vgl. Anm. 7) und in Christentum, Anthroposophie,
Waldorfschule. Waldorfpidagogik im Umfeld konfessioneller Kritik, mit Beitr. von H.W.
Schréder u. a. Stuttgart 21987 (hier wird auch der alte Vorwurf an die Anthroposophie, ein
gnostischer Weg zur Selbsterlgsung zu sein, neu erhoben). Die neueste Verdffentlichung
zu diesem Thema stammt von F. J. Kridmer, G. Scherer und F. J. Wehnes (Anthroposophie
und Waldorfpddagogik. Information/Kritik. Annweiler 1987) und bietet sowohl eine Ein-
fithrung in die Anthroposophie als auch eine Beurteilung der Waldorfpddagogik.

2 Hemleben (s. Anm. 1) 152.



Im Spiegel der Zeit 134

.in*) der physischen Welt liegen noch zwei weitere: die seelische und die gei-
stige. Der Mensch gehort mit Kérper, Seele und Geist diesen drei Welten an.
Und so, wie es in der physischen Welt Wesen auBBer dem Menschen gibt, gibt es
in der geistigen Welt Wesenheiten, auch solche mit eigenem Wollen. Der
Mensch erreicht diese ,,geistige Welt* in seinem Denken. In einem geist-monisti-
schen Platonismus behauptet Steiner, daB unsere Gedanken nur Wesenheiten
bzw. Ausdruck von Wesenheiten der geistigen Welt seien.

Geisteswissenschaft ist fiir ihn als Ergianzung zur (physisch-empirischen) Na-
turwissenschaft eine geistig-empirische Wissenschaft. Da Gedanken objektive
Dinge sind!3, kénnen diese in einer streng empirischen Geisteswissenschaft ge-
schaut werden. Es bedarf nur der Entwicklung entsprechender geistiger Wahr-
nehmungsorgane, um geistige Sachverhalte durch einen Blick in die geistige
Welt wahrzunehmen. Steiner vergleicht dies mit dem Blindgeborenen, der sehen
lernt.

»In der Aneignung der Mitteilung anderer liegt die erste Stufe zur eigenen Er-
kenntnis.“!* Denn indem der Schiiler diese Gedanken denkt, erweckt er sie in
sich zum Leben und nimmt so wahr, wie alles in der physischen Welt seine Spu-
ren in der geistigen hinterldfit. Der Weg zu dieser geistigen Wahrnehmung stellt
vor allem Anforderungen an den Willen und die Einstellung des Ubenden:
Egoismus und reine Neugier sind hinderlich; Voraussetzung sind die Fihigkeit
zu Hingabe und reines Streben nach Vervollkommnung und Erkenntnis. Zu die-
sem Weg gehort die Anstrengung des Denkens und die ,absolute Gesundheit des
Seelenlebens®. ,,Der unbegriindete Unglaube allerdings ist schidlich. Denn er
wirkt in dem Empfangenden als eine zuriickstoBende Kraft. ... Nicht glauben
sollst du, was ich dir sage, sondern es denken ..., dann werden meine Gedanken
schon selbst in dir bewirken, daB du sie in ihrer Wahrheit erkennst.*15

In seiner wohl meistgelesenen Schrift Wie erlangt man Erkenntnisse der hohe-
ren Welten?findet sich die ausfiihrlichste Einfiihrung in den Weg zur Geisteser-
kenntnis. Steiner greift dabei vorwiegend auf Methoden der esoterischen Schu-
lung der Theosophie zuriick und beruft sich auf die ,,Mystiker, Theosophen und
Gnostiker®. Von esoterischen Schulen ist er auch genau dafiir getadelt worden:
Geheimwissen verdffentlicht zu haben. Immerhin weist Steiner darauf hin, daB
es sich bei dem von ihm Vorgesteliten nur um das Elementarwissen handle. Al-
les weitere sei geheim, da es nur an Personen weitergegeben werden diirfe, die
dessen wiirdig sind; eine unwiirdige Kenntnis dieser geistigen Dinge, nur aus
Effekthascherei erworben, berge fiir die Seele die groBten Gefahren.

Inhaltlich ist der Weg der Einweihung des Geistesschiilers eine Sammlung
von Regeln des geistigen Lebens, Anleitungen zur Meditation von Werden, Ver-
gehen und Wiedergeburt sowie von Anforderungen an den Charakter des Uben-
den. Als Beispiel sei die ,,Samenkorn-Meditation* genannt, durch die der Ge-

'* Gedanken haben fiir Steiner iiber die Subjekt-Objeki-Spannung hinaus in der geistigen
Welt Eigenstand.

' R. Steiner, Theosophie (s. Anm. 1) 134.

5 Ebd. 137.



Im Spiegel der Zeit 135

heimschiiler sich dem Gedanken einer héheren, unsichtbaren Welt 6ffnen soll:
LEr wird sich sagen: in dem Samenkorn ruht schon auf verborgene Art - als
Kraft der ganzen Pflanze — das, was spiter aus ihm herauswéchst. ... Man hinge
dem Gedanken nach: das Unsichtbare wird sichtbar werden. Konnte ich nicht
denken, so kénnte sich mir auch nicht schon jetzt ankiindigen, was erst spater
sichtbar werden wird.“!¢ Ohne daB dies groBe Kenntnis derselben verriete,
nennt Steiner den entscheidenden Unterschied zu anderen Meditationswegen
die BewuBtheit, mit der seine Ubungen zu verrichten seien. Dem Yogi und My-
stiker wird bescheinigt, er erfahre die geistige Welt unter Ausschaltung des Be-
wubBtseins, und er kénne damit keinen Anspruch auf wissenschaftliche Geistes-
forschung erheben.

Neben dem Weg der geistigen Schau gibt es jedoch im Gebdude der Anthro-
posophie noch einen zweiten Weg, den geistigen Raum, wenn schon nicht zu be-
treten, so doch einen Blick auf die Ergebnisse der Geisteswissenschaft zu wer-
fen: ,,Ein groBer Teil derselben ist ohne weiteres dadurch zu priifen, dal man
die gesunde Urteilskraft in wirklich unbefangener Weise auf sie anwendet.”
Scheinbarer Widerspruch zu den anderen Wissenschaften wird dabei zu einer
Frage der Befangenheit. , Ein anderer Teil der geisteswissenschaftlichen Mittei-
lungen wird sich allerdings mehr oder weniger dem bloBen Verstandesurteile
entziehen. Aber es wird unschwer derjenige ein rechtes Verhiltnis auch zu die-
sem Teile gewinnen kénnen, welcher einsieht, daB3 nicht nur der Verstand, son-
dern auch das gesunde Gefiihl ein Richter iiber die Wahrheit sein kann.“V

Die erste Mitteilung, die Steiner macht, bezieht sich auf das Wesen des Men-
schen. Der Neuling in esoterischer Literatur findet sich dabei zunéchst einer be-
cindruckenden Fiille neuer Ausdriicke gegeniiber, wenn Steiner den Menschen
in Atherleib und Astralleib, Geistselbst, Lebensgeist u. a. gliedert. Auch wenn es
zunichst irritiert zu lesen, was da alles durch die Welten , kraftet*: ganz aus der
Luft gegriffen ist vieles nicht, und der Leser sollte sich dadurch alleine nicht das
Wohlwollen nehmen lassen. Ich versuche erst gar nicht, eine Zusammenfas-
sung'® dieser Anthropologie zu geben; am wichtigsten dabei ist die Lehre von
der Wiederverkorperung des Geistes (das Wort Reinkarnation lehnen die An-
throposophen ab): Fiir die Dauer seines physischen Lebens ist der Geistmensch
mittels der Seele mit dem physischen Kérper verbunden. Nach dessen Tod lebt
der Geist noch einige Zeit mit der Seele, bis diese sich so weit gereinigt hat, dal
sie mit der allgemeinen Seelenwelt eins wird und so den Geist in die Geisterwelt
entliBt, damit dieser sich dort auf die nichste Wiederverkorperung vorbereitet

16 R, Steiner, Wie erlangt man... (s. Anm. 1) 61.

17 Ebd. 8.

18 Mir scheint es nahezu unméglich, Steiner’sche Texte so zusammenzufassen, daB der
Vorwurf unterbleiben kann, damit sei ganz Wesentliches ungesagt und somit jede Kritik
unangemessen. Diese Schwierigkeit ist typisch fiir jede Form eines 1deen-Systems, das sich
einer eigenen Terminologie bedient und eine abgeschlossene Weltsicht und Weltdeutung
zu liefern beansprucht. Eine Darstellung anthroposophischer Lehre vom Menschen findet
sich bei G. Scherer (Anthroposophie und Waldorfpidagogik [s. Anm. 11] 44-74).



Im Spiegel der Zeit 136

und sich ein Schicksal (Karma) bestimmt, das ihm zur eigenen Vervollkomm-
nung hilfreich ist.

Um ein bekanntes Beispiel fiir die durch iibersinnliche Schau gewonnene Er-
kenntnis zur Illustration anzufiigen, zitiere ich aus der Akasha-Forschung: Stei-
ner gibt zunéichst seine Quelle an: ,, Von dem, was sich ganz im Konkreten sagen
1dBt iiber die Ereignisse, ... werde ich zu ihnen zu sprechen haben, was in der le-
bendigen Erdenaura weiterlebt und okkult beobachtet werden kann. !9 Dieses
konkrete Ereignis ist ,,die Tatsache, dal zwei Jesusknaben ungefihr gleichzeitig
geboren worden sind“, der eine in Nazareth, der andere in Bethlehem. In dem
einen (nach Mt) ,lebte die Seele oder das Ich desjenigen, den wir als Zarathu-
stra kennen“?. Der andere (nach Lk) ,stammte ab aus der nathanischen Linie
des Hauses David. Er war nun gerade unbegabt fiir das, was man duBerlich er-
lernen kann...“?. Und so weiter. Dieses Zitat soll hier nicht der Lust am Exzen-
trischen halber gelesen werden. Vielmehr wird hier die Praxis der ,,Geisteswis-
senschaft” deutlich, unter Absehung der historischen und exegetischen Fakten
Theorien aus antiken Hiresien abzuschreiben, sie mit einigen modernen Deu-
tungen zu umgeben und sie als ,,in der Akasha-Chronik“ empirisch erforscht zu
vermitteln.

Diskussion der ,,Geisteswissenschaft

Wie kann nun mit einer solchen Auffassung von Geisteswissenschaft sinnvoll
eine Diskussion eréffnet werden, zumal wenn sich nach dem wenigen bisher Ge-
sagten bereits deutlich abzeichnet, daB sich fiir eine Gemeinsamkeit zwischen
Christentum und Anthroposophie nur eine Verleugnung der letzten zweitansend
Jahre des Christentums oder eine strifliche Ignoranz gegeniiber weiten und ent-
scheidenden Teilen des Steiner’schen Lehrgebiudes anbietet?

Zunichst einmal kann es sich in diesem Rahmen nur um eine Diskussion der
Anthroposophie, nicht um einen Dialog mit ihr handeln. Ein solches Gesprich
wurde seitens der Evangelischen Kirche in Deuntschland iiber Jahre gefiihrt und
hat bis heute kein nennenswertes Ergebnis gebracht. Dies liegt vor allem an dem
Anspruch der Anthroposophie, aufgrund der Mitteilungen Rudolf Steiners das
Christentum authentisch interpretieren zu kdnnen. Auch die groBziigige Art, mit
der Steiner christliche Autoren seit der Antike fiir sich vereinnahmt?2, erleichtert
das Gesprich nicht. Daher kann ein Christ, der sich auf die Heilige Schrift, vor
allem die vier Evangelien und die Tradition der Christenheit beruft, nicht gelas-
sen mit einer Weltanschauung ins Gesprich gehen, die mit dem Anspruch der

” R. Steiner, Aus der Akasha-Forschung. Das Fiinfte Evangelium. Dornach 21975, 283.

20 Ebd. 284.

21 Ebd. 285.

* Steiners Vortrige iiber Die Philosophie des Thomas von Aquino (Dornach 1972) liefern
hierfiir ein beredtes Beispiel: Ohne ein einziges Zitat von Thomas zu erbringen, verein-
nahmt Steiner den Philosophen fiir seine Weltsicht und erklart Thomas zum Verfechter ei-
ner ultra-realistischen Position im Universalienstreit: Da werden z. B. die Engel zu hypo-
statischen Ideen (vgl. ebd. 60).

~



Im Spiegel der Zeit 137

Wissenschaftlichkeit den Christen lehrt, seinen Glauben gegen das von Steiner
mitgeteilte Wissen auszuwechseln.

Von daher bleibt als einziger Weg die Frage nach der Methode, mit der die
Anthroposophie Erkenntnisse gewinnt?’. Die Frage ist also: Wie kann man Ru-
dolf Steiner wissenschaftlich ernst nehmen? Wie ist eine Beurteilung seiner gei-
steswissenschaftlichen Methode moglich? Wie sind seine ,,Erkenntnisse” als
Phinomene ibersinnlicher Anschauung einzuordnen und zu bewerten?

Hellsehen und Wissenschaft

Entscheidend fir das Verstdndnis der Steiner’schen Methode sind seine para-
psychologischen Fihigkeiten, fiir die er in seiner Jugend und seiner Studienzeit
bei seinen Mitmenschen wenig oder kein Verstindnis fand. Von daher war es fir
Steiner ein wichtiges Anliegen, das von ihm innerlich Erlebte als ebenso ,,real*
und wissenschaftlicher Forschung zuginglich zu erweisen wie beliebige Gegen-
stinde der physischen Welt. ,Eine geistige Schauung stellte sich mir vor die
Seele hin, die nicht auf einem dunklen mystischen Gefiihl beruhte. Sie verlief
vielmehr in einer geistigen Betétigung, die an Durchsichtigkeit dem mathemati-
schen Denken sich voll vergleichen lieB. Ich néherte mich der Seelenverfassung,
in der ich glauben konnte, ich dirfe die Anschauung von der Geisteswelt, die
ich in mir trug, auch vor dem Forum des naturwissenschaftlichen Denkens fiir
gerechtfertigt halten.“?* Die Frage, wieweit dies ein roter Faden durch Steiners
Biographie ist und wieweit er im Grunde immer darauf hinauswollte, oder ob
die Jahrhundertwende einen tiefen Schnitt in seinem Denken darstellt, kann hier
vernachlissigt werden?’. Seine Begegnung mit der Theosophie bietet Steiner auf
jeden Fall das Forum, seine ,geisteswissenschaftliche Erkenntnislehre vorzu-
tragen. Dabei kommt es ihm darauf an zu zeigen, dafl Hellsehen, wie er es
konnte und erlebte, weder einem wissenschaftlichen Weltbild widersprach noch
eine exotische Veranlagung war: Damit diese Fihigkeit ,,ordentliches“ Werk-
zeug einer wissenschaftlichen Disziplin werde, war es notwendig zu postulieren,
daB ,,im Prinzip jeder” diese Fihigkeit erwerben kann, wie jeder Mathematik
lernen muB3, der Physik betreiben will.

2 Eine ausfiihrlichere Darstellung der fundamentalen Unterschiede zwischen dem, was
Steiner Christentum nennt, und dem, was Christen darunter verstehen, ist bereits in den
zwanziger Jahren von Friedrich Gogarten, Alois Mager u. a. vorgenommen worden. Die
oben beschriebene Stellung der Anthroposophie heute wiirde aber eine erneute niichterne
Bestandsaufnahme auch unter der Beriicksichtigung von Anthroposophen, die eine mode-
rate Sicht der Steiner’schen Lehre versuchen, fordern. Dabei ist vor allem an Gerhard
Wehr (Christusimpuls und Menschenbild. Freiburg 1974) zu denken.

24 R. Steiner, Mein Lebensgang (s. Anm. 8) 61f.

2 Die Diskrepanz zwischen der von Steiner behaupteten Kontinuitit und der aus seinen
Werken und Briefen sich darstellenden Krise um 1900 wird von Wehr in seiner Steiner-
Biographie (s. Anm. 6) mehrfach festgestellt. Wehr geht aber nie so weit, von daher die
Glaubwiirdigkeit des autobiographischen Riickblicks in Mein Lebensgang anzuzweifeln;
denn dies wiirde m. E. auch erhebliche Konsequenzen fiir die Glaubwiirdigkeit der ,,Mit-
teilungen“ aus der geistigen Welt haben.



Im Spiegel der Zeit 138

Damit haben wir ein Kriterium fiir eine Beurteilung der Theorie Steiners ge-
funden: Inwieweit hat iibersinnliche Erfahrung?® eine wissenschaftlich auswert-
bare Struktur? Inwieweit ist iibersinnliche Erfahrung im Prinzip wiederholbar?
Sind die Umstidnde, unter denen sie gemacht wird, kritisch zu unterscheiden?

Parapsychologische Forschung, Hellsehen, Visionen

Daf3 die Parapsychologie heute eine weitgehend anerkannte, wenn auch noch
wenig geforderte Wissenschaftsrichtung ist, ist der Beharrlichkeit einer ganzen
Forschergeneration zu verdanken, die mit einer beachtlichen Hartnickigkeit pa-
rapsychologische Phinomene untersuchte und eine umfangreiche Kriteriologie
fiir deren Glaubwiirdigkeit entwickelte. Als gesicherte Erkenntnis dieses Wissen-
schaftszweiges darf gelten, dall es Menschen gibt, die fihig sind, Wahrnehmun-
gen zu machen, die mit dem gegenwiirtigen Stand der Naturwissenschaften nicht
zu erkliren sind. Dazu gehoren Phinomene verschiedenster Art. Viele Fille des
parapsychologischen Bereichs kénnen mit dem Modell der Telepathie erklért
werden, das annimmt, dal einzelne Personen physikalisch nicht nachzuwei-
sende Informationswege benutzen, um anderen etwas mitzuteilen, bzw. in der
Lage sind, auf diesem Wege Informationen aus dem Bewuftsein anderer Men-
schen zu empfangen. Daneben gibt es Untersuchungen iiber Formen der Teleki-
nese, d. h. der psychischen EinfluBnahme auf physische Prozesse. Diese Fille
sollen hier weniger interessieren als das sogenannte Hellsehen. Damit ist die Fi-
higkeit zur Wahrnehmung zeitlich oder rdumlich versetzter Tatbestinde ge-
meint, die ohne die dufleren Sinne und ohne direkte telepathische Einfliisse zu-
stande kommt (unzutreffend ,,paranormal®“ genannt). Darin einbeschlossen ist
aber auch das, was in der traditionellen Mystik ,,Vision“ genannt wird: vor-
nehmlich bildhafte Erscheinungen, die den Bereich der sinnlich wahrnehmbaren
Welt iibersteigen. Uber den Stand der Forschung im deutschen Sprachraum in-
formieren der Altmeister der Parapsychologie, Hans Bender, und der Marburger
Theologe Ernst Benz, der schon in den 60er Jahren eine Bestandsaufnahme vi-
siondrer Phinomene vorgelegt hat?’.

Diese Forschungsergebnisse mégen zwar vieles, was geheimnisvoll und erre-
gend erschien, entzaubert haben, indem sie es mit wissenschaftlicher Niichtern-
heit protokollierten und miteinander verglichen. Sie erméglichen uns heute aber
sowohl die Anerkennung dieser Erfahrungen als nicht (notwendig) krankhafte,
ja nicht einmal im eigentlichen Sinne paranormale oder parapsychologische, als

26 Hellsehen wird im folgenden mit ,,iibersinnliche Erfahrung” gleichgesetzt, da auch Stei-
ner oft in diesem Zusammenhang von Hellsehen spricht.

7 Vgl. Hans Bender, Unser sechster Sinn. Hellsehen, Telepathie, Spuk. Reinbek 1972; ders.,
Umgang mit dem Okkulten. Stuttgart 1984. Einen ausgezeichneten Uberblick iiber den
Stand der Forschung in den USA gibt Charles T. Tart, Das Ubersinnliche. Forschungen
iiber einen Grenzbereich psychischen Erlebens. Stuttgart 1986. Mit solchen Phinomenen im
Rahmen der christlichen Religion beschiftigt sich Ernst Benz, Die Vision. Erfahrungsfor-
men und Bilderwelt. Stuttgart 1969; ders., Parapsychologie und Religion. Erfahrungen mit
iibersinniichen Krdften. Freiburg 1983.



Im Spiegel der Zeit 139

auch eine kritische Begrenzung der Aussagekraft gewisser Visionen und Kogni-
tionen. Dabei wird noch immer von jedem, der sich im Rahmen wissenschaftli-
cher Redlichkeit hilt, zugegeben, dafl es zwar viele Modelle gibt, die Vermutun-
gen iiber die Natur dieser Phinomene zu formulieren, dafl es aber bis heute
nicht einmal einen Ansatzpunkt dazu gibt, die Parapsychologie mit dem natur-
wissenschaftlichen Weltbild zusammenzubringen. Es ist heute nur deutlich, daf3
dies vornehmlich ein Mangel des naturwissenschaftlichen Weltbildes ist. Nach
anfianglichen Versuchen, den ganzen Sektor als Erscheinungsvarianten von Tele-
pathie zu erkldren und vom Modell der Radio-Ubertragung auszugehen, haben
vor allem nachgewiesene Prikognitionen?® deutlich gemacht, daB3 nicht auszu-
schlieBen ist, daf} die Parapsychologie den gesamten raum-zeitlichen Bezugsrah-
men der Naturwissenschaften in Frage stellen kénnte.

Es ist in diesem Zusammenhang wichtig, auf den heutigen Stand der For-
schung zu verweisen, da dadurch ein stindiges Argument Steiners in ein neues
Licht geriickt wird. Steiner betont immer wieder, da8} es eine unzuléssige Vorein-
genommenbheit sei, wenn man sich gegen die Annahme iibersinnlicher Wirklich-
keit sperre. Dies mag in der Tat in der Diskussion mit seinen Zeitgenossen ein
wichtiger Punkt gewesen sein. Bedauerlicherweise gilt dies auch fiir die meisten
Theologen, die sich daran beteiligt haben. Nur trifft eines heute nicht mehr zu:
Es gibt heute keinen verniinftigen Grund anzunehmen, die Grenze unserer
Wahrnehmung sei mit der Grenze der realen Welt identisch. Aber dadurch ist
der Umkehrschlufl noch nicht giiltig: daBl alles, was iibersinnlich wahrgenom-
men werde, deswegen bereits real sei. Im Gegenteil. Noch mehr als im physisch-
empirischen Bereich gibt es im iibersinnlichen Bereich verschiedenste ,,Stérfak-
toren“, die uns in der Beurteilung iibersinnlich gewonnener Erkenntnisse zu
Differenzierungen zwingen.

Steiners Defizit: Es kann nicht unterschieden werden

Die moderne Erforschung der aufersinnlichen Wahrnehmung zeichnet sich vor
allem durch bemerkenswerte Strenge in der Absicherung gegeniiber Manipula-
tionen oder unbewuBlten Storfaktoren ans. Forschungsberichte, die nicht prizis
Auskunft geben tiber den Weg, mit dem in jedem einzelnen Fall andere als au-
fersinnliche Informationsquellen ausgeschlossen wurden, oder zumindest dar-
iiber, wie hoch die Wahrscheinlichkeit solcher Fremdeinwirkungen zu veran-
schlagen ist, haben keine Aussicht, Anerkennung zu finden. Uber die Umsténde,
unter denen Steiner seine ,,Forschungsergebnisse“ im einzelnen erzielt, erfahren
wir recht wenig?°.

8 Es gibt, wenn auch sehr wenige wirklich gut dokumentierte, Fille von »Voraussagen*
von Ereignissen (Prikognitionen). Damit sind nicht die iiberaus vieldeutigen Weltunter-
gangs-Prophezeiungen gemeint, die sich in der neueren esoterischen Literatur grofiter Be-
liebtheit erfreuen. Vgl. Hans Bender, Umgang mit dem Okkulten (s. Anm. 27) 35-42.

¥ Dabei handelt es sich um Ergebnisse, die z. B. die gesamte kirchliche Exegese seit dem
Altertum in Frage stellen wiirden!



Im Spiegel der Zeit 140

Steiner betont immer wieder, er habe seine Erkenntnisse streng aus eigener
Forschung erworben und lediglich nachtriglich festgestellt, daB sich seine Er-
kenntnisse mit denen anderer Geistesforscher deckten. Diese Einschitzung ist
jedoch in mehrfacher Hinsicht problematisch: Zum einen wirft Steiners Biogra-
phie auf diese Behauptung ein schiefes Licht. Wenn ndmlich seine Lektiire theo-
sophischer Schriften in den ersten Jahren dieses Jahrhunderts zeitlich zusam-
menfillt mit entsprechenden Themen in seinen eigenen Verdffentlichungen, ist
es erlaubt, hier einen Zusammenhang zu vermuten. Er leugnet diesen Zusam-
menhang nicht, da er ja in diesen Jahren auf theosophische Terminologie zu-
riickgreift. Auch wenn aus seinen Schriften kein abschlieBendes Bild iiber die
Hermeneutik der Sprache des Ubersinnlichen gewonnen werden kann®, so ge-
steht er doch ein, daB empirische Beobachtungen (mégen sie auch iibersinnli-
cher Art sein) immer der sprachlichen Vermittlung bediirfen. Wer nicht in einem
entsprechenden sozialen Sprachzusammenhang steht, kann sich iiber kein Ge-
biet dieser oder einer anderen Welt verstindigen. Der Verweis auf eine Geheim-
sprache und Geheimschrift verlagert oder verschirft das Problem nur; letztlich
wird der Geisteswissenschaftler damit auf die Kommunikationswelt der Engel,
sonstiger Geisteswesen und einiger weniger Esoteriker beschriankt. Und dies ist
die andere Seite in Steiners eigener Theorie:

Er fordert die Anleitung und Hinfiihrung durch einen Geisteslehrer, einen er-
fahrenen Geistesforscher. Die Kenntnis des von anderen Behaupteten (,,Mitge-
teilten*) ist Voraussetzung jeder eigenen Erkenntnis: ,Jeder Satz der Geheim-
wissenschaft, den der Mensch hért, ist geeignet, den Sinn dahin zu lenken, wo-
hin er gelangen muB, soll die Seele wahren Fortschritt erleben. Zu all dem
Gesagten muf} vielmehr eifriges Studium dessen treten, was die Geheimforscher
der Welt mitteilen. Bei aller Geheimschulung gehért solches Studium zur Vorbe-
reitung. Und wer alle sonstigen Mittel anwenden wollte, er kdme zu keinem

. Ziele, wenn er nicht die Lehren der Geheimforscher in sich aufnihme. ... Sie
sind nicht blol Worte. Sie sind lebendige Krifte.“3!

Damit ist das Problem deutlich: Steiner betont, dall sein Weg den Schiiler da-
hin bringe, unbefangen die Wirklichkeiten und Wesenheiten der ,geistigen
Welt* wahrzunehmen?2. Andererseits wird diese Wahrnehmung durch die Mit-
teilungen anderer erst hervorgebracht. Dal3 diese , kraftenden“ Worte im Sinne
Steiners dazu da sind, Erkenntnisvermégen auszubilden und nicht Inhalte zu
suggerieren, vermag den Verdacht nicht auszurdumen, daB hier Fremd-Gehértes

30 Steiner betont immer wieder die vollige Andersheit der von ihm analog zu den geschil-
derten sinnlichen Wahrnehmungen und bemerkt, ,,dafl die Worte ,dunkel‘ und ,hell*... nur
annidhernd aussprechen, was gemeint ist. Will man sich aber der gebriuchlichen Sprache
bedienen, so ist nichts anderes moglich. Diese Sprache ist ja nur fiir die physischen Ver-
hiltnisse geschaffen.” (R. Steiner, Wie erlangt man ... {s. Anm. 1] 55; vgl. 221)

31 Ebd. 52f.

32 G. Wehr spricht bei Steiner von der ,selbsterrungenen Geist-Unmittelbarkeit* (Rudolf
Steiner[s. Anm. 6] 157). Steiner (Theosophie[s. Anm. 1] 12) spricht sogar davon, daf3 nicht
selbst erlebte Wahrheiten der Geisteswissenschaft wertlos seien. Vgl. auch die Vorrede zur
5. Auflage von R. Steiner, Wie erlangt man ... (s. Anm. 1) 12-15.



Im Spiegel der Zeit 141

allzu leicht mit Selbst-,,Geschautem* zusammenflieBt. Dies um so mehr, als ja
die Erkenntnisse, die Steiner verspricht, neben der Rezeptivitit ausdriicklich
durch Wollen hervorgebracht werden: ,,Wer hohere Erkenntnis sucht, mufl sie
in sich erzeugen. Er muB sie selbst seiner Seele einfléBen.”33

Das letzte Kriterium ist fiir Steiner daher auch die Moralitit des Geistesschii-
lers. Das ist durchaus kein schlechtes Kriterium. Nur geniigt die ,,Reinheit des
Strebens - soweit sie liberhaupt beurteilt werden kann - nicht dafiir, historische
oder andere geisteswissenschaftliche Wahrheiten zu erzeugen. Sie kann wohl die
Glaubwiirdigkeit des Informanten fordern; in einer kritischen Beurteilung des
Gesagten mul} aber doch auf solidere Methoden zuriickgegriffen werden.

Ernst Benz nimmt aus diesem Grund Rudolf Steiner auch nicht unter die von
ihm behandelten Visionire in seinem Standardwerk Die Vision auf, da er zu de-
nen gehore, ,,die eine so umfassende theoretische Kenntnis ... haben, daB3 bei ih-
nen nicht mehr zu unterscheiden ist, was eigene Erfahrung und was literarischer
Einfluf3 ist***. Denn da das von Steiner gegeniiber ,herkdmmlicher Mystik* im-
mer wieder angefiihrte Unterscheidungsmerkmal der hoheren BewuBtheit auf
dem anthroposophischen ,,Pfad der Erkenntnis® ihn gerade nicht von anderen
Visionidren unterscheidet?®, und die kulturelle Umwelt auf Visionire einen nicht
zu unterschitzenden EinfluB hat, sind wir genétigt, visiondre Mitteilungen mit
Vorsicht zu behandeln. Dies gilt in besonderem MaBe fiir Visionen, die im
Wechselspiel mit ihrer theoretischen Systematisierung und im Umfeld literari-
scher Einfliisse entstanden sind. ,,Gerade das auBergewdhnliche seelische Erle-
ben regt den Empfanger solcher Erlebnisse aufs stirkste an, den ungewdhnli-
chen Vorgang zu rekonstruieren, sich zu verdeutlichen, wie es eigentlich zuging,
welches die Folgen dieses Erlebnisses und die Voraussetzungen und Bedingun-
gen fiir seine Wiederholung sind, so wachst aus der visiondren Erfahrung die
Theorie und Phinomenologie der Vision. Bei dieser Verkniipfung von religidser
Erfahrung und ihrer Theorie findet aber auch eine héchst bedeutsame Riickwir-
kung des aus der Erfahrung abgeleiteten Schemas auf die religiose Erfahrung
selbst statt. Der religiose Mensch wird ein Opfer seines eigenen Systems und sei-
ner eigenen theoretischen Selbstauslegung. Hat sich erst einmal die Reflexion
ein begriffliches Schema des Ablaufs der religiosen Erfahrung zurechtgelegt, so
bewegt sich die weitere religiése Anschauung von selbst immer bereitwilliger auf
diesem Geleise fort. Die religiése Erfahrung und die Theorie der Erfahrung er-
ginzen und bestimmen sich gegenseitig, schleifen sich aufeinander ein.*3¢

3 Ebd. 22.

3 E. Benz, Die Vision (s. Anm. 27) 14.

3 Von dem von Kant als ,,Geisterseher” abgetanen schwedischen Theosophen Emanuel
Swedenborg, der unzweifelhaft visionédre Erlebnisse hatte, wurde bereits vor iiber 200 Jah-
ren eine systematische Unterscheidung verschiedener BewufBtheitsgrade bei Visionen vor-
genommen. Auch die christlichen Mystiker (Hildegard von Bingen etwa) wuBten sehr ge-
nau zwischen Visionen zu unterscheiden, die sie bei vollem, und solchen, die sie bei
abgeschwichtem TagbewuBtsein erlebten.

% E. Benz, Die Vision (s. Anm. 27) 89f. Es gibt keinen Grund, Steiners Erfahrungen hier
von dem abzugrenzen, was Benz ,,religiése Erfahrungen® nennt.



Im Spiegel der Zeit 142

Damit wird auch das zweite Argument, mit dem Steiner sich gegeniiber ande-
ren Formen der Schau abgrenzt, fragwiirdig: Die Systematik des Weges, auf dem
der Geistesschiiler fortschreitet, ist keine Gewihr fiir die Wahrheit seiner Er-
kenntnis; nirgendwo wirkt sich der EinfluB des theoretischen Rahmens derart
auf den Inhalt des in der Forschung Erbrachten aus wie auf dem Gebiet der
tibersinnlichen Erkenntnis.

Urteil oder Beurteilung?’?

Diese Uberlegungen machen die Fragwiirdigkeit der Anthroposophie als Er-
kenntnisweg deutlich. Keine Versuchung lige jetzt niher, als das Halali iiber die
Strecke zu blasen, zu welcher Steiner gebracht zu sein scheint. Dies wire aber
ein ebenso bequemer wie unangemessener Schritt: Die Auseinandersetzung mit
der Anthroposophie - wie iibrigens die Auseinandersetzung mit jedem Lehr-
oder Glaubenssystem - kann nicht damit enden, daB das Ungeniigen der Me-
thode aufgewiesen wird. Der Inhalt einer Lehre hat eine weit dariiber hinausrei-
chende Wirksamkeit. Zum einen ragt die Frage des Wohin-nach-dem-Tode und
die Antwort der Wiederverkorperungslehre zu tief in den christlichen Raum hin-
ein, als daB wir es uns leisten konnten, die existentiellen Fragen, die dahinterste-
hen, mit kurzem ProzeB vom Tisch zu fegen. Steiner bietet als ,,zweiten Weg* fiir
den, der nicht selbst den Blick in die Geisteswelt zu werfen vermag, das gesunde
Gefiihl und die unbefangene Vernunft an. Auch wenn fiir Steiner wohl nur der-
jenige ein ,,gesundes” Auffassungsvermégen zu besitzen scheint, der seine Er-
kenntnisse nicht bezweifelt, so kann sich doch eine positive Auseinandersetzung
mit der Anthroposophie auf diesen zweiten Weg berufen. Aber auch die Stellung
der iibersinnlichen Wahrnehmung im Weltbezug des Menschen bedarf einer tie-
feren Reflexion. ,,Die offizielle moderne Gesellschaft ist rational organisiert; sie
denkt rational, behauptet, die Welt rational zu gestalten. Die christliche Theolo-
gie, so meinen ihre Vertreter, muB sich mit diesen Bestrebungen solidarisch er-
klaren. Was soll da eine ,christliche Gnostik‘? Was soll legitime altchristliche
Mystik 738 :

Die Antwort auf den Erkenntnisweg der Anthroposophie und seinen Wissen-
schaftsanspruch kann von der verindernden Kraft des Gebetes und der Gottes-
erfahrung kommen. Ohne der heute weit verbreiteten Abkehr vom Rationalen zu
verfallen, kann die Kirche sich guf ihre mystische Tradition besinnen. Es wiirde
die Wurzeln des Glaubens in unsere Zeit hinein unerwartet stirken.

Martin Lowenstein, Frankfurt/Main

" Die kritische Literatur zur Anthroposophie ist in den letzten Jahren zahlreicher gewor-
den, nachdem die Diskussion in den zwanziger Jahren mit dem Tod Steiners weitestge-
hend abgebrochen war und nur in den fiinfziger Jahren nochmals einzelne Beitréige er-
schienen sind. Lohnend, weil mit viel Engagement geschrieben, ist hier vor allem das
Biichlein, das unter dem Namen Vera Pierott veréffentlicht wurc@g: Anthroposophie — eine
Alternative? Neuhausen *1986. Die Autorin bemiiht sich, einen Uberblick zu geben, und
hat sich in diesem Zusammenhang offensichtlich auch mit weilergehenden theologischen
Fragen beschiftigt. Ein sehr empfehlenswertes Buch.

3 Carl A. Keller, Gnostik als religionswissenschaftliches Problem. In: Theologische Zeit-
schrift 41 (1985) 65-73, hier 72f.





