
Die Bezeugung der Auferstehung Christi 
in Form von Geschichten 
Zu Schwierigkeiten und Chancen heutigen Verstehens 
von Lk 24,13-53* 

Jacob Kremer, Wien 

Die landläufigen Vorstellungen von den Ostererfahrungen der Jünger, 
gewöhnlich Erscheinungen genannt, sind vornehmlich durch die an- 
schaulichen Schilderungen von Lk 24,13-53 bestimmt. Diese erwecken 
meist den Eindruck, als sei der Auferstandene in einer äußerlich kon- 
trollierbaren Weise erschienen. Deshalb wurden diese Texte in der neu- 
zeitlichen Apologetik gerne als •Beweise" für •die Tatsache" der Er- 
scheinungen herangezogen. In der Fachexegese werden hingegen alle 
Schilderungen der Ostererscheinungen seit einigen Jahren als •Ge- 
schichten" oder •Erzählungen" bewertet, die keinen direkten Rück- 
schluß auf den Hergang mehr zulassen. Viele exegetisch ungeschulte Le- 
ser werden dadurch verunsichert: Können die Evangelisten mit •Ge- 
schichten" die Wahrheit der Auferstehung Jesu verkünden? Nun bietet 
uns gerade die neuere Bibelwissenschaft die Möglichkeit, diese Evange- 
lien so auszulegen, daß sie als eine glaubwürdige Bezeugung der Aufer- 
stehung verstanden werden können. Hilfreich sind diesbezüglich beson- 
ders die vielen Ergebnisse der Sprach- und Literaturwissenschaft sowie 
die hermeneutische Einsicht, daß der heutige Leser alte Texte zunächst 
immer aus einem anderen Blickwinkel betrachtet als die Zeitgenossen 
ihres Verfassers. Ohne auf die vielen exegetischen Einzelfragen einzuge- 
hen, soll dies im folgenden aufgezeigt werden. (Die Grabesgeschichte 
[Lk 24,1-12] wird dabei nur gestreift.) 

Beobachtungen zum vorliegenden Text Lk 24,13-53 

Kontext 

Wesentlich für das Verständnis eines Textes ist, wie die neuere Lingui- 
stik in Einklang mit ältesten Einsichten betont, die Berücksichtigung des 
Kontextes. Für unsere Perikopen heißt dies: Sie stehen nicht in einem 

* Für den Druck überarbeitete Fassung eines Vortrags in der Katholischen Akademie Frei- 
burg am 20. 4. 1986. 



Auferstehung 173 

modernen oder antiken Geschichtswerk, sondern in einem Buch, das 
uns als •Wort Gottes" anvertraut wird. Die Zugehörigkeit zum Kanon 
der Heiligen Schriften nimmt allerdings diesem Buch nicht den Charak- 
ter eines von Menschen und in geschichtsbedingter Sprache geschriebe- 
nen Werks, wohl aber erhält es dadurch eine hohe Autorität, die zum 
ehrfürchtigen Hören auf seine Botschaft verpflichtet. 

Als •Evangelium" zählt das Buch des Lk zu den Schriften, in denen 
die mit Jesu Auftreten beginnende und nach seinem Tod weitergehende 
Botschaft verkündet wird. Nach den eigenen Angaben verfolgt Lk mit 
seinem Evangelium und wohl auch der Apg das Ziel, Theophilus und 
andere von der Zuverlässigkeit (Sicherheit) der Lehre zu überzeugen, in 
denen sie schon unterwiesen wurden (vgl. Lk 1,4). Diese Absichtserklä- 
rung des Verfassers setzt ein meist viel zu wenig beachtetes Signal für 
das Lesen der letzten Abschnitte seines Evangeliums: Nicht als erste In- 
formation über Jesu Auferstehung wollen diese verstanden sein, sondern 
als zusammenfassende Darstellung ihrer Bezeugung - nach sorgfältiger 
Durchsicht der Überlieferungen von Augenzeugen und Dienern des 
Wortes -, und zwar mit dem Zweck, verunsicherten Lesern Sicherheit 
hinsichtlich ihrer katechetischen Unterweisung zu geben, deren zentra- 
les Thema Jesu Kreuzigung und Auferweckung bildet, wie die Predigten 
der Apg zeigen (vgl. z. B. 2,22-36; 10,34-43; 13,26-41). Daß Lk 24 un- 
ter diesem Aspekt geschrieben wurde, zeigen sowohl der Aufbau wie die 
Erzählweise. 

Gemeinsame Struktur 

Innerhalb von Lk 24 sind unschwer drei Abschnitte zu unterscheiden, 
die letztlich eine eigentümliche, gemeinsame Struktur aufweisen. Ein 
Vergleich der lk Grabesgeschichte mit der Parallele Mk 16,1-8 läßt die 
diesem Abschnitt eigene Struktur erkennen: Auf die kurze Disposition 
(vv. 1-3) folgt die Hauptszene (vv. 4-7), in der zwei Boten (nur solche 
waren glaubwürdige Zeugen) den angesichts des leeren Grabes ratlosen 
Frauen die Osterbotschaft verkünden; sie tun dies, indem sie ihnen eine 
zum Nachdenken zwingende Frage stellen und sie nach Überbringen 
der Osterbotschaft auffordern, sich an Jesu eigene Worte zu erinnern. In 
den folgenden Versen (vv. 8-11) wird über die Reaktion der Frauen er- 
zählt: Sie erinnern sich, kehren vom Grab zurück und berichten den 
Jüngern, die aber ihre Nachricht für Geschwätz halten. Abschließend (v. 
12) heißt es, daß Petrus trotz dieser Abwertung das Grab besichtigt und 
voller Staunen über das Geschehen zurückkehrt. Den Textabschnitt 
durchzieht also die Bewegung von der Ratlosigkeit der Frauen und de- 



Jacob Kremer 174 

ren Überwindung durch die zum Nachdenken und Sich-Erinnern auf- 
fordernden Fragen hin zur Rückkehr und zum Sprechen der Frauen; 
dieses stößt bei den kritischen Jüngern auf Ablehnung, die allerdings 
durch die Grabesbesichtigung des Petrus und durch sein Staunen einge- 
schränkt wird. Die Nachricht über das Verhalten des Petrus verweist 
schon auf das Ende der folgenden Perikope (v. 34). 

Bei der Emmausgeschichte (vv. 13-35) ist eine ähnliche Struktur fest- 
zustellen: Sie beginnt mit dem Hinweis auf zwei Jünger, die von Jerusa- 
lem weggehen und sich über das dort Zugetragene unterhalten (vv. 13 f). 
Zu ihnen gesellt sich Jesus, den sie nicht erkennen (vv. 15 f) und der ih- 
nen im Mittelstück der Erzählung durch seine Fragen und Antworten 
den Weg weist, die unglaubliche Osterbotschaft zu verstehen, und zwar 
im Licht der ganzen Schrift, die er ihnen auslegt (vv. 17-27). Höhepunkt 
der Geschichte bildet dann das Mahl in Emmaus, bei dem den Jüngern 
die Augen geöffnet werden (vv. 28-32). Abschließend wird auch hier 
eine Rückkehr erzählt: Die Jünger kehren nach Jerusalem zurück, hören 
dort die Osterbotschaft und berichten über ihre eigene Erfahrung (vv. 
33-35). Wie in der Grabesgeschichte wird auch hier die Ratlosigkeit 
durch eine außergewöhnliche Erscheinung (diesmal Christi selbst) auf- 
gehoben, die die Betroffenen zum Nachdenken und zum Verstehen be- 
kannter Worte (diesmal der ganzen Bibel) auffordert. Diese Glaubens- 
hilfe wird noch überboten durch die Selbstoffenbarung beim Brotbre- 
chen. Wie die Frauen drängt es schließlich auch die Jünger, zu den 
Ihrigen zurückzukehren, von denen sie jetzt sozusagen die amtliche 
Osterbotschaft vernehmen. 

Die Erzählung von der Erscheinung des Auferstandenen am Oster- 
abend (vv. 36-53) zeigt bei näherer Betrachtung trotz vieler Unter- 
schiede einen ähnlichen Aufbau: Am Anfang ist von Furcht und Verwir- 
rung der versammelten Jünger angesichts der Erscheinung Jesu die 
Rede, den sie für einen leiblosen Geist halten (vv. 360- Jesus versucht, 
ihre Zweifel zu beheben. Er tut dies erstens durch einen dreifachen Be- 
weis seiner Leibhaftigkeit (Aufforderung zum Sehen und Betasten sowie 
durch das Essen vor ihren Augen); dieser führt aber offenbar nicht zum 
Glauben, zumindest nicht zum vollen (vv. 38-43). Jesus tut es zweitens 
durch seine Worte, die wie in der Emmausgeschichte wesentlich das 
Verständnis seiner Auferstehung im Licht der ganzen Heiligen Schrift 
betreffen, aber auch von der Schriftgemäßheit der Heidenmission und 
der Bestellung der Jünger zu Zeugen handeln (vv. 44-49). Die Erschei- 
nungsgeschichte endet mit der kurzen Schilderung der Himmelfahrt und 
der Notiz über die Rückkehr der glaubenden Jünger nach Jerusalem, wo 
sie im Tempel Gott loben. Auch diese Geschichte erzählt also von der 



A uferstehung 175 

Hinführung zum Glauben: Den Zweifelnden hilft der Auferstandene, 
ihre Bedenken zu überwinden, vor allem durch seine Einführung in das 
rechte Verständnis der Heiligen Schrift. Am Ende dieser Geschichte ist 
ebenfalls von einer Rückkehr nach Jerusalem die Rede. 

Die kunstvolle Gliederung der drei Abschnitte von Lk 24 deutet schon 
an, worauf es dem Evangelisten ankommt: auf die Überwindung der 
Einwände gegen die Osterbotschaft, und zwar unter Hinweis darauf, 
daß die Jünger nicht leichtgläubig waren und sie selbst erst durch die 
Begegnung mit dem Auferstandenen zum Glauben kamen, der sich ih- 
nen beim Brotbrechen und durch seine Einführung in das Verständnis 
der Bibel zu erkennen gab. Diese Absicht des Evangelisten erkennen wir 
noch klarer, wenn wir auf seine Erzählweise achten. 

Erzählweise 

Ein Vergleich der lk Grabesgeschichte mit Mk 16,1-8 belehrt darüber, 
wie eigenständig Lk erzählt. Vieles, was zu den beiden anderen Ab- 
schnitten (Lk 24,13-35.36-53) festgestellt wird, gilt in diesem Sinn auch 
für sie. 

Zu Beginn der Emmausgeschichte (Lk 24,13) lenkt der Erzähler mit 
•und siehe" die Aufmerksamkeit des Lesers auf zwei Jünger, die bis zum 
Ende der Perikope Handlungsträger bleiben. Während später der Name 
des einen, Kleopas, erwähnt wird, bleibt der andere unbekannt. Warum 
sie von Jerusalem weggehen und was sie in Emmaus suchen, bleibt 
ebenso ungesagt wie nähere Einzelheiten über sie. Einzig der Inhalt ih- 
rer Unterhaltung wird angegeben: was sich in diesen Tagen zugetragen 
hat. Die Wendung •und es geschah" markiert das Hinzutreten einer drit- 
ten Person, deren Name (Jesus) sofort genannt wird. Daß er von den 
beiden Jüngern nicht erkannt wird, begründet der Erzähler mit der Er- 
klärung, daß ihre Augen •gehalten" waren (nicht etwa wegen einer an- 
dersartigen Gestalt Jesu; vgl. Mk 16,12). Der Leser, der schon durch die 
Grabesgeschichte über Jesu Auferstehung informiert ist, weiß also mehr 
als die beiden Jünger und wird durch diese Angabe für den weiteren 
Verlauf der Handlung interessiert. Weshalb sich Jesus ihnen zugesellt, 
erfährt der Leser erst aus dem Fortgang der Erzählung; es klingt aber 
hier schon in der Bemerkung an, daß Jesus sich ihnen nähert, während 
sie sich unterhalten und besprechen. 

Daran knüpft Jesus fragend an (v. 17) und veranlaßt mit einer weite- 
ren Frage die beiden, über Jesu Auftreten und Verwerfung sowie über 
ihre in ihn gesetzte Hoffnung und ihre Enttäuschung zu sprechen. Die 
beiden geben darauf einen zusammenfassenden Bericht über die schon 



Jacob Kremer 176 

bekannten Ereignisse am Ostermorgen (vv. 22-24), die sie zwar nach- 
denklich stimmen, aber - ähnlich wie Petrus (v. 12) - nicht zum Glauben 
führen. Auf ihre Darlegungen reagiert Jesus mit einem dem Leser be- 
greiflichen Ausruf über ihre unverständige, kleingläubige Haltung ge- 
genüber allem, was die Propheten verkündet haben (v. 25), und mit einer 
Frage, die sie wie die Leser zum Nachdenken über den angekündigten 
Weg des Messias (durch Leiden zur Herrlichkeit) anregt (v. 26). Lk er- 
zählt dann noch (v. 27), daß Jesus ihnen alle ihn betreffenden Schriften 
auslegte. Einzelstellen und Dauer dieser Unterweisung gibt der Evange- 
list allerdings nicht an. 

Statt dessen schildert er zwei neue Szenen: das inständige Bitten der 
Jünger, Jesus möge bei ihnen bleiben (vv. 28 f), und das Mahl in ihrem 
Haus (vv. 30 f). Von diesem Mahl erzählt der Evangelist aber nur - her- 
vorgehoben durch die Einleitung •und es geschah..." (v. 30, vgl. v. 15) - 
das eigentlich dem Gastgeber zustehende Segnen, Brechen sowie Austei- 
len des Brotes und stellt dann fest: Beiden wurden die Augen geöffnet, 
so daß sie ihn erkannten; er aber entschwand ihren Blicken. In Form ei- 
ner rhetorischen Frage der Jünger informiert der Erzähler noch über 
ihre jetzt einsetzende Reflexion: •Brannte nicht unser Herz in uns...?" 
(v. 32) Der Leser erfährt somit, daß sie schon vor dem Mahl die Nähe 
des Auferstandenen verspürten. 

Die Geschichte endet mit dem kurzen Bericht über die Rückkehr der 
beiden Jünger nach Jerusalem. (Wie sie zeitlich möglich war, interessiert 
Lk nicht.) Dort finden sie (noch am Abend) die Elf und den weiteren 
Jüngerkreis beisammen, die ihnen mit einem kurzen, altertümlich klin- 
genden Satz verkünden: •Der Herr ist wirklich auferstanden und dem 
Simon erschienen." (v. 34) Erst danach erzählen die beiden Jünger über 
ihre Erfahrung unterwegs und beim Brotbrechen (v. 35). 

So wirklichkeitsecht die Emmausgeschichte auf den ersten Blick hin 
erscheint, so wenig kann sie als ein Bericht im strengen Sinn gewertet 
werden. Als Anzeichen fiktionaler Darstellung können vor allem fol- 
gende angeführt werden: 1. Es handelt sich bloß um einen Ausschnitt, 
der kunstvoll einige Momente eines längeren Vorgangs festhält (das 
Weggehen von Jerusalem; das Gespräch unterwegs; die Einladung zum 
Bleiben und das Erkennen beim Brotbrechen; die Rückkehr nach Jeru- 
salem und die knappe Wiedergabe der Osterbotschaft); 2. das man- 
gelnde Interesse an historischen Details, die Unscharfe mehrerer Anga- 
ben und manche Unwahrscheinlichkeiten (z. B. über die Entfernung 
zwischen Jerusalem und Emmaus, das Aussehen des Auferstandenen, 
die Zeit für die Rückkehr nach Jerusalem nach Sonnenuntergang); 3. die 
Schilderung von Gemütserregungen und die Wiedergabe wörtlicher Re- 



Auferstehung 177 

den; 4. die theologisch reflektierte Konzentration auf das Verstehen der 
Auferstehung Jesu im Licht der Weissagungen des Alten Bundes in Ver- 
bindung mit der gegenwärtigen kirchlichen Praxis des Brotbrechens und 
der amtlichen Verkündigung der Elf in Jerusalem. 

Die Erzählung zeigt auch deutliche Merkmale von Rhetorik: die 
schon erwähnte kunstvolle Struktur; mehrere Wortspiele; die dramati- 
sche Gestaltung, die das Interesse des Lesers weckt und ihn in die span- 
nende Handlung und die Dialoge einbezieht; die sympathische Schilde- 
rung der beiden Jünger, mit deren Fragen und Empfindungen sich der 
Leser leicht identifiziert. Der Erzähler will sichtlich den Leser persön- 
lich ansprechen, emotionale Vorbehalte überwinden und ihn dazu bewe- 
gen, die kirchliche Osterbotschaft als zuverlässig zu beurteilen. 

Inwieweit Lk hier dem Schema (pattern) anderer biblischer oder pro- 
faner Wiedererkennungsszenen bzw. einer damals üblichen Verknüp- 
fung von Wortgottesdienst mit Auslegung der Schriften des Alten Bun- 
des und Eucharistie (Brotbrechen) folgt, kann offenbleiben (vgl. die Par- 
allele Apg 8,26-39). Jedenfalls spiegelt seine Darlegung unmißverständ- 
lich die Bedeutung beider Elemente für die Festigung im Glauben an 
den Auferstandenen. 

Eine Durchsicht der anschließenden Perikope (vv. 36-53) im Hinblick 
auf ihre Erzählweise ergibt folgendes: Sie setzt denselben Jüngerkreis 
voraus, der soeben den Bericht der Emmausjünger entgegennimmt (v. 
35). In seine Mitte tritt jetzt Jesus mit dem Friedensgruß, ohne daß sein 
Kommen und Aussehen beschrieben werden (v. 36). Bei den Jüngern be- 
wirkt dies - nach dem Vorherigen eigentlich unerwartet (und anders als 
Joh 20,20) - Furcht und Schrecken. Lukas begründet dies mit der Be- 
merkung, daß sie meinten, ein leibloses Wesen zu sehen (v. 37). Diesen 
Grund deutet auch die von Jesus gestellte Frage an (v. 38). Im Hinblick 
darauf fordert er sie auf, seine Hände und Füße zu •sehen" und ihn an 
den Wundmalen (nicht an seinem Gesicht!) zu erkennen; durch Beta- 
sten sollen sie sich überzeugen, daß er nicht ein Geist ohne Fleisch und 
Bein ist (vv. 39 f). Ohne Angabe darüber, ob sie ihn tatsächlich berührten 
(so Ignat., Ad Smyrn 3,2; Epist. Ap. 12/23), erzählt Lk, daß Jesus sie, da 
sie immer noch nicht glaubten, um etwas zu essen bittet, das er dann vor 
ihren Augen ißt (vv. 42 f). Ob die Jünger daraufhin glaubten, bleibt un- 
gesagt. 

Hingegen folgt jetzt die Wiedergabe von Worten Jesu: zuerst in einer 
zusammenfassenden Rückschau auf die gesamte Unterweisung bezüg- 
lich Notwendigkeit der Erfüllung dessen, was im Gesetz, bei den Pro- 
pheten und in den Psalmen über ihn geschrieben steht (v. 44; vgl. v. 26); 
zweitens - nach der Notiz, daß er ihnen den Sinn für die Schrift auf- 



Jacob Kremer 178 

schloß (v. 45; vgl. v. 27) - mit einem Resümee der Schrift hinsichtlich 
seiner Auferstehung und der Predigt der Buße bei allen Völkern (vv. 
46 f); drittens in der testamentarischen Erklärung, daß die Anwesenden 
•Zeugen" sind und die Verheißung des Heiligen Geistes empfangen (vv. 
48 f; vgl. Apg 1,8). 

Im letzten Teil - wiederum in der Form eines Erzählstücks - heißt es 
zunächst, daß der Erschienene die Jünger nach Betanien hinausführte 
(v. 50 a). Wie er das tat und was auf dem Weg (ca. 3 km) geschah, erfährt 
der Leser nicht. Wichtig ist Lk hingegen, daß der Erschienene die Jünger 
segnet und segnend in den Himmel auffährt (vv. 50b.51). Beim Ab- 
schied sagt er ihnen also die Nähe Gottes zu (eine symbolische Vorweg- 
nahme der Geistsendung?). Jede nähere Beschreibung dieser Himmel- 
fahrt unterbleibt (vgl. dagegen Apg 1,9-11). Abschließend erzählt der 
Evangelist noch, daß die Jünger Jesus anbeteten und mit größter Freude 
nach Jerusalem zurückkehrten (v. 52). An die Stelle ihrer Furcht und ih- 
res Unglaubens treten also Anbetung und Freude. Lk rundet schließlich 
sein erstes Buch, das mit einer Szene im Tempel anfängt (1,5-22), kunst- 
voll mit dem Bild der im Tempel Gott lobenden Jünger ab (24,53) und 
leitet damit über zum zweiten Teil seines Werkes (Apg 1,1-3). 

Wie die Emmausgeschichte weist auch diese Perikope viele Merkmale 
fiktionaler Erzählweise auf: nur kleine Ausschnitte aus einem größeren 
Geschehen; fehlendes Interesse an Einzelangaben und manche Unwahr- 
scheinlichkeiten (z. B. Hinausgehen nach Betanien im Anschluß an die 
Erscheinung nach der Rückkehr der Emmausjünger); Angaben über die 
Gefühle der Jünger (Schrecken, Furcht, Halten für einen Geist, Freude 
als Grund mangelnden Glaubens); wörtliche Reden (mit zum Teil deut- 
lichen Anklängen an andere Reden des Auferstandenen und Predigten 
der Apg); schließlich die unverkennbare apologetische Zielsetzung im 
Hinblick auf den späteren, wohl außerhalb Jerusalems gemachten Ein- 
wand, die Jünger hätten nur ein Gespenst gesehen. Lk verschmilzt also 
die Ebene des Ostertages mit der Ebene seiner Gegenwart. 

Alle diese Merkmale und nicht zuletzt die mit anderen Darstellungen 
(Joh 20,19-29; Apg 1,9-11) unvereinbaren Angaben verbieten es, aus 
diesem Evangelium Folgerungen über die Erscheinungsweise des Aufer- 
standenen abzuleiten. Die Textsorte (Gattung) ist hingegen (wie bei Lk 
24,13-35) als eine der kirchlichen Unterweisung dienende Osterge- 
schichte zu bezeichnen. Der Leser soll durch diese Erzählung, die seine 
Einwände und Zweifel zur Sprache bringt, darin bestärkt werden: Die 
Jünger waren nicht leichtgläubig, und ihre Bezeugung des Auferstande- 
nen sowie ihre von Jerusalem ausgehende Mission stehen in Einklang 
mit den Schriften des Alten Bundes. 



Auferstehung 179 

Entstehung und Wahrheit dieser Osterevangelien 

Der Einblick in die von einem bestimmten Zweck geprägte Struktur und 
die fiktionale Erzählweise stellt den heutigen Leser vor die Frage: Inwie- 
weit liegt diesen Geschichten eine wirkliche Geschichte zugrunde? 
Schon die ersten Christen verlangten nach •Sicherheit" (Lk 1,4) und be- 
tonten, daß sie nicht einem •Geschwätz" (Lk 24,11) oder Halluzinatio- 
nen eines •Geistes" (Lk 24,37) folgten (vgl. 2 Petr 1,6; 1 Tim 1,4; 2 Tim 
4,4). Im folgenden soll deshalb - unter Auswertung redaktions- und tra- 
ditionsgeschichtlicher Untersuchungen - ein Einblick in die Entstehung 
unserer Perikopen geboten und nach ihrer Wahrheit gefragt werden. 

Redaktions- und Traditionsgeschichte 

Viele Untersuchungen der letzten Jahre haben durch detaillierte Analy- 
sen eine einheitliche Sprache und theologische Konzeption im lk Dop- 
pelwerk nachgewiesen. Ein Beispiel dafür ist u. a. die lk Gestaltung der 
Grabesgeschichte, wie ein Vergleich mit Mk 16,1-8 und mit der anders- 
artigen Redaktion der mk Vorlage in Mt 27,62-28,15 lehrt. 

Als Anzeichen lk Redaktion lassen sich in der Emmausgeschichte - 
außer den vielen für Lk/Apg charakteristischen Formulierungen - nen- 
nen: die lk Vorliebe für Fragen; die Belehrung von Jüngern auf dem 
Weg (vgl. Reisebericht); die Motive des Unverständnisses der Jünger 
und der Schuld jüdischer Behörden am Tod Jesu; die Auslegung der 
Schriften und das heilsgeschichtliche •Muß" (vgl. die Reden der Apg); 
außerdem das Ausgehen der Osterbotschaft von Jerusalem, und zwar 
von Petrus und den Jüngern. Die lk Färbung des Textes ist so stark, daß 
sich von der lk Redaktionsdecke kaum mehr eine vorgegebene schriftli- 
che Vorlage oder mündliche Tradition abheben läßt. Als Indizien für 
eine solche gelten jedoch die Namen Emmaus und Kleopas sowie das in 
v. 34 zitierte Bekenntnis der Gemeinde (vgl. 1 Kor 15,5); nach Ansicht 
vieler gehört dazu auch das Motiv vom Wiedererkennen des Herrn in 
Verbindung mit einem Mahl (Joh 21,12 f; vgl. Lk 24,41-43; Apg 10,41; 
vgl. 1,4). 

Wie die Lk vorgegebene Emmaus-Kleopas-Tradition im einzelnen 
aussah und ob erst Lk sie mit der Mahlszene sowie der Petrustradition 
verbunden hat, läßt sich nicht mehr mit Sicherheit feststellen. Der vor- 
liegende Text, der sich nicht nahtlos in den Kontext von Kap. 24 ein- 
fügt, erlaubt einzig den Schluß, daß Lk diese Tradition geeignet schien, 
sie in sein Evangelium aufzunehmen, um durch ihre erzählerische Wie- 
dergabe dem Leser seinem Programm gemäß zu versichern: •Der Herr 
ist wirklich auferstanden." (24,34; vgl. Apg 2,36) 



Jacob Kremer 180 

In Lk 24,36-53 ist ebenfalls ein hoher Anteil lk Redaktion festzustel- 
len: die durchwegs lk Diktion, die Angaben über die Zweifel der Jünger 
(vgl. 24,11.23 f), die irdische Erscheinungsweise des Auferstandenen 
(vgl. Apg 10,41 f; 1,4; besonders die lk Aufnahme der Taufüberlieferung 
mit •in leibhaftiger Gestalt" [3,22]); die Entschuldigung des Unglaubens 
der Jünger mit dem Zusatz •vor Freude" (vgl. 22,45: •vor Trauer"); die 
Belehrung durch den Auferstandenen über die heilsgeschichtliche Not- 
wendigkeit von Jesu Tod; die Predigt bei allen Völkern, ausgehend von 
Jerusalem (vgl. Apg 1,8); die Bestimmung der Jünger als •Zeugen" und 
die Verheißung des Geistes. Ganz auf der Linie lk Sicht liegen auch die 
Angaben über die Himmelfahrt, die Rückkehr der Jünger nach Jerusa- 
lem und ihr lobpreisendes Verharren im Tempel. 

Auch in dieser Perikope sind noch Spuren redigierter Traditionen zu 
erkennen. Dazu gehört u. a., daß diese Erscheinung nicht nahtlos an das 
unmittelbar vorher Geschilderte (vv. 34f) anschließt; außerdem fällt auf, 
daß die Wirkung des letzten Beweises (•er aß vor ihren Augen") nicht 
erwähnt wird, sondern unvermittelt die Belehrung durch den Auferstan- 
denen folgt. Offensichtlich hat Lk die Überlieferung von einer Erschei- 
nung des Auferstandenen vor den Aposteln übernommen (vgl. 1 Kor 
15,5; Mk 16,7; Mt 28,16-20); vermutlich war sie ihm auch schon in ei- 
ner Fassung bekannt, nach der sich der Auferstandene den Jüngern ge- 
genüber als wirklich auferstanden auswies (vgl. Joh 20,25-27; 21,2 f). 
Vorgefunden hat Lk auch schon den Hinweis auf die Schriften des Alten 
Bundes zur Sicherung der Osterbotschaft (vgl. •gemäß den Schriften", 
1 Kor 15,4) sowie das Motiv der Aussendung der Jünger, das sich auch 
in den anderen Ostergeschichten und schon in den Briefen des Paulus 
findet (z.B. Gal 1,16; 1 Kor 15,8-10). Ob Lk schon eine Himmelfahrts- 
tradition vorfand oder diese hier wie auch in beachtlich abgewandelter 
Form Apg 1,9-11 selbständig schuf, ist umstritten. Bekannt war ihm si- 
cher, daß die österlichen Erscheinungen des Auferstandenen einmal ein 
Ende gefunden haben und alle späteren Erfahrungen sich davon unter- 
schieden (vgl. 1 Kor 15,8: •zuletzt von allen", und Joh 20,29: •selig, die 
nicht sehen und doch glauben"). 

Geschichtswert der vor-lk Überlieferungen 
und Wahrheit der lk Redaktion 

Angesichts des freien Umgangs mit vorgegebenen Traditionen stellt sich 
die Frage: Welcher Geschichtswert kommt diesen alten Überlieferungen 
zu, und mit welchem Recht können die lk Bearbeitungen als wahr be- 
zeichnet werden? Dazu ist folgendes zu sagen: 



A uferstehung 181 

Es besteht kein stichhaltiger Grund, besondere Erfahrungen der Jün- 
ger in den Tagen nach der Kreuzigung Jesu in Frage zu stellen. Die älte- 
sten Zeugnisse sprechen von einer •Offenbarung" (vgl. Gal 1,16; Mt 
16,17; Lk 10,22) bzw. von einer •Erscheinung" (1 Kor 15,5-8; Lk 
24,34). Welche Redeweise älter ist, läßt sich nicht mit Sicherheit ausma- 
chen. Für Paulus jedenfalls besteht zwischen beiden kein wesentlicher 
Unterschied. Er spricht über seine Erfahrung vor Damaskus außerdem 
noch mit den Worten: •Habe ich nicht den Herrn gesehen?" (1 Kor 9,1), 
und: •die Erkenntnis Christi Jesu, meines Herrn, die alles übertrifft" 
(Phil 3,8). Vermutlich spielt er darauf auch in 2 Kor 4,6 an: •Denn Gott, 
der sprach: Aus Finsternis soll Licht aufleuchten!, er ist in unseren Her- 
zen aufgeleuchtet, damit wir erleuchtet werden zur Erkenntnis des gött- 
lichen Glanzes auf dem Antlitz Christi." 

Diese Ausdrucksweisen sind als solche nicht neu, sondern finden sich 
schon in den Schriften des Alten Testaments, wo mehrfach von •Er- 
scheinungen" überirdischer Wesen (Angelophanie, Theophanie) bzw. 
•Offenbarungen" (in den Apokalypsen) die Rede ist. Um über ihre Er- 
fahrungen zu sprechen, haben sich die Apostel der ihnen zur Verfügung 
stehenden Sprache bedient. Wie aber schon im Alten Bund nicht jede 
Aussage über eine •Theophanie" bzw. •Offenbarung" dasselbe meint, 
so zwingt auch die Verwendung dieser Terminologie noch nicht dazu, 
die Erfahrungen der Jünger auf eine Stufe mit denen der Propheten und 
Seher im Alten Bund zu setzen. Der Kontext der Jüngeraussagen zwingt 
vielmehr dazu, ihre Äußerungen als Bezeugungen einer ihnen geschenk- 
ten Erkenntnis Christi bzw. Begegnung mit dem Gekreuzigten, der neu 
lebt und aktionsfähig ist, zu interpretieren. 

Aus der Sicht heutiger Psychologie können diese Erscheinungen bzw. 
Offenbarungen natürlich als subjektive Erlebnisse (wie etwa Visionen) 
qualifiziert werden. (In diesem Sinn schildert schon Lukas - allerdings 
sehr unterschiedlich! - die Erscheinung des Auferstandenen vor Damas- 
kus, die nur Paulus, nicht aber seine Begleiter wahrnehmen [vgl. Apg 
9,7; 22,9].) Die Bewertung •subjektiv" mindert keineswegs die Wirklich- 
keit dieser Erfahrungen; denn für die Betroffenen waren sie ganz real 
und bewirkten eine Änderung ihres Urteils über den Gekreuzigten. Aus 
ihrer Sicht handelt es sich also um Erfahrungen, denen eine echte und 
nicht etwa bloß eingebildete Wirklichkeit entspricht. Daß ihnen diese 
Realität zugrunde liegt, kann nicht aus den Wörtern •erschien" bzw. 
•geoffenbart" und auch nicht aus der Kurzform ältester Berichte allein 
gefolgert werden. Vielmehr sind diese Aussagen im Kontext des Predi- 
gens und Wirkens der •Zeugen" zu prüfen, die sich für die Glaubwür- 
digkeit ihrer Aussagen auf die Übereinstimmung ihrer Erfahrungen mit 



Jacob Kremer 182 

der anderer Zeugen (vgl. die Aufzählung in 1 Kor 15,5-8) und die Über- 
einstimmung ihrer Botschaft mit den Heiligen Schriften berufen. 

Daß die Ostererfahrungen aus moderner Sicht als subjektiv zu bewer- 
ten sind, ist letztlich gar nicht so verwunderlich. Denn sie betreffen ei- 
nen Bereich, der unsere irdische Welt übersteigt. Der Leib des Aufer- 
standenen unterliegt nicht mehr den Gesetzmäßigkeiten dieser Welt. 
Deshalb kann ein Sich-Zeigen des Auferstandenen nicht im Sinn neu- 
zeitlichen naturwissenschaftlichen Erkennens als •objektiv" und •tat- 
sächlich" ausgewiesen werden. Wie schon bei manchen anderen Wirk- 
lichkeiten unseres Lebens (z. B. Phänomen echter Liebe) können wir 
davon nur durch Bezeugung Kenntnis erhalten und unser •Wissen" da- 
von nur auf Glauben gründen. Das Wissen um die Auferstehung Jesu 
und seine Erscheinungen unterscheidet sich vom Wissen um innerwelt- 
liche Vorgänge und Dinge. 

Diese Einsicht in die Eigenart der Erscheinungen des Auferstande- 
nen, die sich von gewöhnlichen Begegnungen mit Personen unterschei- 
den, ist auch bei der Interpretation näherer Angaben darüber zu beach- 
ten. Wie die Jünger darüber nur mit ihnen vertrauten Begriffen sprechen 
konnten (•erschien", •geoffenbart"), so waren sie auch für nähere Anga- 
ben darüber auf die ihnen und ihren Zuhörern bekannte Sprache ange- 
wiesen. Sie haben dazu offensichtlich auf alttestamentliche Berufungser- 
zählungen, Theophanieberichte und apokalyptische Offenbarungen zu- 
rückgegriffen. Dies zeigt z. B. die Darlegung des Paulus in Gal 1,16, wo 
er seine Offenbarung nach dem Schema einer Prophetenberufung dar- 
stellt und mit •Sohn" offensichtlich eine Redeweise wiedergibt, die Jesu 
Erhöhung unter Bezug auf Dan 7,13 (•Menschensohn") und Ps 110,1 
(•setze dich zu meiner Rechten") ausspricht (vgl. Mk 14,62: •und ihr 
werdet den Menschensohn sehen zur Rechten der Kraft Gottes sitzend 
und kommend mit den Wolken des Himmels"). Die den Jüngern ver- 
trauten anthropomorphen Theophanien und Angelophanien im Alten 
Bund legten es ebenfalls nahe, die Offenbarung bzw. Erscheinung des 
Auferstandenen ähnlich zu sehen und zu erzählen. Vor allem beein- 
flußte die vorösterliche Kenntnis von Jesus (Lehre, Mahlgemeinschaft, 
Passion) sowohl die Wahrnehmung der Erscheinungen als auch das 
Sprechen darüber. Hinweise darauf liefern die vermutlich schon sehr al- 
ten Wiedergaben der Aussendungsworte und Schriftauslegung sowie die 
Hinweise auf die Wundmale und die Verbindung zwischen Wiederer- 
kennen und Mahl. 

Solches Sprechen über Erfahrenes konnte bei Nichtbeteiligten leicht 
den Eindruck erwecken, als handle es sich mehr oder minder um Begeg- 
nungen, wie diese sonst im irdischen Bereich üblich sind. Eine derartige 



A ufersteh ung 183 

Interpretation der Zeugenaussagen lag vor allem in einer Umwelt nahe, 
wo unbefangener als heute mit außergewöhnlichen Phänomenen in die- 
ser Welt gerechnet wurde. (Ähnlich geschieht es heute noch, wenn Ma- 
rienerscheinungen von einfachen Menschen oft als ganz realistisch ge- 
deutet und ihre Botschaft als ureigene Worte der Gottesmutter aufgefaßt 
werden.) In Auseinandersetzungen mit Leugnern der Auferstehung 
konnten spätere Verteidiger des Osterglaubens aus solchen Redeweisen 
(z. B. •als er uns das Brot brach") und Vorstellungen ein Argument for- 
mulieren (etwa •und er aß es vor ihren Augen"), um die Wahrheit des 
apostolischen Zeugnisses zu belegen. Dies gilt z. B. für Lk 24,36-43; 
denn dessen Argumentationsweise zielt ganz auf die Abwehr des wohl 
außerhalb Jerusalems beheimateten Vorwurfs ab, die Jünger hätten bloß 
einen •Geist" gesehen, ohne •Fleisch und Bein". Wie leicht ältere Aus- 
sagen bei solcher Verteidigung unter dem Einfluß jüngerer Vorstellun- 
gen erweitert und verändert werden können, lehren manche frühkirchli- 
che und apokryphe Texte (z. B. die Erweiterung von Lk 24,39 in Ignat, 
Ad Smyrn. 3,2f; vgl. Hebräerevangelium 7; Epist. Ap. 12/23: •Wir aber 
betasteten ihn, daß er wahrhaft im Fleisch auferstanden ist."). 

Diesen uns heute befremdenden Umgang mit den Aussagen der Jün- 
ger über ihre Ostererfahrungen können wir nur dann richtig bewerten, 
wenn wir folgende Punkte beachten: 

1. Um jemanden von der Wahrheit einer Aussage zu überzeugen, ge- 
nügt es, daß mein Argument seinem jeweiligen Verstehenshorizont ent- 
spricht. So kann z. B. nach der für Griechisch sprechende Leser be- 
stimmten freien Wiedergabe der Pfingstpredigt Petrus die griechische 
Übersetzung von Ps 16,10 als Schriftbeweis für die Auferstehung Jesu 
anführen: •Denn du gibst mich nicht der Unterwelt preis, noch läßt du 
deinen Frommen die Verwesung schauen." Während dieses Argument 
aus der Sicht des Verfassers der Apg griechische Leser überzeugt, kön- 
nen Juden und selbst christliche Forscher, die um die Fehlübersetzung 
des Urtextes wissen, dieser Berufung auf das Alte Testament wie auch 
anderen Weissagungsformen nicht zustimmen. Ähnlich haben in der 
Vergangenheit Verteidiger der Auferstehung Jesu die Aussagen über das 
leere Grab oft als einen für sie stichhaltigen Beweis angeführt, der aber 
nach der heutigen Exegese dem biblischen Text nicht gerecht wird. Bei 
den Bezeugungen bzw. Beweisführungen in und außerhalb der Bibel ist 
also zu unterscheiden, was einer bezeugen bzw. beweisen will und wie er 
es tut. 

2. Außerdem ist noch zu beachten: Die Evangelien wurden in einer 
Umwelt geschrieben, wo es offensichtlich sehr verbreitet war, Gegenar- 
gumente nicht so sehr durch rationale Schlußfolgerungen zu entkräften, 



Jacob Kremer lg4 

die sich bloß an den Verstand wenden und gegenüber Emotionen 
machtlos sind (vgl. S. Freud), sondern durch Erzählungen, die sich an 
den ganzen Menschen richten, um ihn zu überzeugen. Mit welcher Frei- 
heit urkirchliche Verteidiger der Osterbotschaft dabei vorgingen, lehrt 
z.B. die mt Fassung der Grabesgeschichte mit den fiktiven Angaben 
über die Aufstellung einer Wache, dem Erdbeben am Ostermorgen und 
der Bestechung der Wächter (Mt 27,62-28,15). 

Wenn also Lk durch seine Erzählungen Theophilus von der Zuverläs- 
sigkeit der kirchlichen Unterweisung über die Auferstehung Jesu über- 
zeugen will, tut er dies als Autor und Lehrer seiner Zeit, nicht aber als 
moderner Geschichtsforscher. Sein Interesse gilt natürlich der Wahrheit, 
in etwa sogar der Wahrheit, wie es damals gewesen ist. Aber diese Wahr- 
heit liegt für Lukas nicht in dem äußeren Ablauf der einzelnen Ereig- 
nisse - diesbezüglich ist er aus unserer Sicht sehr großzügig -, sondern 
in dem, was die Jünger zu Ostern erfahren haben und über Jesu Leben, 
Sterben und Auferstehung als Erfüllung der Verheißung verkündet ha- 
ben. Mit Recht können deshalb seine Osterevangelien als •Geschichten 
um Geschichte", als Bezeugung der geschichtlichen Ostererfahrungen 
und damit der Auferstehung in Form von Geschichten charakterisiert 
werden. 

Schwierigkeiten und Chancen heutiger Vermittlung 

Die aufgezeigte Eigenart der Osterevangelien unterscheidet sich in man- 
cher Hinsicht von unserem modernen Anspruch an die Wahrheit. Kön- 
nen diese Texte heute noch wie zur Zeit des Lk dazu beitragen, Verun- 
sicherte von der Zuverlässigkeit der Osterbotschaft zu überzeugen? Dar- 
auf sei abschließend mit einer allgemeinen Überlegung und mit einigen 
konkreten Hinweisen geantwortet. 

Wer heute die Osterevangelien liest, kann nicht davon absehen, daß 
sie aus einer anderen Epoche stammen. Dies lehrt u. a. ein Blick in die 
Wirkungsgeschichte dieser Texte. Zwar gab es schon früh Versuche, die 
lk Evangelien gegen ihre ursprüngliche Absicht nach Art von Berichten 
aufzufassen und aus ihnen auf den zeitlichen Ablauf der Ereignisse zu 
schließen. Beispiele dafür sind die im vierten Jahrhundert erfolgende 
Einführung des Festes •Christi Himmelfahrt", die verschiedenen Bemü- 
hungen, den Ort Emmaus genau zu lokalisieren (Textvarianten) und die 
Ortsbestimmung •Klein-Galiläa" auf dem Ölberg, um die Angaben von 
Lk 24,50-53 mit Mt 28, 16-20 zu harmonisieren. Im allgemeinen scheint 
die Christenheit jedoch in den ersten Jahrhunderten die biblischen An- 
gaben nicht so historisch aufgefaßt zu haben; dies zeigt der freie Um- 



A ufersteh ung 185 

gang mit den alten Überlieferungen im späteren Markusschluß und in 
den Apokryphen, nicht zuletzt aber auch die Aufnahme so unterschied- 
licher Osterevangelien in das eine Buch der Bibel. Ein Umschwung setzt 
erst gegen Ende des Mittelalters ein; damals begann der Durchbruch 
zum historischen Denken, der dann seit der Renaissance und der Auf- 
klärung unser Denken so stark prägt. Wer heute unsere geschichtlich be- 
dingte Sicht außer acht läßt, legt an die biblischen Texte einen falschen 
Maßstab an. 

Die uns auferlegte kritische Lesung der Evangelien ist letztlich nur ein 
Aspekt unserer gesamten Sicht von Welt und Geschichte. Wir können 
sie nicht mehr so naiv sehen wie früher: Infolge der Einsicht in die Ge- 
setze der Natur und der menschlichen Psyche beurteilen wir viele Phä- 
nomene anders (führen z. B. außergewöhnliche Vorkommnisse nicht 
mehr ausnahmslos direkt auf überirdische Ursachen zurück). Durch die 
Einsicht in die Geschichte der biblischen Texte und unsere historische 
Distanz haben wir sozusagen die •erste Naivität" verloren; wir können 
die Osterevangelien meist nicht mehr so unbefangen lesen, wie dies in 
früheren Jahrhunderten möglich war (vgl. die Historia der Auferstehung 
Jesu Christi des H. von Schütz). Wir sind in etwa zu wissend geworden. 
Damit uns aber dieses Wissen nicht hindert, müssen wir uns um die 
•zweite Naivität" bemühen. Dorthin führt zunächst die Einsicht in die 
Eigenart der Texte als •Geschichten", aber auch in die Grenzen der Wis- 
senschaft, zu deren Bereich nur Vorgänge dieser Welt, nicht aber die 
Auferstehung Christi und seine Erscheinungen gehören. Das Wissen 
darum macht frei von dem Zwang, Beweise zu suchen und die Frage 
nach der Faktizität von Einzelangaben zu beantworten; es macht uns 
hingegen hellhörig für die Aussagen der Zeugen, die uns in Form von 
Geschichten von der Wahrheit ihrer Botschaft überzeugen wollen. Hilf- 
reich für die Erlangung einer solchen •zweiten Naivität" ist vor allem 
das Lesen der Bibel im Raum der Kirche, nicht mit der kritischen Ein- 
stellung, sich selbst erst die Wahrheit über Jesus erwerben zu müssen, 
sondern in der glaubensbereiten Haltung, durch die Bibel tiefer in die 
kirchliche Lehre eingeführt und zu einem entsprechenden Leben ange- 
spornt zu werden. Das gilt für die lk Osterevangelien um so mehr, als 
der Evangelist ja ausdrücklich, wie eingangs erwähnt, als Ziel seines Bu- 
ches angibt, Theophilus von der Zuverlässigkeit der Lehre, in der er 
schon unterwiesen wurde, zu überzeugen (Lk 1,4). Eine solche kirchli- 
che Lesung ist im Grunde das, was die Kirchenväter als •geistliches Le- 
sen" (in der Atmosphäre des pneuma) empfehlen. 

Zu solchem geistlichen Lesen der besprochenen Osterevangelien mö- 
gen die folgenden Hinweise ermutigen. 



Jacob Kremer jgg 

Die Emmausgeschichte wird mit Recht als das schönste Osterevange- 
lium bezeichnet. Achten wir darauf, warum es uns heute noch anspricht, 
und lassen wir uns dabei noch mehr ansprechen. 

1. In Kleopas und besonders in seinem namentlich nicht genannten 
Begleiter dürfen wir uns selbst wiedererkennen, mit unserem Hoffen 
und unseren Enttäuschungen. 

2. Wie diese Jünger erkennen auch wir Jesus oft nicht und sind die 
Augen unseres Herzens •gehalten". Doch er lebt und geht mit uns; er er- 
mutigt uns, ihm unser Leid zu klagen, ihm unsere Hoffnung und unsere 
Enttäuschung zu erzählen, aber auch die Nachrichten von Menschen, 
die an ihn glauben und denen gegenüber wir skeptisch bleiben. 

3. Wie die beiden Wanderer macht Jesus auch uns auf unsere Her- 
zenshärte aufmerksam: Wir meinen uns über alles ein Urteil bilden zu 
können; demgegenüber verweist er uns auf die ganze Bibel, die von Got- 
tes Liebe und von seiner Macht über den Tod kündet, aber auch von sei- 
nem Sinnen auf das Heil der Menschen (vgl. Jahwes Rede an Ijob, doch 
über die ganze Schöpfung nachzudenken und sein Urteil zu ändern, Ijob 
38-41). 

4. Wir selbst sind es, die - oft unbewußt durch Jesus selbst angeregt - 
ihn zum Bleiben auffordern oder seine besondere Nähe in der kirchli- 
chen Liturgie suchen. Beim •Brotbrechen" öffnet er uns das Herz, damit 
wir, befreit von unserem Starren auf das Vordergründige, zum Glauben 
an ihn freiwerden. 

5. Schließlich drängt uns die Begegnung mit Christus dazu, unsere ei- 
gene Glaubenserfahrung anderen mitzuteilen, sie in Verbindung mit 
dem amtlichen Bekenntnis der Apostel zu betrachten und so - mitgetra- 
gen von dem Glauben der ganzen Christenheit - die Wahrheit der Oster- 
botschaft glaubend zu bekennen. 

In ähnlicher Weise können wir die Geschichte von der Erscheinung 
am Osterabend immer neu als Wort Gottes an uns und über uns lesen: 

1. Wie bei den Jüngern in Jerusalem und zur Zeit des Evangelisten 
wird auch unser Glaube angefochten (er beruht ja nicht auf mathemati- 
schem Wissen, sondern auf dem Wort von Zeugen): Ist nicht alles doch 
bloß eine Illusion? Das Evangelium lehrt uns, daß wir mit solchen Zwei- 
feln nicht allein sind. 

2. Der Herr fordert uns wie die Jünger auf, seine Wundmale anzu- 
schauen und meditierend zu betasten, sie uns tief einzuprägen und so 
dessen innezuwerden, was er für uns getan hat und daß er als der Ge- 
kreuzigte lebt. Jesus lädt uns wie die Jünger ein, durch die Betrachtung 
seines Lebens und Leidens zum Glauben an ihn zu finden. (Aus heutiger 
Sicht dürfen wir diese Aufforderung auch in dem Sinne interpretieren, 



Dankbarkeit 187 

daß wir uns freimachen von der falschen Vorstellung, die Auferstehung 
beweisen zu können.) Wenn uns dieser Glaube schwerfällt und selbst 
die Teilnahme an der Eucharistie keinen so festen Glauben vermittelt, 
wie wir ihn uns ersehnen, darf uns das nicht entmutigen. 

3. Jesu Worte an die Jünger richtet er auch an uns. In diesem Evange- 
lium wie in den meisten wendet sich der Herr über die im Text direkt 
Angesprochenen hinaus an die Leser. Er selbst führt uns in das wahre 
Verständnis der Bibel ein, •öffnet uns den Verstand", nicht zuletzt auch 
für den •Sinn" seines und unseres Lebens; wie die Jünger beauftragt er 
auch uns, seine •Zeugen" in der ganzen Welt zu sein, damit alle Men- 
schen aus der Verstrickung in Sünde und Tod gerettet werden. Für diese 
wichtige und schwierige Aufgabe stellt er uns die Stärkung mit dem Le- 
bensodem des Vaters in Aussicht. 

4. Jesu Erscheinen vor den Jüngern hat ein Ende gefunden; so wie da- 
mals zeigt er sich heute nicht. Er gibt sich aber zu erkennen in dem 
neuen Tempel, der Kirche. Wie die Jünger führt uns jede Begegnung mit 
Christus, nicht zuletzt beim Lesen dieses Evangeliums, zur Anbetung 
des Herrn (vgl. Phil 2,11) und zum Lobpreis Gottes im neuen Israel. 

Dankbarkeit 
Plädoyer für eine christliche Grundhaltung 

Markus Thürig, Basel 

•Seid dankbar!" Mit diesen Worten ermahnt der heilige Paulus häufig 
seine Gemeinden. Um ein •Dankeschön" zu hören, fragt manche Mutter 
ihr Kind auffordernd: •Was sagst du?", wenn ihm etwas geschenkt wird. 
•Danke" sagen gehört zum menschlichen und christlichen Grundwort- 
schatz. 

Stimmt es uns deshalb nicht nachdenklich, wenn unter Jugendlichen, 
in der anstrengenden Arbeitswelt, bis hinein in die Altersheime immer 
weniger Dankbarkeit zu erfahren ist? Liegt die Schuld auch hier beim 
Zeitmangel? Oder bringt unser Lebensstandard eine •Knopfdruck-Men- 
talität" mit sich, die sehr vieles als selbstverständlich voraussetzt? Oder 
spielt ein Rechtsbewußtsein mit, demgemäß jedem ein Recht auf das zu- 
steht, was produziert und konsumiert werden kann: •Ich nehme mir ja 




