
Dankbarkeit 187 

daß wir uns freimachen von der falschen Vorstellung, die Auferstehung 
beweisen zu können.) Wenn uns dieser Glaube schwerfällt und selbst 
die Teilnahme an der Eucharistie keinen so festen Glauben vermittelt, 
wie wir ihn uns ersehnen, darf uns das nicht entmutigen. 

3. Jesu Worte an die Jünger richtet er auch an uns. In diesem Evange- 
lium wie in den meisten wendet sich der Herr über die im Text direkt 
Angesprochenen hinaus an die Leser. Er selbst führt uns in das wahre 
Verständnis der Bibel ein, •öffnet uns den Verstand", nicht zuletzt auch 
für den •Sinn" seines und unseres Lebens; wie die Jünger beauftragt er 
auch uns, seine •Zeugen" in der ganzen Welt zu sein, damit alle Men- 
schen aus der Verstrickung in Sünde und Tod gerettet werden. Für diese 
wichtige und schwierige Aufgabe stellt er uns die Stärkung mit dem Le- 
bensodem des Vaters in Aussicht. 

4. Jesu Erscheinen vor den Jüngern hat ein Ende gefunden; so wie da- 
mals zeigt er sich heute nicht. Er gibt sich aber zu erkennen in dem 
neuen Tempel, der Kirche. Wie die Jünger führt uns jede Begegnung mit 
Christus, nicht zuletzt beim Lesen dieses Evangeliums, zur Anbetung 
des Herrn (vgl. Phil 2,11) und zum Lobpreis Gottes im neuen Israel. 

Dankbarkeit 
Plädoyer für eine christliche Grundhaltung 

Markus Thürig, Basel 

•Seid dankbar!" Mit diesen Worten ermahnt der heilige Paulus häufig 
seine Gemeinden. Um ein •Dankeschön" zu hören, fragt manche Mutter 
ihr Kind auffordernd: •Was sagst du?", wenn ihm etwas geschenkt wird. 
•Danke" sagen gehört zum menschlichen und christlichen Grundwort- 
schatz. 

Stimmt es uns deshalb nicht nachdenklich, wenn unter Jugendlichen, 
in der anstrengenden Arbeitswelt, bis hinein in die Altersheime immer 
weniger Dankbarkeit zu erfahren ist? Liegt die Schuld auch hier beim 
Zeitmangel? Oder bringt unser Lebensstandard eine •Knopfdruck-Men- 
talität" mit sich, die sehr vieles als selbstverständlich voraussetzt? Oder 
spielt ein Rechtsbewußtsein mit, demgemäß jedem ein Recht auf das zu- 
steht, was produziert und konsumiert werden kann: •Ich nehme mir ja 



Markus Thürig jog 

nur mein Recht"? Oder geht es um eine Folge falscher Selbstgesetzlich- 
keit, die sich oft entpuppt als angestrebte Bindungslosigkeit im Dienst 
unbegrenzter Möglichkeiten? 

Zweifellos wird die Grundhaltung der Dankbarkeit niemandem in die 
Wiege gelegt, und zahlreich sind später die Wege, um vor ihr zu fliehen. 
So mag der eine die Realität nicht-egoistischen Verhaltens oder gar des 
Wohlwollens prinzipiell leugnen und versuchen, dies mit allen mögli- 
chen Argumenten zu intellektualisieren. Ein anderer bezeichnet altruisti- 
sches Verhalten verachtend als Servilität. Ein dritter sehnt sich zwar 
nach Dankbarkeit, wagt es aber nicht, sich auf sie einzulassen, weil er 
enttäuscht worden ist und nun nach dem absoluten, reinen Wohlwollen 
jagt, das allein Dankbarkeit verdienen würde. Ein vierter gesteht dem 
Mitmenschen zu, daß dieser echtes Wohlwollen empfangen könne, ver- 
mag es aber nicht für sich selber anzunehmen, weil er sich aufgrund von 
Schuldgefühlen nicht als liebenswert erfährt. Ein letzter sträubt sich aus 
Hochmut, in der Schuld eines anderen zu stehen und diesem vielleicht 
einen entsprechenden Dienst leisten zu müssen. 

Trotz all dieser Fluchtwege, trotz der Hindernisse unserer Zeit behält 
das Bemühen um ein dankbares Herz seinen Wert. Dies soll aufgezeigt 
werden im Verhältnis des Dankbaren zu sich selbst, zum Mitmenschen 
und zu Gott. 

Vom Verhältnis des Dankbaren zu sich selbst 

Dankbare Menschen sind angenehme Menschen. Bei ihnen fühlen wir 
uns wohl, mit ihnen haben wir gerne zu tun. Es sind gewöhnlich freu- 
dige, lebensbejahende Menschen, die ihr eigenes und das Leben anderer 
glücklicher und reicher machen. In schwierigen Situationen zeigen sie 
oft mehr Mut und Zuversicht als andere. Worin liegt ihr Geheimnis? 
Haben sie zutiefst verstanden, daß das Leben ein Geschenk ist? Und zu- 
dem: Können sie die damit zusammenhängende Abhängigkeit ohne 
Groll annehmen? 

Ein wacher Geist kann staunen; denn staunen heißt, ganz aufmerk- 
sam zu sein, ehrfürchtig dem anderen gegenüberzustehen und etwas als 
Geheimnis gelten zu lassen. Dieser Konzentration kann Dankbarkeit 
entspringen. Sie ist die dem Staunen entsprechende Vollenderin, •die 
preisend antwortende Tochter des betroffenen fragenden Staunens"1. 
Sie öffnet die Sinne für die wunderbare Vielfalt des Lebens. In ihrem 

1 B. Schwarz, Über die Dankbarkeit, In: Wirklichkeit der Mitte. Beiträge zu einer Struktur- 
anthropologie. Festschrift A. Vetter. Hg. J. Tenzler. Freiburg 1968, 677-704, hier 679. 



Dankbarkeit 189 

Licht glänzt vieles neu; Kostbarkeit und Wert kommen zur Geltung. Sie 
macht die Wirklichkeit als Gabe sichtbar und führt sie zu ihrem Quell 
zurück. Denn wer in Dankbarkeit nimmt, ist bereit weiterzugeben. 

In Grenzerfahrungen, wie Unfall und Krankheit, Verliebtsein oder 
unerwartetes Glück, Geburt und Tod, kann der Mensch erfahren, daß 
das Leben ein merkwürdiges Gut ist. Personen, Dinge und Geschehnisse 
bekommen ein anderes Gesicht, ein geheimnisvolles. Das Selbstver- 
ständliche entschwindet, alles zeigt sich als entgegenkommende Gabe. 
Weil unsere eigene Vergeßlichkeit je neu mit •Gaben" zunichte gemacht 
wird, darum ist menschliches Leben Erlebnis. So erfahren wir über un- 
sere Vergeßlichkeit hinaus unsere Offenheit für das Ankommende, und 
dank der bleibenden Erinnerung vertrauen wir doch darauf, daß sich 
vor uns nicht plötzlich ein Abgrund auftut. Das Erinnern wird zum Ge- 
denken ; das Gedenken der magnalia Dei (Großtaten Gottes) wird zur 
•Eucharistie". Hier wird Danken mehr als bloß konservierendes Geden- 
ken, es wird zur Wachsamkeit der Seele, zur Geistesgegenwart des 
Dankbaren. 

Die geheimnisvolle Kraft der Vergegenwärtigung, die dem Dank ei- 
gen ist, erfahren Menschen in Trauer. Der Schmerz des unerwarteten 
Abschieds wandelt und mildert sich allmählich zum Dank an den Ver- 
storbenen und macht ihn neu präsent in den Herzen der Hinterbliebe- 
nen. Die erinnernde Kraft der Dankbarkeit vergegenwärtigt Vergange- 
nes; es gilt: Wer aus der Vergangenheit lernen will, soll auch für sie 
danken. Dankbarkeit drängt nach Offenheit, nach einem lebendigen 
Kontakt mit der Wirklichkeit. Gegen die Kräfte der Ablenkung und Zer- 
streuung ermöglicht sie Wege zur inneren Sammlung und damit zur Er- 
neuerung des Menschen von Tag zu Tag (vgl. 2 Kor 4,11). Was einer äu- 
ßerlich empfängt, das wird ihm im Danken innerlich zu eigen. So achtet 
Dankbarkeit darauf, nichts verlorengehen zu lassen, das einen beständi- 
gen Wert hat. Im Alten Testament ist das Land des Vergessens das Land 
des Todes. 

Verkanntes und Verdrängtes anerkennen zu lernen, das ist ein wesent- 
liches Ziel psychotherapeutischer - auch geistlicher - Bemühungen. Es 
kann heilsam sein, sich etwas wieder neu zu vergegenwärtigen. Dank- 
barkeit kann dabei mitwirken, weil sie Raum schafft, heilsame Distanz, 
so daß Last und Pflicht, Verhängnis und Unheil weniger erdrückend 
wirken, Neid und Selbstmitleid leichter überwunden werden in der Erin- 
nerung empfangener Gaben. Es gibt in jedem Menschenleben Schweres 
und Trübes, das erst später als fruchtbar für das persönliche Reifen an- 
genommen werden kann. Der in solchen Notlagen gestammelte Dank 
mag dem Blick diese Weite bewahren. So kann ein dankbares Gedächt- 



Markus Thürig 190 

nis befreiend wirken. Überhaupt sind sich bezüglich der Zeitdimension 
•gedenken" und •danken" verwandt2. 

Geschichte als anthropologische Kategorie ist durch Sinn gestaltete 
Zeit. Gestaltend über die Zeit verfügen kann der Mensch in dem Maße, 
als er sie als geschenkte Zeit entgegennimmt. Dies wird deutlich an den 
Zeitgrenzen Geburt und Tod. In diesem durch Sinn gedeuteten Entge- 
gennehmen der Zeit steht Dankbarkeit an der Wurzel von Geschichte 
und verhilft so zu einer schöpferischen Gestaltung personaler Lebensge- 
schichte. 

Dankbarkeit verweist also entsprechend auf die Sinnmitte personalen 
menschlichen Lebens, nämlich das Umsonst-Empfangensein. Dem Stau- 
nen darüber entspringt der Dank als endgültige Antwort. Doch kennt 
nur der Freie solches Staunen, kann nur er wirklich empfangen. Ohne 
ein Fünklein Freiheit schrumpft alles menschliche Geschehen zum Kon- 
sequenten, zum leblos Wiederkehrenden zusammen. In einer solch klei- 
nen Welt wäre auch für die Dankbarkeit kein Platz mehr. 

Und doch ist menschliche Freiheit gebundene Freiheit, die sich durch 
übernommene Verantwortung auszeichnet. Gebundene Freiheit heißt 
gewählte Abhängigkeit3. Zur Freiheit muß man sich entscheiden, soll sie 
menschlich, das heißt keine unvernünftige Beliebigkeit sein. Dankbar- 
keit kann in diesem Sinne solchermaßen anerkannte Abhängigkeit aus- 
drücken. Sie ist die freie Anerkennung dessen, daß ich nicht selbst der 
Ursprung meines Daseins bin und alles dessen, was ich brauche, um zu 
leben. Sie ist darum auch eine Gegenkraft zur Urversuchung des Men- 
schen, sich mit Hilfe eines Unsterblichkeitssymbols selbst zum Gott zu 
machen4. Darum hängt die Kraft zum Danken vom Innersten des Men- 
schen ab. Sie spiegelt das Selbstverständnis des jeweiligen Menschen 
wider. 

Gelebte Dankbarkeit läßt zudem auf ein gesundes Selbstvertrauen 
schließen; denn nur auf diesem Grund kann die eigene Abhängigkeit 
und Begrenztheit angenommen werden. Könnte man die oft fehlende 
Dankbarkeit unter Jugendlichen und in Altersheimen auf mangelndes 
2 Vgl. J. Splett, Zum Sinn des Alters. Eine christlich-philosophische Meditation. In: GuL 52 
(1979) 353-364, hier 362: •Sie [Zeit] wird uns gewährt, ohne daß wir sie uns selbstherrlich 
nehmen oder sie festzuhalten vermöchten; wir können sie einzig annehmen und nur so... 
sie uns für andere oder anderes ,nehmen'. Solches Entgegennehmen aber ist der Grund- 
vollzug von Dank." 
3 Wenn im folgenden des öfteren von •Abhängigkeit" die Rede sein wird, so soll darunter 
jene Freiheit verstanden werden, die stark genug ist, sich binden zu können, sich gebunden 
zu haben. Wer dies wagt, gewinnt in neuer Weise Raum, frei zu handeln und Dank zu sa- 
gen. 
"Vgl. zum Phänomen der Unsterblichkeitssymbole E. Becker, The Denial of Death. New 
York 1973; ders., Escape from Evil. New York 1975. 



Dankbarkeit 191 

Selbstvertrauen - weil sie sich in dieser Welt noch nicht oder nicht mehr 
zurechtfinden - zurückführen? Andererseits stärkt empfangener Dank 
das Selbstwertgefühl. Im übrigen verpflichtet Dankbarkeit, weil in ihrer 
Geistesgegenwart mehr wahrgenommen werden kann und also mehr 
Verantwortung gefordert ist. Das zeigt sich etwa auch daran, daß ein 
Dank vom Beschenkten persönlich erwartet wird. 

Welche Bedeutung kommt nun der Dankbarkeit im zwischenmensch- 
lichen Bereich zu? 

Vom Verhältnis des Dankbaren zum Mitmenschen 

Thomas von Aquin schreibt in seiner Abhandlung zur Dankbarkeit: 
•Sed homo sibi ipsi non potest gratias agere: quia gratiarum actio vide- 
tur transire ab uno in alterum."5 Nach ihm kann sich also niemand sel- 
ber danken, denn der Dank richtet sich wesentlich von einem zu einem 
anderen. Man kann mit sich selber zufrieden sein oder sich Vorwürfe 
machen oder mit sich selbst Mitleid haben. Dankbarkeit aber fordert 
eine wirkliche Ich-Du-Beziehung. Sie führt zur Mitmenschlichkeit als 
Antwort auf eine mir erwiesene Wohltat oder auf mir gewährtes Wohl- 
wollen6. 

Abgesehen vom rein höflich-konventionellen Dank liegt im Danken 
eine eigentümliche Kraft, die zunächst Ungleiche gleichzustellen ver- 
mag. Der Dankende und der Dank Empfangende werden gleich, weil sie 
ihre gegenseitige Abhängigkeit als geschenkte Freiheit erleben lernen. 
Eine Gabe wird erst da als freier Liebeserweis wirkmächtig, wo sie 
dankbar als Gabe anerkannt wird. In diesem Sinne ist danken eine Gabe 
an den Schenkenden. Der Dankbare blickt auf den anderen; er aner- 
kennt ihn als personales Subjekt in seiner Würde und Freiheit. Dadurch 
wird er selbst zur freien Person; denn er bestätigt im Dank auch sich 
selbst, daß der Mensch mehr ist als ein willkommenes Mittel zur Errei- 
chung selbstherrlicher Ziele. 

In seinen Überlegungen zur Dankbarkeit hält Thomas von Aquin wei- 
ter fest, daß das Danken sein Gewicht mehr in der Gesinnung als in der 
Zuwendung des Gebers hat7. Dankbarkeit drückt die personale Mitte, 
das Herz, die Gesinnung eines Menschen aus. Sie legt damit die Würde 
des Menschen nicht vorwiegend in seine Taten. Zunächst zählt sein 

5 Thomas von Aquin, Summa Theologiae II-IIae q. 106 a.3, ad 1. 
6 Es findet sich in der Dankbarkeit auch ein Moment der Selbstliebe; vgl. W. Wolbert, Von 
der Dankbarkeit des Christen. Zur Deutung christlicher Moralität als Dankbarkeit. In: ThGI 
77(1987) 1-13, hier 2f.u. 10-13. 
7 Vgl. Thomas von Aquin, Sth II-IIae q. 106 a.5. 



Markus Thürig 192 

Menschsein, nicht seine Arbeitskraft, selbst wenn sie zum Dank veran- 
laßt. Dankbarkeit geht davon aus, daß Empfangen die menschliche •Ur- 
tat" ist und daß sich die Größe des Menschen in seiner inneren Offen- 
heit zu empfangen erschließt. 

Einen Dank abzuweisen beleidigt darum mehr, als eine Bitte nicht zu 
gewähren. Wer sich dem Dank entzieht, der erniedrigt den Beschenkten, 
verachtet ihn als Mitmenschen mit gleicher Würde. Im Hin und Her 
wahrer Dankbarkeit wird niemand vereinnahmt. Der Gebende wie der 
Empfangende, beide werden aus dem Kreis möglicher Schuldigkeit ent- 
lassen; sie werden befreit zum personalen Anderssein. 

In der genannten Anerkennung der Mitmenschlichkeit zeigt sich, daß 
man dem Vertrauenswürdigen gegenüber leichter danken kann. Wenn 
ich im Hinterkopf denke: •Er schenkt mir etwas, um mich wohlwollend 
zu stimmen", oder: •Er gibt mir dieses Geschenk, weil er mich wohl 
bald um etwas bitten will und ich dann irgendwie verpflichtet bin, jenes 
zu tun", dann kann ich kaum dankbar sein; denn Dankbarkeit heißt 
auch eine gewisse Abhängigkeit bejahen. Abhängig sein möchten wir 
aber doch lieber von Menschen, denen wir vertrauen. 

Der dankbare Mensch ist ein sinnlicher Mensch, wenn man darunter 
versteht, daß er sich seiner fünf Sinne eifrig bedient. In seiner Gegen- 
wart kann er aufmerksam auf anderes horchen und darum gehorsam 
sein; er kann tiefer sehen und darum beschaulich sein. Danken gehört 
aber auch zu den Formen des Denkens. Schließlich regt sich Dankbar- 
keit erst dann, wenn ein Geschehen oder die Gesinnung des anderen als 
gut, wohlwollend erkannt worden ist. In der dankbaren Begegnung mit 
Personen, Dingen und Ereignissen wird der Raum bloßer Nützlichkeit 
überschritten, das Gute gewinnt an Anziehungskraft. Hier kann sich 
leichter ein liebendes Verhältnis zum Ganzen des Lebens entfalten. In- 
sofern fördert die im Danken gelebte Aufmerksamkeit das Heil, verstan- 
den als Ganzsein des Menschen. Das Dasein kann als herrliche Gabe 
und als ein anziehender Ruf erfahren werden, der eine liebend-dan- 
kende Antwort hervorlockt8. Jetzt gilt es, die ursprüngliche Wachsam- 
keit des Dankbaren als •ernstgemeinte Aufmerksamkeit"9 auszuweisen 
und dem Anruf der Wirklichkeit nicht zu entfliehen. 

8 Dies beschreibt J. Pieper, Über die Liebe. München 1972, 116: •[Es] bringt sich... der Ge- 
schenkcharakter der Liebe in die Erinnerung, nicht nur des Geliebtwerdens, sondern des 
Liebens selbst. Und auch das Element von Dank, schon in der allerersten Regung der 
Liebe wird noch um einen Grad begreiflicher; es ist der Dank dafür, daß uns wirklich zu- 
teil geworden ist, was wir von Natur ersehnen und lieben: aus ganzem Herzen etwas ,gut' 
heißen können." 
9 P. van Breemen, Dankbarkeit als Weg, um Gott in allem zu finden. In: Korrespondenzblatt 
des Canisianums 120 (1986/87) 3. 



Dankbarkeit 193 

Dabei sieht der Dankbare in seiner Wachsamkeit mehr und schärfer. 
Er kennt sein Dasein und die Welt gleichsam von innen her, weil er sie 
in seiner Empfangsbereitschaft besser verinnerlichen kann. Liegt es dar- 
an, daß er mit sich selbst und seinen Mitmenschen aufrichtiger um- 
geht? Wie jeder Weise ist er vielleicht auch mit einer großen Frage des 
Menschengeschlechts zu Ende gekommen: Was steht in unserer Macht 
und was nicht? Er kennt wohl die Dankbarkeit als eine edle Form, die 
eigenen Grenzen gelassen hinzunehmen. Demut ist eine Tochter der 
Dankbarkeit. 

Im Danken kann man wohl ohne Groll die menschliche Begrenztheit 
anerkennen. Mehr noch: Dankbarkeit bringt eine menschliche Note hin- 
ein. Der vielleicht noch so unscheinbare Dank hat eine erlösende Funk- 
tion, weil er gegen die Verdinglichung der Menschenwelt angeht. Er ist 
eine ausdrückliche Anerkennung des Menschlichen, weil der Dank •un- 
nütz", umsonst gegeben wird. Zugleich setzt er eine heilsame Distanz 
zwischen Du und Ich. Der Dank widerstrebt symbiotischen Tendenzen; 
umgekehrt fördert er Eigenverantwortung. 

Es liegt der Dankbarkeit auch fern, in bloßer Gesinnung zu verblei- 
ben. Die ernstgemeinte Aufmerksamkeit drängt dazu, dem anderen ein 
wohlwollendes Zeichen zu schenken. Diese innere Dynamik verbürgt 
die merkwürdige Verläßlichkeit, die unter Dankbaren anzutreffen ist. 
Wer sich hinsichtlich der ernstgemeinten Aufmerksamkeit prüfen will, 
hat also zu fragen, ob er hinreichend Dankbarkeit empfindet, und ob er 
in Taten hinreichend Dankbarkeit bekundet. 

Dankbarkeit, so wurde gesagt, führt Vergangenes in die Gegenwart 
ein. Sie richtet sich aber auch auf Zukunft aus. Auf dem Boden der 
Dankbarkeit werden die Weisheitsschätze der Alten bewahrt und weiter- 
gegeben als Bausteine für eine konstruktive Zukunft. Darum kann 
Dankbarkeit als Grundhaltung zwischen Generationen und Völkern ein- 
heitsstiftend wirken. Der Dankbare fühlt sich gedrängt, das weiterzuge- 
ben, was er selbst empfangen hat. 

Darin und im Bewahrenden der Dankbarkeit liegt ihre Nähe zur 
Treue. Zudem richtet sie sich in ihrer ernstgemeinten Aufmerksamkeit 
auf den personalen Wert des anderen. In der Verinnerlichung verschafft 
sie diesem Werthaften Dauer. Den anderen immer wieder anerkennen 
(•reconnaitre"), das bleibende An-den-anderen-denken ermöglicht 
Treue. 

Für O. F. Bollnow ist Dankbarkeit ein Zeichen dafür, daß ein Mensch 
die •existentialistische Verhärtung"10 - das heißt, sich ganz allein zu 
10 O. F. Bollnow, Neue Geborgenheit. Das Problem der Überwindung des Existentialismus. 
Stuttgart "1979, 143. 



Markus Thürig 194 

dem machen wollen, was einer ist - überwunden hat. Daraus wächst Ge- 
borgenheit und das Gefühl, unter Menschen heimisch zu sein. Sich öff- 
nen, um beschenkt werden zu können, ist genauso gemeinschaftsstiftend 
wie jemanden zu beschenken. Der Dankbare, der sich damit beschenkt 
weiß, daß er geben darf und daß er empfangen darf, fürchtet weder, daß 
ihm etwas genommen werde, noch, daß ihm morgen nicht mehr gegeben 
werde. Ist das nicht gelebte Mitmenschlichkeit und Gottvertrauen? 

Vom Verhältnis des Dankbaren zu Gott 

In seinem Franziskusbuch schreibt G. K. Chesterton: •Der englische 
Maler Rossetti macht irgendwo die Bemerkung, in Bitterkeit, aber als 
eine große Wahrheit, es sei der schlimmste Augenblick für einen Athe- 
isten, wenn er wirklich dankbar ist und niemanden hat, dem er danken 
könnte."11 Die Dynamik der Dankbarkeit läßt ausschauen nach etwas 
Größerem als uns selbst. Das Danken schließt ein Ja mit ein, das erst im 
ganz Anderen zur Ruhe kommt. Gott ist eingeschlossen, weil der Dank 
das Ja zum Geschöpfsein ausspricht; dazu, daß der Mensch ein wunder- 
bar Beschenkter ist, ein in die Freiheit Entlassener. Danken ist der 
Nachvollzug einer christlichen Wahrheit über den Menschen: Das Zen- 
trum seiner Gravität liegt außerhalb seiner eigenen Existenz. 

Die biblische Botschaft versteht das Heil des Menschen als Gabe, die 
aus Gottes Hand stammt. Aus der Erfahrung uneingeschränkten Ange- 
nommenseins versteht sich der Gläubige als ein Gott-Verdankter. Hier 
wird die umfassende Abhängigkeit des Geschöpfes vom Schöpfer greif- 
bar und darum Dankbarkeit als anerkannte Abhängigkeit an ihren wah- 
ren Ursprung geführt. Nach G. K. Chesterton gründet das Leben des 
heiligen Franz von Assisi in diesem Ursprung, indem er von ihm sagt, 
daß er die ganze Welt am Haar der Barmherzigkeit Gottes hat hängen 
sehen und darin das Wahre der Dinge als Geschenk erkannte. Diese 
Einsicht machte den heiligen Franz zu einem großen Geber, zu einem, 
der viel Dank gab12. 

In diesem Sinne ist Dankbarkeit ein Grundstein menschlichen Da- 
seins und ein tiefer Ausdruck dafür, daß einer mit seinem Leben über- 
eingekommen ist. Kann der Dankbare darum sein Verhältnis zum Mit- 
menschen und dasjenige zu Gott als geschenkte Freiheit leben - und 
nicht als geschuldete Abhängigkeit? Er legt zumindest den Schwerpunkt 
aller Dinge und Geschehnisse nicht in sich selbst; er nimmt sie nicht für 

11 G. K. Chesterton, St. Francis of Assisi. New York 1957, 78; zit. nach: B. Schwarz, Dank- 
barkeit ist das Gedächtnis des Herzens. Salzburg 1983, 21. 
12 Vgl. ebd. (engl. Ausgabe) 75-80 u. 156 f. 



Dankbarkeit 195 

selbstverständlich, sondern als Gabe von Gott und vom Mitmenschen. 
Güte und Barmherzigkeit sind Früchte solcher Offenheit. In ihr liegt 
eine Dynamik, die den Dankbaren über sich selbst hinausführt; ein Ruf 
nach dem magis. Dies erfahren wir, wenn wir uns eines empfangenen 
Dankes gar nicht für würdig fühlen. Die Verlegenheit, vielleicht Beschä- 
mung, läßt uns all unsere Kräfte einsetzen, um zukünftig zu erfüllen, 
was der Dankende in uns gesehen hat13. Dankbarkeit und Hingabe nä- 
hern sich einander an. 

Nehmen, annehmen, begreifen, aneignen der zukommenden Gabe 
heißt einwilligen in ihr Gegebensein. Dies fordert Gehorsam gegenüber 
dem Geber, der will, daß die Gabe dem Beschenkten wirklich gehört - 
bis hin zur Einverleibung. Erst dann hat der Beschenkte wirklich emp- 
fangen. Er übernimmt dann die Gabe nicht wie einen Stafettenstab, um 
sie bald dem Nächsten zu übergeben. Er behält sie in sich, damit sie sich 
in ihm verändert und er sich mit ihr; erst dann gibt er Neues weiter. 
Wahre Freiheit und tragender Sinn erwachsen daraus. Geben ist zwar 
seliger als nehmen (vgl. Apg 20,35), aber reifes menschliches Leben er- 
wächst auch aus dem demütigen Empfangenwollen. Es mag einer bereit 
sein, aus Liebe alles hinzugeben; es bleibt fruchtlos, wenn er nicht 
gleichwertig bereit ist zu empfangen. 

Dankbarkeit ist empfangenes und als solches anerkanntes Dasein. 
Wer danken kann ohne Hintergedanken, und wer Dank annehmen 
kann, ohne ihn als übertrieben abzutun und ohne zu erröten, der weiß 
um seine eigene Endlichkeit und die der Mitmenschen. Darum mag sich 
der Dankbare in seiner Anspruchslosigkeit aus Dankbarkeit Beschrän- 
kungen auferlegen. Staunend, verwundert, dankbar verzichtet er freiwil- 
lig auf materielle Güter oder darauf, das einzelne zum Ganzen zu erklä- 
ren. G. K. Chesterton nennt eine solche Haltung •weihevolle Sparsam- 
keit"14. Dieser radikale Wirklichkeitsbezug entspricht durchaus der Ke- 
nosis, die eine christliche Existenz prägt. 

In seiner Sinnspitze ist der Dank auch Gotteserkenntnis. Paulus weist 
in Rom 1,21 darauf hin. Wer sich nur auf sich selbst beruft, wer sich 
selbst Licht sein will, der dankt schließlich nicht mehr, weder dem Mit- 
menschen noch Gott. Abnehmender Dank mindert den Glauben. Darin 
wird ein Aspekt der Sünde sichtbar: nämlich das Sich-Verschließen. Der 
Sünder kündet die Gemeinschaft mit Gott und den Mitmenschen auf. 
Damit stellt er sich außerhalb der befreienden Begegnungsstruktur des 
Glaubens und verfällt seiner eigenen Verstrickung. Er kann das dank- 

13 Vgl. O. F. Bollnow (s. Anm. 9) 142. 
14 G. K. Chesterton, Orthodoxy, zit. nach der dt. Übersetzung von H. von Weber. München 
1909, 81. 



Markus Thürig 196 

bare Empfangen der frei geschenkten Versöhnung nicht mehr nachvoll- 
ziehen. Darin aber liegt das Heil, daß einer immer wieder neu zum An- 
fänger wird in seiner gehorsamen Hingabe an Gott, um endlich wider- 
standslos die gnadenhafte Berufung mitzuvollziehen. Weil danken diese 
Heilsannahme bejaht, liegt in jedem Dank ein neuer Anfang, eine mehr 
oder weniger große Bekehrung. H. Spaemann nennt als erste biblische 
Grundhaltung die Gottesfurcht, die sich beim Danken von selbst mit 
einübt15. Dankbarkeit wird hier zu einem Handlungsmotiv: Aus Dank- 
barkeit will der Gottesfürchtige Gott nicht betrüben und sich immer 
mehr seiner göttlichen Vorsehung anheimstellen. In solchem Dank kom- 
men die göttliche Vorsehung und die menschliche Suche nach dem Wil- 
len Gottes vielleicht am meisten zur Deckung. Sich in den Willen Gottes 
ergeben hieße dann nicht ein passives Nicht-anders-können, sondern 
ein aktives Zustimmen, eine Erwählung dank innerer Freiheit. Es offen- 
bart sich hier ein großes Geheimnis des Menschen. Er wird frei dank an- 
genommener Abhängigkeit; er geht über sich selbst hinaus dank ange- 
nommener Begrenztheit; er ist reich dank gewählter Armut. Einen siche- 
ren Stand findet der Mensch nicht im Selbstverständlichen, sondern in 
der ehrfürchtigen Begegnung mit dem Mitmenschen und im gottesfürch- 
tigen Aufschauen zu seinem Schöpfer. Auf beides ist Danken eine 
Urantwort. 

•Wer dankt, der lernt durch Erfahrung ,der Liebe glauben' (1 Joh 
4,16), ihr bedingungslos vertrauen."16 Adrienne von Speyr schaut den 
ewigen Ursprung der Dankbarkeit im trinitarischen Leben, insbesondere 
in der Machtübergabe von Vater und Sohn in der Liebe17. Demnach ist 
Dankbarkeit die liebende Bejahung des Vaters. Sie bedarf keiner Lei- 
stung mehr, sie sucht allein die Person des Geliebten, an den sie ihren 
unerschöpflichen Reichtum verschwenden will. In diesem Sinngefälle 
liegt der schöpfungs- und heilstheologische Ursprung der Dankbarkeit, 
der in der Feier der Eucharistie nachvollzogen wird. Die dadurch entste- 
hende Einbeziehung des Christen in den innertrinitarischen Liebesaus- 
tausch bestimmt die doxologische Struktur christlicher Existenz und 

15 Vgl. H. Spaemann, •Dankt dem Gott und Vater allezeit für alles im Namen unseres Herrn 
Jesus Christus!"(Eph 5,20). In: Ein Wort verwandelte mein Leben. Hg. U. von Mangoldt, O. 
Knoch. Regensburg 1982, 16: •Danken übt ein in die Furcht Gottes, die der Anfang der 
Weisheit ist. Danken heißt, zu Gott aufschauen. Gottes Antlitz suchen. Wer darin treu ist, 
den umgibt und durchdringt Gottes Nähe, und diese Nähe schafft die heilige Furcht, ihn 
nicht zu betrüben. Danksagung führt zum Wandel in Gottes Gegenwart." 
16 H. Spaemann, Dank sagen. In: Mitten in der Welt. Hefte zum christlichen Leben 24 (1985) 
37. 
17 Vgl. A. von Speyr, Das Wort wird Fleisch. Betrachtungen über das Johannesevangelium 
Kapitel 1-5. Einsiedeln 1949, 365 f. 



Machtwille 197 

prägt sein Verhalten. Dankbarkeit wird antwortende Liebe. Sie erwidert 
die Liebe Gottes, die ihr zuvorgekommen ist; sie •segnet" Gott. Im He- 
bräischen und im Lateinischen entstammen •preisen" und •segnen" ei- 
ner gemeinsamen Wurzel: •benedictus Deus, qui benedicit nos." 

Wenn die Sinnspitze der Dankbarkeit dermaßen zentral das Glau- 
bensgeheimnis trifft, dann kann es nicht verwundern, daß die Euchari- 
stie die Mitte des erlösten Lebens ausmacht18. Und es wundert auch 
nicht, daß die Danksagung der Grundton der Ewigkeit, der himmlischen 
Vollendung ist (vgl. Offb 4,9; 7,12). Sören Kierkegaard nennt die Ewig- 
keit die Lage, •die ich nötig habe, um nichts anderes bestellen zu müs- 
sen als danken"19. 

18 Vgl. H. Spaemann. •Dankt dem Gott und Vater... "(s. Anm. 15) 19: •Weil Dank die nach 
Wesen und Rang erste Lebensäußerung des Geschöpfes ist, welches begriffen hat, daß es 
aus der Liebe lebt, weil Dank einfach Wiederlieben ist, Wirkung des göttlichen Liebesgei- 
stes in den Erlösten, Äußerung der Erlösung und Befestigung in ihr zugleich, darum hat 
Jesus das Gedächtnis der geschehenen Erlösung, die Eucharistie - die Danksagung -, zur 
Mitte unseres erlösten Lebens gemacht." 
19 S. Kierkegaard, Gesammelte Werke, 33. Abteilung: Die Schriften über sich selbst. Düssel- 
dorf 1951, 68. 

Machtwille und Huld der Schwäche 
Philosophische Meditationen zu 2 Kor 12,9 

Jörg Splett, Offenbach 

Für Dr. Ernst Bechthold 

Erwägen wir im philosophischen Kontext, was der Apostel Paulus an 
die Korinther schreibt: •Meine Gnade genügt dir; denn sie erweist ihre 
Kraft in der Schwachheit." (2 Kor 12,9) 

Wille zur Macht 

Leben ist Lebenskampf, jeder Geburtstag eine Siegesfeier (wären es 
schlimmstenfalls auch einzig Niederlagen, die man bestand). So sieht es 
etwa - einer für viele - der sanfte Nietzscheaner R. M. Rilke1. Leben sei 
machtvoller Wille zur Macht. 

1 Der Held setzt sich bereits in seiner Mutter durch: •Tausende brauten im Schoß und 
wollten <?rsein, / aber sieh: er ergriff und ließ aus -, wählte und konnte." (Sechste Elegie, 




