
Machtwille 197 

prägt sein Verhalten. Dankbarkeit wird antwortende Liebe. Sie erwidert 
die Liebe Gottes, die ihr zuvorgekommen ist; sie •segnet" Gott. Im He- 
bräischen und im Lateinischen entstammen •preisen" und •segnen" ei- 
ner gemeinsamen Wurzel: •benedictus Deus, qui benedicit nos." 

Wenn die Sinnspitze der Dankbarkeit dermaßen zentral das Glau- 
bensgeheimnis trifft, dann kann es nicht verwundern, daß die Euchari- 
stie die Mitte des erlösten Lebens ausmacht18. Und es wundert auch 
nicht, daß die Danksagung der Grundton der Ewigkeit, der himmlischen 
Vollendung ist (vgl. Offb 4,9; 7,12). Sören Kierkegaard nennt die Ewig- 
keit die Lage, •die ich nötig habe, um nichts anderes bestellen zu müs- 
sen als danken"19. 

18 Vgl. H. Spaemann. •Dankt dem Gott und Vater... "(s. Anm. 15) 19: •Weil Dank die nach 
Wesen und Rang erste Lebensäußerung des Geschöpfes ist, welches begriffen hat, daß es 
aus der Liebe lebt, weil Dank einfach Wiederlieben ist, Wirkung des göttlichen Liebesgei- 
stes in den Erlösten, Äußerung der Erlösung und Befestigung in ihr zugleich, darum hat 
Jesus das Gedächtnis der geschehenen Erlösung, die Eucharistie - die Danksagung -, zur 
Mitte unseres erlösten Lebens gemacht." 
19 S. Kierkegaard, Gesammelte Werke, 33. Abteilung: Die Schriften über sich selbst. Düssel- 
dorf 1951, 68. 

Machtwille und Huld der Schwäche 
Philosophische Meditationen zu 2 Kor 12,9 

Jörg Splett, Offenbach 

Für Dr. Ernst Bechthold 

Erwägen wir im philosophischen Kontext, was der Apostel Paulus an 
die Korinther schreibt: •Meine Gnade genügt dir; denn sie erweist ihre 
Kraft in der Schwachheit." (2 Kor 12,9) 

Wille zur Macht 

Leben ist Lebenskampf, jeder Geburtstag eine Siegesfeier (wären es 
schlimmstenfalls auch einzig Niederlagen, die man bestand). So sieht es 
etwa - einer für viele - der sanfte Nietzscheaner R. M. Rilke1. Leben sei 
machtvoller Wille zur Macht. 

1 Der Held setzt sich bereits in seiner Mutter durch: •Tausende brauten im Schoß und 
wollten <?rsein, / aber sieh: er ergriff und ließ aus -, wählte und konnte." (Sechste Elegie, 



Jörg Spiett 198 

Doch wie tief dringt der Blick aus dieser Perspektive? Schon wenn 
man innerhalb ihrer verbleibt, stellt sich die Frage, ob der Kampf selbst 
es sei, welcher den Sieg (bzw. wenigstens das Überstehen) •erringe", 
oder ob ihm dies nicht - bei allem Ringen - geschenkt werden müsse. 
Bekanntlich forderte Napoleon von seinen Generälen •fortune". In der 
Tat. Darum mag es sein, daß der tragische Held jetzt mit dem Verzicht 
auf den Sieg reagiert, um sich den Untergang zu wählen. Gelte nicht oh- 
nehin, daß zu siegen verdummt, weil es bloß bestätigt, also die Selbstkri- 
tik verstummen macht? Kann man den Sieg sich nicht nehmen, weil den 
nur die Götter verleihen, dann soll man eben seine Ehre in den Kampf 
setzen, den man selbst aufzunehmen vermag. 

Aber vermag man das wirklich? Zu seiner Selbstbestätigung bedarf 
der Kämpfer immerhin eines Gegners, angemessener Feinde. Damit 
zeigt sich nochmals, sei's auch in Feind-Phantasien, seine Abhängigkeit. 
So bleibt dem Selbstmacht-Willen am Ende nur eins: sich - im treffen- 
den Doppelsinne des Worts - das Leben zu nehmen. Das einzige, was 
man sich selbst geben kann, ist der Tod. 

Und auch das nur, wenn man erst lebt: Zuvor muß •es" mich geben. - 
Das Programm reiner Macht führt sich ad absurdum. 

Macht der Ohnmacht? 

In der Tat ist Macht stets Macht zu... oder Macht über... und daher 
nicht ohne Ohnmacht denkbar. Das gilt zunächst in dem schlichten 
Sinn, daß der ihr Unterworfene ihr gegenüber ohnmächtig ist (sogar im 
Fall der Selbstbeherrschung: wenn ich mich beherrsche, werde ich zu- 
gleich von mir beherrscht!). Aber nicht das ist jetzt gemeint. Sondern 
Macht selbst hat stets auch eine Grenze: dem Beherrschten gegenüber, 
an und in ihm. Eine Macht über nichts gibt es nicht, ebensowenig eine 
Macht über alles; denn sobald überhaupt etwas/jemand da ist, ist nicht 
mehr nichts, zugleich jedoch auch nicht mehr alles möglich. 

Die Dialektik von Herr und Knecht wurde lange vor Hegel in der an- 
tiken Komödie dargestellt. Je größer die Macht, desto selbständiger das 
Beherrschte,  oder  aus   der  Gegenrichtung:  je  machtvoller  das   Be- 

WW 1, 707) Und mag es im Requiem für den Grafen v. Kaikreuth auch heißen: •Wer 
spricht von Siegen? Überstehn ist alles" (ebd. 664 - von Benn als Grundwort einer ganzen 
Generation gerühmt), dann ist doch auch dies als •Leistung" zu lesen, zusammenzuneh- 
men mit jenem Wort zum Jakobskampf aus dem Buch der Bilder: •Sein Wachstum ist, der 
Tiefbesiegte von immer Größerem zu sein." (ebd. 460) Dahinter steht das abendländische 
Programm der Adelsethik (Was VI, 208): •Aien aristeuein kai hypeirochon emmenai allon 
- stets der erste zu sein und überlegen den andern." 



Machtwille 199 

herrschte, desto mächtiger dessen Herr. Folgt daraus aber nicht, daß der 
Knecht, der den Herrn •in der Hand hat", der größere Herr ist? 

Also will Machtwille dienen. F. Bacon gibt der Neuzeit ihr Programm 
mit der Parole: •natura parendo vincitur."2 Mochte anfänglich ein Herr 
sich durch die Dummheit des Siegers auszeichnen - hat er doch Leute 
genug, um von ihnen denken zu lassen -, so heißt jetzt Wissen Macht. 
Wissen aber ist nicht willkürlich und eigenwillig (oder eigensinnig), son- 
dern richtet sich nach dem, was ist; es denkt nicht •alles Mögliche", son- 
dern erkennt, was notwendig ist. Freiheit ist Erkenntnis der Notwendig- 
keit3. Was heißt dann aber noch Herrschaft? 

Es scheint, als täte hier die Gegenwart mit der •evolutionistischen Er- 
kenntnistheorie" den letzten Schritt, indem sie das •Erkennen" selbst als 
Entwicklungs- und Anpassungsprodukt, als Funktion von Notwendig- 
keiten entwirft4. Der •Sieg durch Gehorsam" stellt sich als bloße •Le- 
bensdienlichkeit" heraus, unsere List im Umgang mit der Natur wäre 
dann eigentlich deren List, wir der Umweg der Natur zu sich selbst? Da- 
mit ist aber auch das Programm •gemischter" Macht, einer Macht sozu- 
sagen durch Ohnmacht, gescheitert. 

Machtbalance? 

Grund des Scheiterns ist in beiden Fällen die dem Machtwillen eigene 
Tendenz zur Steigerung der Macht, ob er nun direkt oder indirekt vor- 
geht: herrscherlich oder unterwürfig. Man könnte dem entgegenhalten, 
solche Konsequenzmacherei sei typisch lebensfremd philosophisch. Ge- 
lebt werde (auch vom Philosophen) dank glücklicher Inkonsequenzen: 
also im Macht-Arrangement. 

In der Tat, von solchen Arrangements lebt nicht bloß die Bühne, ko- 
misch wie tragisch, sondern auch die Welt, die jene Bretter bedeuten, 
von Ehe und Familie über Gesellschaft und Staat bis zum privaten wie 
institutionellen Gottesverhältnis. - Oder lebt die Welt doch nicht von, 
sondern in solchen Abmachungen? Leben wir sogar umgekehrt nicht 
dank, sondern nur trotz dieser Inkonsequenzen? 

Den Anstoß zu dieser Vermutung gibt die Frage nach den Möglich- 
keitsbedingungen, nach dem Prinzip jener Arrangements. Sie bestehen, 

2 Novum Organum I, 3. In:  Werke [1857ff] /, 157; vgl.  VII, 241 (de haeresibus): •et ipsa 
scientia potestas est." 
3 So G. W. F. Hegels, Dialektik des Absoluten in WW [Glockner] 16, 25 f, in marxistischer 
Interpretation. 
4 Der Zufall ist ja, wenn nicht auf Freiheit, dann auf Notwendigkeiten zurückzuführen, 
mögen wir auch sie nicht durchschauen können (Wahrscheinlichkeitsrechnung!). 



Jörg Splett 200 

also  sind  sie möglich;  aber woher und wodurch? Woher hält der 
Mensch darin seine Balance? 

•Rabbi Chajim von Krosno, ein Schüler des Baalschem, sah einst mit 
seinen Schülern einem Seiltänzer zu. Er war so tief in den Anblick ver- 
sunken, daß sie ihn fragten, was es sei, das seine Augen an die törichte 
Schaustellung banne. ,Dieser Mann', antwortete er, ,setzt sein Leben 
aufs Spiel, ich könnte nicht sagen, weswegen. Gewiß aber kann er, wäh- 
rend er auf dem Seil geht, nicht daran denken, daß er mit seiner Hand- 
lung hundert Gulden verdient; denn sowie er dies dächte, würde er ab- 
stürzen'."5 

Entsprechend hier: aus Todesangst, aus purem Lebenswillen gelingt 
es niemandem, die Machtbalance zu halten. Schon darum nicht, weil 
eben dieser Drang hinter der selbstzerstörerischen Steigerung wirkt, de- 
ren Dialektik wir erwogen haben. Die Maschine der Macht steht unter 
dem Gesetz des ständigen •Mehr". 

•Wann habe, gelte, bin ich genug?", so tönt gleichsam der Takt des 
Motors im Selbstherstellungsbetrieb, und was ihn antreibt, mag zu- 
nächst (um im Bilde zu bleiben) das Gasgemisch des Hochmuts sein, 
wie die theologische Tradition es weithin sieht; aber dies seinerseits 
stammt aus brennender flüssiger Angst6. 

Jedes nachträgliche Bremsmanöver kommt hier zu spät und scheitert 
an der Logik dieser Selbstbeschleunigung. Die •Langsamkeit" (Sten Na- 
dolny) läßt sich allein aus programmatischer und radikaler Umkehr 
•entdecken". - Dem langsamen Blick aber zeigt sich nun jedwedes Ding 
nicht mehr als Hindernis, sondern als Wunder7. Denn ein solcher Blick 
fixiert nicht aggressiv, sondern tut sich vertrauensvoll auf. Er ist nicht 
von Angst und Stolz besessen, sondern lebt aus Vertrauen. 

Spiel 

Und nur aus Vertrauen leben wir überhaupt, von Kindesbeinen, nein: 
schon von Geburt an (falls man nicht gar über sie zurückzugehen hätte). 
Sind aber Trauen und Sich-Verlassen-auf Prinzipien des Lebens, dann 
läßt sich gelebtes Miteinander nicht mehr als Resultat glücklicher In- 
konsequenz verstehen, umgekehrt vielmehr muß es sich bei den Arran- 
gements um Inkonsequenzen handeln. Doch nicht um glückliche Inkon- 

5 M. Buber, Werke III, 292. 
6 Zur Begründung sei der Hinweis erlaubt auf: J. Splett, Lernziel Menschlichkeit. Frank- 
furt 21981, Kap. 1; ders., Gotteserfahrung im Denken. Freiburg/München 31985, 78-80. 
7 Vgl. F. Pessoa, Das Buch der Unruhe. Frankfurt 1987, 246: •Jedes Ding ist, je'nachdem, 
wie man es betrachtet, ein Wunder oder ein Hindernis." 



Machtwille 201 

Sequenzen. Statt daß sie Zeichen von Lebenskraft wären, die sich ihren 
Bestand einem feindlichen Chaos abgetrotzt hätte, verraten sie Schwä- 
che, Mangel an jenem Wagemut, ohne den keine Balance und kein Spiel 
gelingt. (Glücklich wären allenfalls die Inkonsequenzen dieser Inkon- 
sequenz: daß nämlich niemand bloß mißtraut, aus dem Sich-Durchhal- 
ten und -Setzen des ursprünglichen Vertrauens.) 

Läßt sich das - Erwachsenen - plausibel machen? - Bleiben wir 
gleich beim Spiel. Der Wagemut gehört zu ihm, weil spielen nur kann, 
wer sich darauf einläßt, daß, womit er spielt, auch seinerseits mit ihm 
sein Spiel treibt8. Auf das Mit kommt es dabei an: Spielen ist Spielen 
mit, im Hin-und-Her. Darum bleibt nicht bloß die starre Unbeweglich- 
keit •aus dem Spiel", sondern gleichermaßen ein pures Sich-Mitspielen- 
lassen (übrigens nicht minder unbeweglich). 

Damit kehrt sich das Baconsche Verhältnis von Gehorsam und Be- 
herrschung um: Den Spielregeln folgt man nicht, um sie zu beherrschen, 
man beherrscht sie, um sie zu befolgen. So wie •eine Sprache beherr- 
schen" heißt, daß man dem entspricht, was sie fordert. Das aber gilt nun 
von allen Lebensvollzügen. 

Oder sähe, hörte, röche und schmeckte man eigentlich, um sich gegen 
die derart •ausgekundschaftete" Umwelt durchzusetzen? Geht es nicht 
vielmehr darum, sie •wahrzunehmen"? Worin übrigens nicht 
•Wahr(heit)" steckt, wie oft vermutet, sondern •wahren", warten = hü- 
ten. Also wiederum, doch nunmehr aufrichtig, statt hinterlistig: Dienst. 
(Während der Durchsetzungswille - wie zuvor bedacht - schließlich zur 
Aufhebung der Umwelt und so zur Lebens-Unmöglichkeit führen 
müßte: •Wer alles durchschaut, sieht nichts mehr."9) 

Wir sehen, hören usf. nicht, um zu leben; wir leben vielmehr, um zu 
sehen, zu hören... Erst recht lieben wir nicht, um zu leben, sondern um- 
kehrt. - Leben sagt Beziehung, Verhältnislosigkeit wäre der Tod. Bezie- 
hung indes sagt Entsprechung, entsprechen heißt antworten; Antwort 
aber setzt Hören voraus, ja, sie ist genau genommen wortgewordenes 
Gehör: auf Anspruch und Ansprache, die mir zukommt. Was sollte auch 
einer sagen, dem seinerseits nichts etwas sagt10? 

Gerade gesteigertstes Leben ist Leben-mit. So aber ist es nie stärker 
als dann, wenn man •schwach wird"11. 

8 Vgl. F. J. J. Buytendijk, siehe: J. Splett, Zur Antwort berufen. Frankfurt 1984, 88 f. 
9 C. S. Lewis, Die Abschaffung des Menschen. Einsiedeln 1979, 82. 
10 •Als ihm nichts mehr einfiel, wurde er kreativ." 
11 Sogar jenes alte Wort •schwächen" gehört hierher, das gemäß der Urbedeutung zu- 
nächst •geringmachen", also •entehren", bedeutete, aber auch •schwängern": Fruchtbar- 
machen (bar = tragen). 



Jörg Spielt 202 

In diesem Sinn bestimmt Maurice Blondel das Leiden als •das Tun 
des anderen in uns"12. Es gibt kein Leben ohne •diesen teuren 
Schmerz", ohne solches Tun und Dasein. Und dies nicht bloß faktisch, 
sondern grundsätzlich: Vielleicht läßt es sich anders träumen, aber 
ernstlich denken nicht. 

Und Gott? 

Anthropologisch scheint das Bisherige unbestreitbar. Doch hätte es nur 
für den Menschen Geltung, dann wäre es nur begrenzt, nur vorläufig 
wahr, und damit zuletzt auch nicht einmal mehr für den Menschen, der 
ja sich selbst •unendlich übersteigt". Wie jedoch sollte das Gesagte all- 
gemein, vor allem theo-logisch gelten können? - All-Macht wurde als 
Un-Möglichkeit, Bezugslosigkeit als Tod, Schöpfertum als Entsprechen 
behauptet. Was wird nun aus solchen Sätzen im Blick auf Gott? 

Die Antwort verlangt einen Dreischritt. 
Zunächst sind uns Sätze über Gott nur möglich, weil es, nein: weil Er 

uns gibt. Also allein aus einem Gottesverhältnis, das selbstverständlich 
nicht erstlich unseres zu Ihm ist, sondern seines zu uns. Und fragen wir 
nach dem Prinzip dieses Bezugs, also seinem Warum und Wozu, dann 
zeigt sich: Es kann nicht Gott selbst und irgendein Gewinn für ihn sein; 
denn ihm mangelt nichts, und niemand hätte ihm etwas zu geben. Will 
sagen: Gott schafft uns nicht seinetwegen, denn wenn er die Schöpfung 
nötig hätte, wäre er mit uns in die benannte Herr-Knecht-Dialektik ver- 
strickt; er wäre nicht Gott13. - Wie aber dann? Es bleibt nur eine Aus- 
kunft: Ist Gott die Welt nicht dienlich, dann Er ihr, metaphysisch ge- 
sprochen: als causa, biblisch: als Licht und Leben14. 

Das aber wird, zweitens, nur dann nicht doch zur bloß gegenläufigen 
Herr-Knecht-Verstrickung, wenn sicher steht (•Ihr nennt mich Meister 
und Herr - und ich bin es", Joh 13,13), daß Gott nicht allein keine Die- 
ner, sondern auch dieses sein eigenes Dienen nicht braucht. Darum ver- 
langt rechtes Reden vom Gott-für- (und mit-)uns das Bekenntnis, er sei 
nicht bloß •unser Gott", sondern •in-über" (E. Przywara) diesem Ver- 
hältnis Gott-an-und-für-sich, ab-solut - ohne dadurch zu jenem toten 
Ding zu werden, das nach wie vor so mancher Glaubende sich unter 
dem •Gott der Philosophen" vorstellt (und leider nicht für alle Philo- 
sophen - und Fundamentaltheologen - zu Unrecht). 

12 L'Action (1893). Paris 1950, 383 (Die Aktion. Freiburg/München 1965, 406). 
13 Vgl. J. Splett, Gotteserfahrung (s. Anm. 6) 116-118. 
14 Sein Sohn offenbart dies, indem er uns mit sich speist (statt daß der Mensch die Gottheit 
durch sein Opfern nährt) bzw. indem er (so die Eucharistieinterpretation bei Joh) uns die 
Füße wäscht. 



Machtwille 203 

Dies nun fordert, drittens, Gott selbst als bezüglich und als Entspre- 
chung zu denken, nicht als schweigendes Unum, das erst in der Schöp- 
fung Wort würde, sondern in sich als Gespräch. Wobei jetzt nicht entfal- 
tet werden kann, inwiefern dieser innere Austausch (bereits philoso- 
phisch) statt als Zwiegespräch als Drei-Gespräch und Drei-Spiel be- 
dacht werden muß, soll seine Göttlichkeit bewahrt bleiben - und jene 
freie Freigebigkeit, dank deren •es" die Welt und uns gibt, weil der drei- 
einige Gott •Mitliebende will" (Duns Scotus)15. 

Christi Schwachheit 

Doch sei dem Philosophen - vor seinem eschatologischen Ausblick - ein 
christologischer Exkurs gestattet: zur Macht der Ohnmacht, der Stärke 
der Schwäche von Gottes Gnade nicht erst in uns, sondern in ihm selbst 
(insofern er sich uns offenbart): in seinem Sohn16. 

In der Schwäche, hieß es, wird das Leben mächtig. Im Gehorsam sei- 
ner Lebenshingabe, bezeugt der Glaube, habe Jesus uns erlöst. In wel- 
chem Ausmaß lassen Christen hier den Ernst der Schwäche zu? 

Bezeichnend die Bilder des Unterweltabstiegs, in denen Christus als 
Sieger die Pforten der Hölle aufsprengt. Demgegenüber wäre mit Hans 
Urs von Balthasar das Karsamstagsgeheimnis als das des wirklichen 
Totseins zu meditieren17. 

Dessen Fruchtbarkeit nun bezeugt mit geheimnisvoller Eindringlich- 
keit das vierte Evangelium: •...einer der Soldaten stieß mit der Lanze in 
seine Seite, und sogleich floß Blut und Wasser heraus. Und der, der es 
gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist wahr. Und er weiß, daß 
er Wahres berichtet, damit auch ihr glaubt." (19,340 Hier geht es nicht 
bloß gegen Gnosis und Doketen um den wirklichen Tod, sondern um 
das Leben aus diesem: um Taufe und Eucharistie, den belebenden Geist 
(vgl. Joh 7,37-39) - um das •große Geheimnis" (Eph 5,23-32) der Kir- 
che ; in der Sprache der Väter und der alten Kunst gesagt (die den Ge- 
kreuzigten mit geöffneter Seite und offenen Augen zeigt): um die Ge- 
burt der neuen Eva aus der Seite des schlafenden göttlichen Adam18. 

15 Vgl. J. Splett, Freiheits-Erfahrung. Frankfurt 1986, 93-95, 322-324. 
16 Vollends ins Abgründige kämen wir bei Betrachtung dessen, was die Schwäche des 
Sohns für den Vater bedeute - und dies für die rein innere •Theodramatik" (H. U. von Bal- 
thasar, bes. Bd. 4). 
17 Mysterium Paschale. In: Mysterium Salutis 3/2, bes. 227-255. Bekanntlich ist der Kar- 
samstag der einzige - bis auf das Chorgebet - liturgiefreie Tag. 
18 Dazu H. Schade, Der •Traum Adams" - das •Große Geheimnis" (Eph 5,32) von Liebe und 
Tod und die Erkenntnis des Guten und Bösen in der mittelalterlichen Kunst. In: Miscellanea 
Medievalia 11 (1977) 453-488. 



Jörg Splett 204 

Empfänglichkeit 

Wahrlich gibt's der Herr den Seinen und dem Seinen im Schlaf (vgl. Ps 
127,2). Wie dem Adam die Eva - die er im Schlafe sah (denn Schlaf ist 
Ekstase), um sie dann erkennen zu können - so Christus die Kirche, 
also uns, wie uns die leiblichen Kinder19 und nicht weniger die des Gei- 
stes. 

Stärke, •Potenz", Vermögen, Können..., welches Wort auch immer 
man wähle, ihrem Wesen nach ist Lebensmacht Empfänglichkeit. - Wird 
das erkannt, dann zeigt sich Gnade nicht mehr bloß als Ergänzung und 
Hilfe angesichts von Mängeln; als ginge es in Tat und Wahrheit doch 
darum, stark und mächtig zu werden - wenn nicht aus sich, dann eben 
dank eines anderen, gemäß jenem schönen Wort des Aristoteles (das 
Thomas von Aquin zum Gott-Mensch-Verhältnis zitiert): •Was wir 
durch unsere Freunde können, können wir gewissermaßen durch uns 
selbst."20 Es ist nun um anderes und um viel mehr zu tun: statt um 
Kraft-Fülle darum, erfüllt zu werden. 

Kraft und Gnade als Hilfe benötigen wir just als Erkräftigung zum 
Empfangen. (In Gott ist die Kraft der Empfängnis der Geist - Anm. 15, 
S. 341.) Empfänglichkeit aber soll sein, damit gegeben werden könne. 
Im Gebe-Geschehen nun gibt nicht bloß der Geber, sondern auch und 
in eigener Weise jener, der empfängt. Was hier herrscht, um nochmals 
den Eingangsbegriff zu verwenden, ist wechselseitiges Empfangen, Aus- 
tausch, gegenseitige Zuvor-kommenheit. Auch hier zeigt sich eine Stei- 
gerung, aber nicht mehr der Macht, sondern ent-sprechenden Sich-Ver- 
lassens, im Einlassen des Andern und Sich-Einlassen auf ihn. - Sind das 
nur Worte oder läßt es sich nicht immer wieder in geglückten Stunden 
erfahren? Erfahren aber als Angeld (vgl. Eph 1,14) eines •Endes ohne 
Ende". 

Um ein letztes Mal auf die Sprache zu hören: Charis meint im Grie- 
chischen Anmut, Zauber, Gnade, Freude, Dank. (Überrascht dieser Be- 
deutungsbogen nach dem Bedachten?) Unser altes Wort •Huld" faßt 
vielleicht noch am meisten davon. Tiktein heißt - und nun ebensowenig 
befremdlich - sowohl (aus Empfängnis) gebären als auch (mit der Emp- 
fangenden) zeugen. So aufgeschlossen, mag für uns zum Ausgang der 
Besinnung eine Zeile Klang gewinnen, in der Sophokles sagt21: 

•Huld nämlich ist es, welche Huld hervorbringt stets." 

19 Von ihnen spricht der Psalm sofort im Anschluß an das angeführte Wort. Vgl. dazu den 
Titelessay in: P. Eicher, Der Herr gibt's den Seinen im Schlaf. München 1980 
20 Nikom. Ethik 777, 5 (1112 b25 - Sth III 5,3 ad 1). 
21 •Charis charin gar estin he tiktous' aei." {Aias 522) G. Siewerth zitiert sie in seiner so 
schönen wie tiefen Metaphysik der Kindheit. Einsiedeln 1957, 24. 




