Machwille 197

prigt sein Verhalten. Dankbarkeit wird antwortende Liebe. Sie erwidert
die Liebe Gottes, die ihr zuvorgekommen ist; sie ,,segnet* Gott. Im He-
briischen und im Lateinischen entstammen ,,preisen” und ,,segnen” ei-
ner gemeinsamen Wurzel: , benedictus Deus, qui benedicit nos.*

Wenn die Sinnspitze der Dankbarkeit dermallen zentral das Glau-
bensgeheimnis trifft, dann kann es nicht verwundern, daf3 die Euchari-
stie die Mitte des erlésten Lebens ausmacht'®. Und es wundert auch
nicht, daB3 die Danksagung der Grundton der Ewigkeit, der himmlischen
Vollendung ist (vgl. Offb 4,9; 7,12). Séren Kierkegaard nennt die Ewig-
keit die Lage, ,,die ich nétig habe, um nichts anderes bestellen zu miis-
sen als danken*!°.

8 Vgl. H. Spaemann. ,, Dankt dem Gott und Vater...”(s. Anm. 15) 19: ,,Weil Dank die nach
Wesen und Rang erste LebensduBerung des Geschépfes ist, welches begriffen hat, daf} es
aus der Liebe lebt, weil Dank einfach Wiederlieben ist, Wirkung des géttlichen Liebesgei-
stes in den Erldsten, AuBerung der Erlésung und Befestigung in ihr zugleich, darum hat
Jesus das Gedichtnis der geschehenen Erlésung, die Eucharistie — die Danksagung -, zur
Mitte unseres erldsten Lebens gemacht.” -
19 8. Kierkegaard, Gesammelte Werke, 33. Abteilung: Die Schriften iiber sich selbst. Diissel-
dorf 1951, 68.

Machtwille und Huld der Schwéiche

Philosophische Meditationen zu 2 Kor 12,9

Jorg Splett, Offenbach
Fiir Dr. Ernst Bechthold

Erwigen wir im philosophischen Kontext, was der Apostel Paulus an
die Korinther schreibt: ,Meine Gnade geniigt dir; denn sie erweist ihre
Kraft in der Schwachheit.”“ (2 Kor 12,9)

Wille zur Macht

Leben ist Lebenskampf, jeder Geburtstag eine Siegesfeier (wiren es
schlimmstenfalls auch einzig Niederlagen, die man bestand). So sieht es
etwa — einer fiir viele — der sanfte Nietzscheaner R. M. Rilke'. Leben sei
machtvoller Wille zur Macht.

1 Der Held setzt sich bereits in seiner Mutter durch: ,Tausende brauten im Schofl und
wollten ersein, / aber sieh: er ergriff und lieB aus —, wihlte und konnte.” (Sechste Elegie,



Jorg Splett 198

Doch wie tief dringt der Blick aus dieser Perspektive? Schon wenn
man innerhalb ihrer verbleibt, stellt sich die Frage, ob der Kampf selbst
es sei, welcher den Sieg (bzw. wenigstens das Uberstehen) ,,erringe,
oder ob ihm dies nicht - bei allem Ringen - geschenkt werden miisse.
Bekanntlich forderte Napoleon von seinen Generilen ,.fortune®. In der
Tat. Darum mag es sein, da3 der tragische Held jetzt mit dem Verzicht
auf den Sieg reagiert, um sich den Untergang zu wihlen. Gelte nicht oh-
nehin, dal3 zu siegen verdummt, weil es bloB bestitigt, also die Selbstkri-
tik verstummen macht? Kann man den Sieg sich nicht nehmen, weil den
nur die Gétter verleihen, dann soll man eben seine Ehre in den Kampf
setzen, den man selbst aufzunehmen vermag.

Aber vermag man das wirklich? Zu seiner Selbstbestitigung bedarf
der Kdmpfer immerhin eines Gegners, angemessener Feinde. Damit
zeigt sich nochmals, sei’s auch in Feind-Phantasien, seine Abhingigkeit.
So bleibt dem Selbstmacht-Willen am Ende nur eins: sich — im treffen-
den Doppelsinne des Worts — das Leben zu nehmen. Das einzige, was
man sich selbst geben kann, ist der Tod.

Und auch das nur, wenn man erst lebt: Zuvor muf ,,es* mich geben. —
Das Programm reiner Macht fiihrt sich ad absurdum.

Macht der Ohnmacht?

In der Tat ist Macht stets Macht zu... oder Macht iiber... und daher
nicht ohne Ohnmacht denkbar. Das gilt zunichst in dem schlichten
Sinn, daB der ihr Unterworfene ihr gegeniiber ohnmaéchtig ist (sogar im
Fall der Selbstbeherrschung: wenn ich mich beherrsche, werde ich zu-
gleich von mir beherrscht!). Aber nicht das ist jetzt gemeint. Sondern
Macht selbst hat stets auch eine Grenze: dem Beherrschten gegeniiber,
an und in ihm. Eine Macht iiber nichts gibt es nicht, ebensowenig eine
Macht iiber alles; denn sobald iiberhaupt etwas/jemand da ist, ist nicht
mehr nichts, zugleich jedoch auch nicht mehr alles méglich.

Die Dialektik von Herr und Knecht wurde lange vor Hegel in der an-
tiken Komddie dargestellt. Je groBer die Macht, desto selbstindiger das
Beherrschte, oder aus der Gegenrichtung: je machtvoller das Be-

Ww 1, 707) Und mag es im Requiem fiir den Grafen v. Kalkreuth auch heiBen: , Wer
spricht von Siegen? Uberstehn ist alles“ (ebd. 664 — von Benn als Grundwort einer ganzen
Generation gerithmt), dann ist doch auch dies als ,,Leistung” zu lesen, zusammenzuneh-
men mit jenem Wort zum Jakobskampf aus dem Buch der Bilder: ,,Sein Wachstum ist, der
Tiefbesiegte von immer GréBerem zu sein.” (ebd. 460) Dahinter steht das abendlindische
Programm der Adelsethik (I/ias VI, 208): ,,Aien aristeuein kai hypeirochon emmenai allon
- stets der erste zu sein und iiberlegen den andern.“



Machtwille 199

herrschte, desto michtiger dessen Herr. Folgt daraus aber nicht, daB3 der
Knecht, der den Herrn ,in der Hand hat“, der groBere Herr ist?

Also will Machtwille dienen. F. Bacon gibt der Neuzeit ihr Programm
mit der Parole: ,natura parendo vincitur.“> Mochte anfénglich ein Herr
sich durch die Dummbheit des Siegers auszeichnen - hat er doch Leute
genug, um von ihnen denken zu lassen —, so heillt jetzt Wissen Macht.
Wissen aber ist nicht willkiirlich und eigenwillig (oder eigensinnig), son-
dern richtet sich nach dem, was ist; es denkt nicht ,,alles Mogliche®, son-
dern erkennt, was notwendig ist. Freiheit ist Erkenntnis der Notwendig-
keit>. Was heiBBt dann aber noch Herrschaft?

Es scheint, als tite hier die Gegenwart mit der ,,evolutionistischen Er-
kenntaistheorie“ den letzten Schritt, indem sie das ,,Erkennen” selbst als
Entwicklungs- und Anpassungsprodukt, als Funktion von Notwendig-
keiten entwirft?. Der ,,Sieg durch Gehorsam* stellt sich als bloBe ,,Le-
bensdienlichkeit® heraus, unsere List im Umgang mit der Natur wire
dann eigentlich deren List, wir der Umweg der Natur zu sich selbst? Da-
mit ist aber auch das Programm ,,gemischter* Macht, einer Macht sozu-
sagen durch Ohnmacht, gescheitert.

Machtbalance?

Grund des Scheiterns ist in beiden Fillen die dem Machtwillen eigene
Tendenz zur Steigerung der Macht, ob er nun direkt oder indirekt vor-
geht: herrscherlich oder unterwiirfig. Man konnte dem entgegenhalten,
solche Konsequenzmacherei sei typisch lebensfremd philosophisch. Ge-
lebt werde (auch vom Philosophen) dank gliicklicher Inkonsequenzen:
also im Macht-Arrangement.

In der Tat, von solchen Arrangements lebt nicht bloB die Biihne, ko-
misch wie tragisch, sondern auch die Welt, die jene Bretter bedeuten,
von Ehe und Familie iber Gesellschaft und Staat bis zum privaten wie
institutionellen Gottesverhiltnis. — Oder lebt die Welt doch nicht von,
sondern in solchen Abmachungen? Leben wir sogar umgekehrt nicht
dank, sondern nur trotz dieser Inkonsequenzen?

Den AnstoB zu dieser Vermutung gibt die Frage nach den Moglich-
keitsbedingungen, nach dem Prinzip jener Arrangements. Sie bestehen,

2 Novum Organum 1, 3. In: Werke [18571f] I, 157; vgl. VII, 241 (de haeresibus): ,.et ipsa
scientia potestas est.

3So G. W. F. Hegels, Dialektik des Absoluten in WW [Glockner] 16, 251, in marxistischer
Interpretation.

4+ Der Zufall ist ja, wenn nicht auf Freiheit, dann auf Notwendigkeiten zuriickzufiihren,
mdgen wir auch sie nicht durchschauen kénnen (Wahrscheinlichkeitsrechnung!).



Jorg Splett 200

also sind sie moglich; aber woher und wodurch? Woher hilt der
Mensch darin seine Balance?

»Rabbi Chajim von Krosno, ein Schiiler des Baalschem, sah einst mit
seinen Schiilern einem Seilténzer zu. Er war so tief in den Anblick ver-
sunken, daB sie ihn fragten, was es sei, das seine Augen an die torichte
Schaustellung banne. ,Dieser Mann‘, antwortete er, ,setzt sein Leben
aufs Spiel, ich kénnte nicht sagen, weswegen. Gewil3 aber kann er, wih-
rend er auf dem Seil geht, nicht daran denken, daB3 er mit seiner Hand-
lung hundert Gulden verdient; denn sowie er dies dichte, wiirde er ab-
stiirzen®.*?

Entsprechend hier: aus Todesangst, aus purem Lebenswillen gelingt
es niemandem, die Machtbalance zu halten. Schon darum nicht, weil
eben dieser Drang hinter der selbstzerstdrerischen Steigerung wirkt, de-
ren Dialektik wir erwogen haben. Die Maschine der Macht steht unter
dem Gesetz des stidndigen ,,Mehr*.

»Wann habe, gelte, bin ich genug?“, so tont gleichsam der Takt des
Motors im Selbstherstellungsbetrieb, und was ihn antreibt, mag zu-
ndchst (um im Bilde zu bleiben) das Gasgemisch des Hochmuts sein,
wie die theologische Tradition es weithin sieht; aber dies seinerseits
stammt aus brennender fliissiger Angste.

Jedes nachtrégliche Bremsmandver kommt hier zu spit und scheitert
an der Logik dieser Selbstbeschleunigung. Die ,,Langsamkeit* (Sten Na-
dolny) 14Bt sich allein aus programmatischer und radikaler Umkehr
~entdecken®. - Dem langsamen Blick aber zeigt sich nun jedwedes Ding
nicht mehr als Hindernis, sondern als Wunder’. Denn ein solcher Blick
fixiert nicht aggressiv, sondern tut sich vertrauensvoll auf. Er ist nicht
von Angst und Stolz besessen, sondern lebt aus Vertrauen.

Spiel

Und nur aus Vertrauen leben wir iiberhaupt, von Kindesbeinen, nein:
schon von Geburt an (falls man nicht gar iiber sie zuriickzugehen hitte).
Sind aber Trauen und Sich-Verlassen-auf Prinzipien des Lebens, dann
148t sich gelebtes Miteinander nicht mehr als Resultat glucklicher In-
konsequenz verstehen, umgekehrt vielmehr muB es sich bei den Arran-
gements um Inkonsequenzen handeln. Doch nicht um gliickliche Inkon-

> M. Buber, Werke 111, 292.

¢ Zur Begriindung sei der Hinweis erlaubt auf: J. Splett, Lernziel Menschlichkeit. Frank-
furt 21981, Kap. 1; ders., Gotteserfahrung im Denken. Freiburg/Miinchen 31985, 78-80.

" Vgl. F. Pessoa, Das Buch der Unruhe. Frankfurt 1987, 246: _Jedes Ding ist, je nachdem,
wie man es betrachtet, ein Wunder oder ein Hindernis.*



Machwille 201

sequenzen. Statt daB sie Zeichen von Lebenskraft wéren, die sich ihren
Bestand einem feindlichen Chaos abgetrotzt hitte, verraten sie Schwi-
che, Mangel an jenem Wagemut, ohne den keine Balance und kein Spiel
gelingt. (Gliicklich wiren allenfalls die Inkonsequenzen dieser Inkon-
sequenz: daB ndmlich niemand bloB miBtraut, aus dem Sich-Durchhal-
ten und -Setzen des urspriinglichen Vertrauens.)

LaBt sich das — Erwachsenen — plausibel machen? - Bleiben wir
gleich beim Spiel. Der Wagemut gehort zu ihm, weil spielen nur kann,
wer sich darauf einldBt, daB, womit er spielt, auch seinerseits mit ihm
sein Spiel treibt®. Auf das Mir kommt es dabei an: Spielen ist Spielen
mit, im Hin-und-Her. Darum bleibt nicht blof3 die starre Unbeweglich-
keit ,,aus dem Spiel“, sondern gleichermaflen ein pures Sich-Mitspielen-
lassen (iibrigens nicht minder unbeweglich).

Damit kehrt sich das Baconsche Verhiltnis von Gehorsam und Be-
herrschung um: Den Spielregeln folgt man nicht, um sie zu beherrschen,
man beherrscht sie, um sie zu befolgen. So wie ,.eine Sprache beherr-
schen“ heiflt, daB3 man dem entspricht, was sie fordert. Das aber gilt nun
von allen Lebensvollziigen.

Oder sihe, horte, roche und schmeckte man eigentlich, um sich gegen
die derart ,,ausgekundschaftete Umwelt durchzusetzen? Geht es nicht
vielmehr darum, sie ,wahrzunehmen“? Worin iibrigens nicht
,, Wahr(heit)* steckt, wie oft vermutet, sondern ,,wahren“, warten = hii-
ten. Also wiederum, doch nunmehr aufrichtig, statt hinterlistig: Dienst.
(Wihrend der Durchsetzungswille — wie zuvor bedacht - schlieBlich zur
Aufhebung der Umwelt und so zur Lebens-Unméglichkeit fithren
miifite: ,Wer alles durchschaut, sieht nichts mehr.*?)

Wir sehen, héren usf. nicht, um zu leben; wir leben vielmehr, um zu
sehen, zu horen... Erst recht lieben wir nicht, um zu leben, sondern um-
kehrt. — Leben sagt Beziehung, Verhiltnislosigkeit wire der Tod. Bezie-
hung indes sagt Entsprechung, entsprechen heifit antworten; Antwort
aber setzt Héren voraus, ja, sie ist genau genommen wortgewordenes
Gehor: auf Anspruch und Ansprache, die mir zukommt. Was sollte auch
einer sagen, dem seinerseits nichts etwas sagt!®?

Gerade gesteigertstes Leben ist Leben-mit. So aber ist es nie stdrker
als dann, wenn man ,,schwach wird“!!.

8 Vgl. F. J. J. Buytendijk, siehe: J. Splett, Zur Antwort berufen. Frankfurt 1984, 88f.

9 C.S. Lewis, Die Abschaffung des Menschen. Einsiedeln 1979, 82.

10 Als ihm nichts mehr einfiel, wurde er kreativ.*

1 Sogar jenes alte Wort ,schwichen® gehort hierher, das gemidB der Urbedeutung zu-
nichst ,geringmachen®, also ,,entehren®, bedeutete, aber auch ,,schwingern®: Fruchtbar-
machen (bar = tragen).



Jorg Splett 202

In diesem Sinn bestimmt Maurice Blondel das Leiden als ,,das Tun
des anderen in uns“'2. Es gibt kein Leben ohne ,diesen teuren
Schmerz®, ohne solches Tun und Dasein. Und dies nicht bloB faktisch,
sondern grundsitzlich: Vielleicht 148t es sich anders triumen, aber
ernstlich denken nicht.

Und Gott?

Anthropologisch scheint das Bisherige unbestreitbar. Doch hitte es nur
fur den Menschen Geltung, dann wire es nur begrenzt, nur vorlaufig
wahr, und damit zuletzt auch nicht einmal mehr fiir den Menschen, der
ja sich selbst ,,unendlich iibersteigt”. Wie jedoch sollte das Gesagte all-
gemein, vor allem theo-logisch gelten konnen? — All-Macht wurde als
Un-Maoglichkeit, Bezugslosigkeit als Tod, Schopfertum als Entsprechen
behauptet. Was wird nun aus solchen Sitzen im Blick auf Gott?

Die Antwort verlangt einen Dreischritt.

Zunichst sind uns Sitze iiber Gott nur moéglich, weil es, nein: weil Er
uns gibt. Also allein aus einem Gottesverhiltnis, das selbstverstindlich
nicht erstlich unseres zu Ihm ist, sondern seines zu uns. Und fragen wir
nach dem Prinzip dieses Bezugs, also seinem Warum und Wozu, dann
zeigt sich: Es kann nicht Gott selbst und irgendein Gewinn fir ihn sein;
denn ihm mangelt nichts, und niemand hitte ihm etwas zu geben. Will
sagen: Gott schafft uns nicht seinetwegen, denn wenn er die Schépfung
nétig hitte, wire er mit uns in die benannte Herr-Knecht-Dialektik ver-
strickt; er wire nicht Gott'3. — Wie aber dann? Es bleibt nur eine Aus-
kunft: Ist Gott die Welt nicht dienlich, dann Er ihr, metaphysisch ge-
sprochen: als causa, biblisch: als Licht und Leben'.

Das aber wird, zweitens, nur dann nicht doch zur bloB gegenlidufigen
Herr-Knecht-Verstrickung, wenn sicher steht (,,Ihr nennt mich Meister
und Herr - und ich bin es“, Joh 13, 13), daBl Gott nicht allein keine Die-
ner, sondern auch dieses sein eigenes Dienen nicht braucht. Darum ver-
langt rechtes Reden vom Gott-fiir- (und mit-)uns das Bekenntnis, er sei
nicht bloB} ,,unser Gott“, sondern ,in-iiber* (E. Przywara) diesem Ver-
hiltnis Gott-an-und-fiir-sich, ab-solut - ohne dadurch zu jenem toten
Ding zu werden, das nach wie vor so mancher Glaubende sich unter
dem ,,Gott der Philosophen® vorstellt (und leider nicht fiir alle Philo-
sophen — und Fundamentaltheologen — zu Unrecht).

12 L'Action (1893). Paris 1950, 383 (Die Aktion. Freiburg/Miinchen 1965, 406).

13 Vgl. J. Splett, Gotteserfahrung (s. Anm. 6) 116-118.

14 Sein Sohn offenbart dies, indem er uns mit sich speist (statt daB der Mensch die Gottheit
durch sein Opfern nihrt) bzw. indem er (so die Eucharistieinterpretation bei Joh) uns die
FiiBBe wischt.



Machtwille 203

Dies nun fordert, drittens, Gott selbst als beziiglich und als Entspre-
chung zu denken, nicht als schweigendes Unum, das erst in der Schop-
fung Wort wiirde, sondern in sich als Gesprach. Wobei jetzt nicht entfal-
tet werden kann, inwiefern dieser innere Austausch (bereits philoso-
phisch) statt als Zwiegesprich als Drei-Gesprich und Drei-Spiel be-
dacht werden mu8, soll seine Géottlichkeit bewahrt bleiben ~ und jene
freie Freigebigkeit, dank deren ,,es* die Welt und uns gibt, weil der drei-
einige Gott ,,Mitliebende will* (Duns Scotus)’.

Christi Schwachheit

Doch sei dem Philosophen - vor seinem eschatologischen Ausblick - ein
christologischer Exkurs gestattet: zur Macht der Ohnmacht, der Stdrke
der Schwiche von Gottes Gnade nicht erst in uns, sondern in ihm selbst
(insofern er sich uns offenbart): in seinem Sohn!é.

In der Schwiiche, hieB es, wird das Leben michtig. Im Gehorsam sei-
ner Lebenshingabe, bezeugt der Glaube, habe Jesus uns erlost. In wel-
chem Ausma$ lassen Christen hier den Ernst der Schwiche zu?

Bezeichnend die Bilder des Unterweltabstiegs, in denen Christus als
Sieger die Pforten der Holle aufsprengt. Demgegeniiber wire mit Hans
Urs von Balthasar das Karsamstagsgeheimnis als das des wirklichen
Totseins zu meditieren'’.

Dessen Fruchtbarkeit nun bezeugt mit geheimnisvoller Eindringlich-
keit das vierte Evangelium: ,,...einer der Soldaten stie mit der Lanze in
seine Seite, und sogleich flo Blut und Wasser heraus. Und der, der es
gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist wahr. Und er weif}, daf3
er Wahres berichtet, damit auch ihr glaubt.“ (19, 34f) Hier geht es nicht
bloB gegen Gnosis und Doketen um den wirklichen Tod, sondern um
das Leben aus diesem: um Taufe und Eucharistie, den belebenden Geist
(vgl. Joh 7,37-39) — um das ,,groBBe Geheimnis“ (Eph 5,23-32) der Kir-
che; in der Sprache der Viter und der alten Kunst gesagt (die den Ge-
kreuzigten mit ge6ffneter Seite und offenen Augen zeigt): um die Ge-
burt der neuen Eva aus der Seite des schlafenden gottlichen Adam's.

's Vgl. J. Splett, Freiheits-Erfahrung. Frankfurt 1986, 93-95, 322-324.

16 Vollends ins Abgriindige kidmen wir bei Betrachtung dessen, was die Schwiche des
Sohns fiir den Vater bedeute — und dies fiir die rein innere ,, Theodramatik“ (H. U.von Bal-
thasar, bes. Bd. 4).

17 Mysterium Paschale. In: Mysterium Salutis 3/2, bes. 227-255. Bekanntlich ist der Kar-
samstag der einzige — bis auf das Chorgebet - liturgiefreie Tag.

18 Dazu H. Schade, Der,, Traum Adams* — das ,, Grof3e Geheimnis*“ (Eph 5, 32) von Liebe und
Tod und die Erkenntnis des Guten und Bosen in der mittelalterlichen Kunst. In: Miscellanea
Medievalia 11 (1977) 453-488.



Jorg Splett 204
Empfinglichkeit

Wahrlich gibt’s der Herr den Seinen und dem Seinen im Schlaf (vgl. Ps
127,2). Wie dem Adam die Eva - die er im Schlafe sah (denn Schlaf ist
Ekstase), um sie dann erkennen zu kénnen -, so Christus die Kirche,
also uns, wie uns die leiblichen Kinder' und nicht weniger die des Gei-
stes.

Stirke, ,,Potenz“, Vermégen, Konnen..., welches Wort auch immer
man wihle, threm Wesen nach ist Lebensmacht Empfinglichkeit. - Wird
das erkannt, dann zeigt sich Gnade nicht mehr bloB als Ergianzung und
Hilfe angesichts von Mingeln; als ginge es in Tat und Wahrheit doch
darum, stark und michtig zu werden — wenn nicht aus sich, dann eben
dank eines anderen, gemif jenem schénen Wort des Aristoteles (das
Thomas von Aquin zum Gott-Mensch-Verhiltnis zitiert): ,Was wir
durch unsere Freunde koénnen, kénnen wir gewissermaBen durch uns
selbst.“20 Es ist nun um anderes und um viel mehr zu tun: statt um
Kraft-Fiille darum, erfiillt zu werden.

Kraft und Gnade als Hilfe bendtigen wir just als Erkriftigung zum
Empfangen. (In Gott ist die Kraft der Empfingnis der Geist - Anm. 15,
S. 341.) Empfénglichkeit aber soll sein, damit gegeben werden kénne.
Im Gebe-Geschehen nun gibt nicht bloB der Geber, sondern auch und
in eigener Weise jener, der empfingt. Was hier herrscht, um nochmals
den Eingangsbegriff zu verwenden, ist wechselseitiges Empfangen, Aus-
tausch, gegenseitige Zuvor-kommenheit. Auch hier zeigt sich eine Stei-
gerung, aber nicht mehr der Macht, sondern ent-sprechenden Sich-Ver-
lassens, im Einlassen des Andern und Sich-Einlassen auf ihn. - Sind das
nur Worte oder 148t es sich nicht immer wieder in gegliickten Stunden
erfahren? Erfahren aber als Angeld (vgl. Eph 1,14) eines ,,Endes ohne
Ende*.

Um ein letztes Mal auf die Sprache zu horen: Charis meint im Grie-
chischen Anmut, Zauber, Gnade, Freude, Dank. (Uberrascht dieser Be-
deutungsbogen nach dem Bedachten?) Unser altes Wort ,,Huld“ fafBt
vielleicht noch am meisten davon. Tikrein heiBt — und nun ebensowenig
befremdlich - sowohl (aus Empfingnis) gebiren als auch (mit der Emp-
fangenden) zeugen. So aufgeschlossen, mag fiir uns zum Ausgang der
Besinnung eine Zeile Klang gewinnen, in der Sophokles sagt?!:

»Huld ndmlich ist es, welche Huld hervorbringt stets.

'* Von ihnen spricht der Psalm sofort im AnschluB an das angefiihrte Wort. Vgl. dazu den
Titelessay in: P. Eicher, Der Herr gibt’s den Seinen im Schiaf. Miinchen 1980.

2 Nikom. Ethik II1, 5 (1112b25 — Sth I-115,3 ad 1).

# ,Charis charin gar estin he tiktous’ aei.* (4ias 522) G. Siewerth zitiert sie in seiner so
schonen wie tiefen Metaphysik der Kindheit. Einsiedeln 1957, 24.





