
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Nach unten und nach oben 

Eine Grundbewegung des Leibes 

Die hier kurz vorzustellende Übung disponiert vor allem für ein anschließendes, 
etwa halbstündiges Sitzen1. Ob man sich dabei in den Lotus- oder Diamantsitz 
begibt oder sonst eine der üblichen Sitzhaltungen einnimmt, ist sekundär. 

Die besagte Bewegungsübung ist sehr einfach. Man stellt sich so in den 
Raum, daß nach vorne und nach hinten genügend Platz ist, damit die nach 
vorne gestreckten Hände an den Knien vorbei nach unten schwingen können. 
Bei diesem Schwung nach unten geht man leicht in die Knie. Der Rückschwung 
der Hände ergibt sich wie von selbst. Durch den ersten Schwung gelangen die 
Hände so weit nach unten und nach hinten, daß ihre Aufwärtsbewegung nach 
vorne harmonisch möglich wird. Man läßt die locker ausgestreckten Arme nach 
oben hin, himmelwärts schwingen. Nach einem kurzen Innehalten beginnt diese 
Grundbewegung des Leibes von neuem. Sie wird etwa zehnmal wiederholt. 

Bei dieser Übung ist auf einen gleichmäßigen Rhythmus des Atems zu achten. 
Dem Ausatmen entspricht die Bewegung nach unten, bei der Bewegung nach 
oben erfolgt das Einatmen. Anhand des Atems soll die Seele ausseufzen können. 
Auch positive körperliche Effekte kommen durch die Übung zustande, etwa die 
Stärkung der Spannkraft und Elastizität vor dem Sitzen. Ein tiefes, bewegtes 
Atemholen vor einer Zeit des ruhigen Daseins tut gut. Vor allem das Ausatmen 
ist wichtig. 

Entscheidend für das Gelingen der Übung ist das laute Sprechen eines viersil- 
bigen Doppelwortes, das in der nachfolgenden Kontemplation während des Sit- 
zens innerlich besonders erfaßt werden soll, oder besser noch: dessen Gehalt 
verkostet werden soll. Einige solcher Doppelwörter seien nun genannt, damit 
mit dem eigenen Üben begonnen werden kann: Bruder/Schwester, Erde/Him- 
mel, Ursprung/Zukunft, Jesus/Christus... Gut geeignet sind auch Namen von 
Menschen, die einem besonders am Herzen liegen, oder solcher Menschen, die 
man am liebsten nicht mehr oft treffen möchte. Indem man sich freiwillig auf sie 
einläßt, kann man in ein freieres Verhältnis zu ihnen gelangen. Bisherige gute 
Beziehungen werden durch diese Übung intensiver und lebendiger. 

Für das gesprochene Doppelwort, den Namen oder Anruf sollte man sich in- 
nerlich möglichst weit öffnen. Das eine zweisilbige Wort, die erste Hälfte also, 
ist während einer Bewegung von oben nach unten und wieder nach oben zu 
sprechen. Das komplementäre andere zweisilbige Wort wird ebenso gesagt. Dies 

1 Die Anregung zu dieser Übung verdanke ich P. Bernhard Scherer SJ, dem Leiter der 
christlichen Meditationsstätte Sonnenhaus Beuron-Dritte Welt, 7792 Beuron (Donautal). 



Einübung und Weisung 230 

ist dann eine ganze Bewegung, durch die die Polarität von oben und unten dop- 
pelt verbunden ist. 

Eine vereinfachte Form der Übung besteht darin, die Aufmerksamkeit nach 
innen zu richten2 und sich zu denken, was man sich wünscht (etwa Kraft, Liebe, 
Licht, Freude, Heil, Gesundheit, Mut zum Handeln). Dies nehmen wie •Quan- 
ten" aus der Atmosphäre. Beim Ausatmen gilt es wegzuatmen, was man nicht 
will: Angst, Unglaube, Zweifel, Hoffnungslosigkeit, Verwirrungen3. Dabei auch 
die Partie des Zwerchfells spüren. Und so den ganzen Leib. 

Während des schweigenden Sitzens kann man sich seinen Leib so vorstellen, 
als wäre er eine Glocke, in der das viersilbige Doppelwort ein Klöppel ist, der 
mit der Glocke schwingt und von ihr immer wieder bewegt wird. Zu diesem Bild 
und dem inneren Wort kann man immer wieder zurückkehren, denn oft stellen 
sich alle möglichen Gedankenketten ein, die fesseln und ablenken. Träumereien 
und Phantasiebilder, die keine echte Geschichte zulassen, sind genau wie alle 
Gedanken loszulassen. 

Als anderes Experiment kann man auch einmal alle unruhigen Assoziationen, 
die jedes wirkliche Gespräch verunmöglichen, eine Zeitlang sich im eigenen 
Kopf miteinander unterhalten lassen. Man räumt den Hirngespinsten dort eine 
Stube zum Reden ein4. Dann aber, nach ein paar Minuten, sollte man sich auf 

2 •Die nach innen gerichtete Aufmerksamkeit war bei Augustinus keineswegs Ausdruck ei- 
nes engstirnigen Egoismus oder einer krampfartigen Selbstverbissenheit. Sie hatte wenig 
gemeinsam mit dem Gleichmut (apatheia) und der Unberührtheit (ataraxia) der Stoiker. 
Im Gegenteil, wenn Augustinus von seelischen Stürmen aufgewühlt war, wenn er hin und 
her gerissen wurde und es ihn nach Ruhe verlangte, so suchte er nicht die Ruhe des Ver- 
gessens, sondern die Einsicht in tragende und Ruhe gebende Hintergründe. Seine Wach- 
heit war etwas anderes als pietistische Geschäftigkeit in Seelenangelegenheiten. Sie glich 
weder einem kleinbürgerlichen Kreisen um eigene Erlösung noch einer unausgeglichenen 
Neigung, Inneres zur Schau zu stellen. Am allerwenigsten war sie eine Art neurotischer 
Ichverlorenheit." (Wilhelm Köster, Abendland, woher und wohin? Aufriß einer Ortsbestim- 
mung des Heute. Münster 1982, 390 
3 Diese Gebetsweise findet sich in einer erweiterten Form bei Ignatius von Loyola (als 
•dritte Weise zu beten"): •Bei einem jeden Atemzug oder Luftholen soll man geistig beten, 
indem man ein Wort des Vaterunsers oder eines anderen Gebetstextes betet. Man soll also 
zwischen einem Atemzug und einem anderen nur ein Wort beten und, solange die Zeit von 
einem Atemzug zum anderen dauert, hauptsächlich auf die Bedeutung dieses Wortes 
schauen oder auf die Person, zu der man das Gebet spricht, oder auf die Niedrigkeit seiner 
selbst oder auf den Unterschied von so großer Hoheit zu so großer eigener Niedrigkeit. 
Und nach derselben Form und Regel soll man bei den anderen Worten des Vaterunsers 
vorangehen. Und die anderen Gebete, nämlich Ave Maria, Anima Christi, Credo und 
Salve Regina, soll man wie gewohnt beten." (Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen und 
erläuternde Texte. Hg. P. Knauer. Graz 21983, 106, Nr. 258) 
4 Die Hirngespinste •wehen uns zu wie Spinnweben, tasten vor, wie der Boden der Seele 
beschaffen ist, und umgarnen uns völlig, wenn sie keinen Widerstand finden. Die Stufen- 
folge ihres Eindringens ist folgende: 

Zunächst tritt in unser Bewußtsein, besonders in Zeiten des Unbeschäftigtseins, aber 
auch wenn wir beten oder arbeiten, irgendein ungesuchter Inhalt, etwa ein Mensch, mit 
dem wir kurz zuvor zu tun hatten. 

Wir beginnen, ihn näher anzusehen, uns mit ihm auseinanderzusetzen. Dieser Mensch 
verhielt sich uns gegenüber nicht liebevoll; er hat uns nicht beachtet, oder er sagte uns et- 



Buchbesprechungen 231 

den übrigen Leib konzentrieren, dem eigenen Atem nachlauschen, sich in ir- 
gendeinen Schmerz des Leibes einspüren etc. Vom Leibraum her wird dann der 
Kopfraum geleert. Um im Bild von der Glocke zu bleiben: Das viersilbige Dop- 
pelwort ist wieder aufzunehmen, in dieses einschwingen und es nachklingen las- 
sen. Sein Klang leert den Raum des Kopfes. Das Einräumen des Neuen ist das 
Ausräumen des Alten. Je mehr dieses wie von selbst geschieht - gelassen, nicht 
gemacht -, um so wirklicher wird die Kontemplation erlebt. 

Paul Imhof, München 

was, was uns gegen den Strich ging. Das Hirngespinst fügt nun hinzu: Das tat er sicher in 
der Absicht, dich zu übergehen oder dich zu kränken. 

Wir stimmen der auftretenden Vorstellung zu. Wir empfinden den Fehler des anderen 
als seine Eigenschaft und legen ihn darauf fest: er ist beschränkt; er ist ungerecht; er ist 
ein Pharisäer, ein Frömmler; er ist ein Mensch ohne wahre Liebe. Unser Wille ist nun auf- 
gebracht gegen seine Person. Eine noch unbestimmte untergründige Entschlossenheit ent- 
steht, die auf Ablehnung zielt: diese Kränkung lasse ich mir nicht gefallen; ich werde ihm 
dieses oder jenes sagen. Es entsteht eine Flut von Redevorstellungen, Rachevorstellungen. 
Sie dringen vielleicht nicht in die Helle unseres Bewußtseins, aber in der Tiefe prägen sie 
bereits das Gesicht, das Verhalten, das wir unserem Gegner bei der nächsten Gelegenheit 
zeigen werden. 

Das Hirngespinst nimmt nun vollends Besitz von unserem Herzen, haftet darin, zerstört 
seine gute Verfassung, seinen Frieden. Wir können nicht mehr beten." (Heinrich Spae- 
mann, Und Gott schied das Licht von der Finsternis. Christliche Konsequenzen. Freiburg 
1982, 1420 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliches 

Eignung für die Berufe der Kirche. Klä- nikation zu finden, der das befreiende, hei- 
rung  -  Beratung  -  Begleitung.   Hg. lende, erlösende Handeln Jesu widerspie- 
Hermann Stenger unter Mitarb. von gelt> kommt voll zum Tragen. Nun zu den 
Karl Berkel, Klemens Schaupp, Fried- BeiträSen im einzelnen. 
-;•i, «7..1F c :u  _   /D      I /wr-       TT Der Altmeister der christlichen Spintua- nch Wult. Freiburg/Basel/Wien, Her- ..... ,-..,.,,., 1P CT , • • , • v , j ir.oo ^ar o i ^ •.. ,• • ' htat, Friedrich Wulf SJ, bietet einen guten 
der 1988. 286 S., kart., DM 29,80. gesc'hichtlichen Überblick, der vor allem 
Eine Pflichtlektüre für jeden, der verant- den Kriterien der Berufung zum Priester- 
wortlich und leitend in der Ausbildung von tum nachgeht. Resümee: Der innere, gna- 
Seelsorgern tätig ist! Das Buch sollte man denhafte Ruf Gottes ist das Entscheidende. 
ganz lesen, denn die vielen guten Winke für Der Innsbrucker Pastoraltheologe Her- 
geistliche Begleitung, Beratung und Dia- mann Stenger geht in seinem pastoraltheo- 
gnostik gewinnen erst dadurch ihren syste- logischen Konzept davon aus, daß jeder 
matischen Ort. Das Anliegen des Herausge- Christ ein geistlich Berufener ist und so 
bers, einen Stil von seelsorglicher Kommu- eine   primäre   geistlich-pastorale   Kompe- 




