EINUBUNG UND WEISUNG

Nach unten und nach oben

Eine Grundbewegung des Leibes

Die hier kurz vorzustetlende Ubung disponiert vor allem fiir ein anschlieBendes,
etwa halbstiindiges Sitzen'. Ob man sich dabei in den Lotus- oder Diamantsitz
begibt oder sonst eine der tiblichen Sitzhaltungen einnimmt, ist sekundar.

Die besagte Bewegungsiibung ist sehr einfach. Man stellt sich so in den
Raum, daBl nach vorne und nach hinten gentigend Platz ist, damit die nach
vorne gestreckten Hinde an den Knien vorbei nach unten schwingen kénnen.
Bei diesem Schwung nach unten geht man leicht in die Knie. Der Riickschwung
der Hinde ergibt sich wie von selbst. Durch den ersten Schwung gelangen die
Hinde so weit nach unten und nach hinten, daB ihre Aufwartsbewegung nach
vorne harmonisch moglich wird. Man 148t die locker ausgestreckten Arme nach
oben hin, himmelwirts schwingen. Nach einem kurzen Innehalten beginnt diese
Grundbewegung des Leibes von neuem. Sie wird etwa zehnmal wiederholt.

Bei dieser Ubung ist auf einen gleichméBigen Rhythmus des Atems zu achten.
Dem Ausatmen entspricht die Bewegung nach unten, bei der Bewegung nach
oben erfolgt das Einatmen. Anhand des Atems soll die Seele ausseufzen kdnnen.
Auch positive korperliche Effekte kommen durch die Ubung zustande, etwa die
_Stiarkung der Spannkraft und Elastizitdt vor dem Sitzen. Ein tiefes, bewegtes
Atemholen vor einer Zeit des ruhigen Daseins tut gut. Vor allem das Ausatmen
ist wichtig.

Entscheidend fiir das Gelingen der Ubung ist das laute Sprechen eines viersil-
bigen Doppelwortes, das in der nachfolgenden Kontemplation wihrend des Sit-
zens innerlich besonders erfaBt werden soll, oder besser noch: dessen Gehalt
verkostet werden soll. Einige solcher Doppelworter seien nun genannt, damit
mit dem eigenen Uben begonnen werden kann: Bruder/Schwester, Erde/Him-
mel, Ursprung/Zukunft, Jesus/Christus... Gut geeignet sind auch Namen von
Menschen, die einem besonders am Herzen liegen, oder solcher Menschen, die
man am liebsten nicht mehr oft treffen méchte. Indem man sich freiwillig auf sie
einldBt, kann man in ein freieres Verhdltnis zu ihnen gelangen. Bisherige gute
Beziehungen werden durch diese Ubung intensiver und lebendiger.

Fiir das gesprochene Doppelwort, den Namen oder Anruf sollte man sich in-
nerlich moglichst weit 6ffnen. Das eine zweisilbige Wort, die erste Hilfte also,
ist wihrend einer Bewegung von oben nach unten und wieder nach oben zu
sprechen. Das komplementire andere zweisilbige Wort wird ebenso gesagt. Dies

! Die Anregung zu dieser Ubung verdanke ich P. Bernhard Scherer SJ, dem Leiter der
christlichen Meditationsstitte Sonnenhaus Beuron-Dritte Welt, 7792 Beuron (Donautal).



Einiibung und Weisung 230

ist dann eine ganze Bewegung, durch die die Polaritit von oben und unten dop-
pelt verbunden ist.

Eine vereinfachte Form der Ubung besteht darin, die Aufmerksamkeit nach
innen zu richten? und sich zu denken, was man sich wiinscht (etwa Kraft, Liebe,
Licht, Freude, Heil, Gesundheit, Mut zum Handeln). Dies nehmen wie ,,Quan-
ten“ aus der Atmosphire. Beim Ausatmen gilt es wegzuatmen, was man nicht
will: Angst, Unglaube, Zweifel, Hoffnungslosigkeit, Verwirrungen®. Dabei auch
die Partie des Zwerchfells spiiren. Und so den ganzen Leib.

Wihrend des schweigenden Sitzens kann man sich seinen Leib so vorstellen,
als wiire er eine Glocke, in der das viersilbige Doppelwort ein Kloppel ist, der
mit der Glocke schwingt und von ihr immer wieder bewegt wird. Zu diesem Bild
und dem inneren Wort kann man immer wieder zuriickkehren, denn oft stellen
sich alle moglichen Gedankenketten ein, die fesseln und ablenken. Triumereien
und Phantasiebilder, die keine echte Geschichte zulassen, sind genau wie alle
Gedanken loszulassen.

Als anderes Experiment kann man auch einmal alle unruhigen Assoziationen,
die jedes wirkliche Gesprich verunméglichen, eine zeitlang sich im eigenen
Kopf miteinander unterhalten lassen. Man rdumt den Hirngespinsten dort eine
Stube zum Reden ein*. Dann aber, nach ein paar Minuten, sollte man sich auf

2 ,Die nach innen gerichtete Aufmerksamkeit war bei Augustinus keineswegs Ausdruck ei-
nes engstirnigen Egoismus oder einer krampfartigen Selbstverbissenheit. Sie hatte wenig
gemeinsam mit dem Gleichmut (aparheia) und der Unberiihrtheit (ataraxia) der Stoiker.
Im Gegenteil, wenn Augustinus von seelischen Stiirmen aufgewiihlt war, wenn er hin und
her gerissen wurde und es ihn nach Ruhe verlangte, so suchte er nicht die Ruhe des Ver-
gessens, sondern die Einsicht in tragende und Ruhe gebende Hintergriinde. Seine Wach-
heit war etwas anderes als pietistische Geschiftigkeit in Seelenangelegenheiten. Sie glich
weder einem kleinbiirgerlichen Kreisen um eigene Erlésung noch einer unausgeglichenen
Neigung, Inneres zur Schau zu stellen. Am allerwenigsten war sie eine Art neurotischer
Ichverlorenheit.“ (Wilhelm Koster, Abendland, woher und wohin? Aufvif3 einer Ortsbestim-
mung des Heute. Miinster 1982, 39f)

? Diese Gebetsweise findet sich in einer erweiterten Form bei Ignatius von Loyola (als
»dritte Weise zu beten*): ,,Bei einem jeden Atemzug oder Luftholen soll man geistig beten,
indem man ein Wort des Vaterunsers oder eines anderen Gebetstextes betet. Man soll also
zwischen einem Atemzug und einem anderen nur ein Wort beten und, solange die Zeit von
einem Atemzug zum anderen dauert, hauptsichlich auf die Bedeutung dieses Wortes
schauen oder auf die Person, zu der man das Gebet spricht, oder auf die Niedrigkeit seiner
selbst oder auf den Unterschied von so groBer Hoheit zu so groBer eigener Niedrigkeit.
Und nach derselben Form und Regel soll man bei den anderen Worten des Vaterunsers
vorangehen. Und die anderen Gebete, nimlich Ave Maria, Anima Christi, Credo und
Salve Regina, soll man wie gewohnt beten.“ (Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und
erlduternde Texte. Hg. P. Knauer. Graz 21983, 106, Nr. 258)

4 Die Hirngespinste ,,wehen uns zu wie Spinnweben, tasten vor, wie der Boden der Seele
beschaffen ist, und umgarnen uns vollig, wenn sie keinen Widerstand finden. Die Stufen-
folge ihres Eindringens ist folgende:

Zunichst tritt in unser BewuBtsein, besonders in Zeiten des Unbeschiftigtseins, aber
auch wenn wir beten oder arbeiten, irgendein ungesuchter Inhalt, etwa ein Mensch, mit
dem wir kurz zuvor zu tun hatten.

Wir beginnen, ihn ndher anzusehen, uns mit ihm auseinanderzusetzen. Dieser Mensch
verhielt sich uns gegeniiber nicht liebevoll; er hat uns nicht beachtet, oder er sagte uns et-



Buchbesprechungen 23]

den iibrigen Leib konzentrieren, dem eigenen Atem nachlauschen, sich in ir-
gendeinen Schmerz des Leibes einspiiren etc. Vom Leibraum her wird dann der
Kopfraum geleert. Um im Bild von der Glocke zu bleiben: Das viersilbige Dop-
pelwort ist wieder aufzunehmen, in dieses einschwingen und es nachklingen las-
sen. Sein Klang leert den Raum des Kopfes. Das Einrdumen des Neuen ist das
Ausrdumen des Alten. Je mehr dieses wie von selbst geschieht — gelassen, nicht
gemacht —, um so wirklicher wird die Kontemplation erlebt.

Paul Imhof, Miinchen

was, was uns gegen den Strich ging. Das Hirngespinst fiigt nun hinzu: Das tat er sicher in
der Absicht, dich zu tibergehen oder dich zu krinken.

Wir stimmen der auftretenden Vorstellung zu. Wir empfinden den Fehler des anderen
als seine Eigenschaft und legen ihn darauf fest: er ist beschridnkt; er ist ungerecht; er ist
ein Pharisier, ein Frommler; er ist ein Mensch ohne wahre Liebe. Unser Wille ist nun auf-
gebracht gegen seine Person. Eine noch unbestimmte untergriindige Entschlossenheit ent-
steht, die auf Ablehnung zielt: diese Krinkung lasse ich mir nicht gefallen; ich werde ihm
dieses oder jenes sagen. Es entsteht eine Flut von Redevorstellungen, Rachevorstellungen.
Sie dringen vielleicht nicht in die Helle unseres BewuBtseins, aber in der Tiefe prigen sie
bereits das Gesicht, das Verhalten, das wir unserem Gegner bei der nidchsten Gelegenheit
zeigen werden.

Das Hirngespinst nimmt nun vollends Besitz von unserem Herzen, haftet darin, zerstort
seine gute Verfassung, seinen Frieden. Wir konnen nicht mehr beten.” (Heinrich Spae-
mann, Und Gott schied das Licht von der Finsternis. Christliche Konsequenzen. Freiburg
1982, 142f)

BUCHBESPRECHUNGEN

Geistliches

Eignung fiir die Berufe der Kirche. Kli-
rung — Beratung - Begleitung. Hg.
Hermann Stenger unter Mitarb. von
Karl Berkel, Klemens Schaupp, Fried-
rich Wulf. Freiburg/Basel/Wien, Her-
der 1988. 286 S., kart., DM 29,80.

Eine Pflichtlektiire fiir jeden, der verant-
wortlich und leitend in der Ausbildung von
Seelsorgern titig ist! Das Buch sollte man
ganz lesen, denn die vielen guten Winke fiir
geistliche Begleitung, Beratung und Dia-
gnostik gewinnen erst dadurch ihren syste-
matischen Ort. Das Anliegen des Herausge-
bers, einen Stil von seelsorglicher Kommu-

nikation zu finden, der das befreiende, hei-
lende, erlosende Handeln Jesu widerspie-
gelt, kommt voll zum Tragen. Nun zu den
Beitrigen im einzelnen.

Der Altmeister der christlichen Spiritua-
litat, Friedrich Wulf SJ, bietet einen guten
geschichtlichen Uberblick, der vor allem
den Kriterien der Berufung zum Priester-
tum nachgeht. Resiimee: Der innere, gna-
denhafte Ruf Gottes ist das Entscheidende.

Der Innsbrucker Pastoraltheologe Her-
mann Stenger geht in seinem pastoraltheo-
logischen Konzept davon aus, daBl jeder
Christ ein geistlich Berufener ist und so
eine primire geistlich-pastorale Kompe-





