
Buchbesprechungen 231 

den übrigen Leib konzentrieren, dem eigenen Atem nachlauschen, sich in ir- 
gendeinen Schmerz des Leibes einspüren etc. Vom Leibraum her wird dann der 
Kopfraum geleert. Um im Bild von der Glocke zu bleiben: Das viersilbige Dop- 
pelwort ist wieder aufzunehmen, in dieses einschwingen und es nachklingen las- 
sen. Sein Klang leert den Raum des Kopfes. Das Einräumen des Neuen ist das 
Ausräumen des Alten. Je mehr dieses wie von selbst geschieht - gelassen, nicht 
gemacht -, um so wirklicher wird die Kontemplation erlebt. 

Paul Imhof, München 

was, was uns gegen den Strich ging. Das Hirngespinst fügt nun hinzu: Das tat er sicher in 
der Absicht, dich zu übergehen oder dich zu kränken. 

Wir stimmen der auftretenden Vorstellung zu. Wir empfinden den Fehler des anderen 
als seine Eigenschaft und legen ihn darauf fest: er ist beschränkt; er ist ungerecht; er ist 
ein Pharisäer, ein Frömmler; er ist ein Mensch ohne wahre Liebe. Unser Wille ist nun auf- 
gebracht gegen seine Person. Eine noch unbestimmte untergründige Entschlossenheit ent- 
steht, die auf Ablehnung zielt: diese Kränkung lasse ich mir nicht gefallen; ich werde ihm 
dieses oder jenes sagen. Es entsteht eine Flut von Redevorstellungen, Rachevorstellungen. 
Sie dringen vielleicht nicht in die Helle unseres Bewußtseins, aber in der Tiefe prägen sie 
bereits das Gesicht, das Verhalten, das wir unserem Gegner bei der nächsten Gelegenheit 
zeigen werden. 

Das Hirngespinst nimmt nun vollends Besitz von unserem Herzen, haftet darin, zerstört 
seine gute Verfassung, seinen Frieden. Wir können nicht mehr beten." (Heinrich Spae- 
mann, Und Gott schied das Licht von der Finsternis. Christliche Konsequenzen. Freiburg 
1982, 1420 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliches 

Eignung für die Berufe der Kirche. Klä- nikation zu finden, der das befreiende, hei- 
rung  -  Beratung  -  Begleitung.   Hg. lende, erlösende Handeln Jesu widerspie- 
Hermann Stenger unter Mitarb. von gelt> kommt voll zum Tragen. Nun zu den 
Karl Berkel, Klemens Schaupp, Fried- BeiträSen im einzelnen. 
-;•i, «7..1F c :u  _   /D      I /wr-       TT Der Altmeister der christlichen Spintua- nch Wult. Freiburg/Basel/Wien, Her- ..... ,-..,.,,., 1P CT , • • , • v , j ir.oo ^ar o i ^ •.. ,• • ' htat, Friedrich Wulf SJ, bietet einen guten 
der 1988. 286 S., kart., DM 29,80. gesc'hichtlichen Überblick, der vor allem 
Eine Pflichtlektüre für jeden, der verant- den Kriterien der Berufung zum Priester- 
wortlich und leitend in der Ausbildung von tum nachgeht. Resümee: Der innere, gna- 
Seelsorgern tätig ist! Das Buch sollte man denhafte Ruf Gottes ist das Entscheidende. 
ganz lesen, denn die vielen guten Winke für Der Innsbrucker Pastoraltheologe Her- 
geistliche Begleitung, Beratung und Dia- mann Stenger geht in seinem pastoraltheo- 
gnostik gewinnen erst dadurch ihren syste- logischen Konzept davon aus, daß jeder 
matischen Ort. Das Anliegen des Herausge- Christ ein geistlich Berufener ist und so 
bers, einen Stil von seelsorglicher Kommu- eine   primäre   geistlich-pastorale   Kompe- 



Buchbesprechungen 232 

tenz besitzt. Die damit verbundene Vielfalt 
in der Kirche gilt es nicht nur relativ angst- 
frei zu ertragen, sondern sie sollte als Wir- 
ken des Geistes erfaßt werden (vgl. 57). 
Auch Laien können sich in ihrem pastora- 
len Dienst an den großen Berufungen der 
Bundes- und Kirchengeschichte orientieren 
(vgl. 37). Wer mit besonderer pastoraler 
Kompetenz ausgestattet werden will, muß 
sehr gute kommunikative Fähigkeiten be- 
sitzen (vgl. 64). 

H. Stenger erhellt die psychologischen 
Hintergründe, vor denen sich zentrale Kon- 
flikte und Probleme gut begreifen lassen. 
Er zeigt, wie die Integration der geschlecht- 
lichen Identität in die Gesamtpersönlich- 
keit gelingen kann (vgl. z.B. 86-89). •Der 
Wachstumsprozeß, generell betrachtet, ver- 
läuft von der Ermächtigung zum Leben 
(humane Ich-Identität) über die Erwählung 
zum Glauben (durch die Taufe initiierte 
Identität) zur Berufung in ein spezielles 
Amt oder einen Dienst (pastoral-berufliche 
Identität)." (99) 

Der Beitrag von Karl Berkel legt dar, 
daß eine qualifizierte Eignungsdiagnostik 
nicht nur legitim, sondern auch notwendig 
ist. Kriterien und Verlauf von eignungsdia- 
gnostischen Prozessen werden beschrieben. 
Die Problematik eines solchen Vorgangs, 
nicht zuletzt im Hinblick auf Fragen der 
Eignung für Berufe der Kirche, wird aufge- 
zeigt. Es wird deutlich, daß jemand in ei- 
nem pastoralen Beruf nur dann sinnvoll ar- 
beiten kann, wenn er eine persönliche 
Glaubensidentität gefunden hat und große 
Kompetenz im Umgang mit Menschen, 
Gruppen und Institutionen besitzt. Dazu 
gehören auch Führungsqualitäten. 

Der theoretische Hintergrund für die 
Überlegungen von Klemens Schaupp 
stammt von L. Rulla. Für Beratung und 
geistliche Begleitung, etwa von Priester- 
amtskandidaten, ist es wichtig zu wissen: 
•Es besteht eine statistisch signifikante Be- 
ziehung zwischen einer überwiegend un- 
stimmigen Motivation und einem späteren 
Austritt. Damit ist gesagt: Wenn eine sol- 
che vorhanden ist - und dies ist bei 60 bis 
80 Prozent zu erwarten -, so führt diese mit 
einer hohen Wahrscheinlichkeit zum Aus- 
tritt. ... Untersuchungen haben gezeigt, daß 
deutliche Anzeichen für das Vorhanden- 
sein einer überwiegend unstimmigen Moti- 

vation schon beim Eintritt festzustellen wa- 
ren und sich im Laufe der Ausbildung 
kaum verändert haben." (214) Was man tun 
kann, damit Ideal-Ich und Real-Ich mitein- 
ander in Einklang kommen, so daß ein Le- 
ben gemäß der eigenen Freiheit und dem 
Willen Gottes zustande kommt, dafür fin- 
den sich bei K. Schaupp methodische und 
inhaltliche Hilfen. 

Der Herausgeber des Buches, H. Sten- 
ger, rundet das Buch ab mit einem Über- 
blick über kompetenz- und identitätsför- 
dernde Initiativen aus der gegenwärtigen 
kirchlichen Ausbildungspraxis in einzelnen 
Diözesen. Auch wenn jemand für einen be- 
stimmten Beruf nicht geeignet ist, dann ist 
damit nichts über seine Eignung als 
Mensch gesagt. Denn gute Eignungstests 
bewegen sich im vorethischen Raum. 

P. ImhofSJ 

Neuner, Josef: Mein Leben mit Chri- 
stus gestalten. Eine Anleitung zu den 
geistlichen Übungen des Ignatius von 
Loyola. Würzburg, Echter 1988. 
332 S., kart., DM 34,-. 

Wer ist J. Neuner? Bekannt bei allen, die 
Theologie studieren, verbirgt er sich doch 
hinter einem Kürzel: Neuner-Roos, der aus- 
zugsweisen Ausgabe der wichtigsten Ur- 
kunden des kath. Glaubens (1938 erstmals, 
51957 unter Neubearbeitung von K. Rah- 
ner, seit sl 971 unter zusätzlicher Neubear- 
beitung von K. H. Weger erschienen, 
"1986), dem deutschen Pendant zum latei- 
nischen Denzinger-Schönmetzer. Seit nun- 
mehr fünf Jahrzehnten wirkt der aus Feld- 
kirch/Vorarlberg gebürtige Jesuit in In- 
dien. Der heuer 80jährige war lange Zeit 
Dogmatikprofessor und arbeitete als Kon- 
zilstheologe maßgeblich am Missionsde- 
kret •Ad gentes" mit, welches zur Wert- 
schätzung der anderen großen Religionen 
beitrug. Pater Neuner gründete eine Schwe- 
sternkongregation und war in der Priester- 
ausbildung tätig. Aus seinen Exerzitienkur- 
sen für junge Menschen ist diese Wegwei- 
sung für ignatianische Exerzitien entstan- 
den. Ursprünglich (1985) auf englisch er- 
schienen (Walking With Him. A Biblical 
guide through thirty days of Spiritual Exerci- 
ses), wurde das Buch für den westlichen 
Leserkreis überarbeitet. 



Buchbesprechungen 233 

Der Aufbau (Aufbruch - Auf dem Weg - 
Der enge Pfad - Mit Ihm) entspricht struk- 
turell den Motiven der vier Exerzitienwo- 
chen bei Ignatius. Ausgegangen wird je- 
weils von aktuellen Fragestellungen. Diese 
werden mit biblischen Texten angereichert. 
Konkrete (Gegen-)Fragen schließen sich 
an. Zur Erwägung wird abschließend ein 
kurzer zeitgenössischer spiritueller Text an- 
geboten. Die Suchbewegungen in der eige- 
nen Lebensgeschichte sollen den Betrach- 
ter dazu bringen, sein Leben zu ordnen und 
seinen inneren Kompaß auszurichten, um 
zu einer tieferen geistlichen Wahrnehmung 
zu gelangen. Man muß das Buch also 
durchmeditieren. Die Hinführungen zu den 
einzelnen Themen sind behutsam und doch 
äußerst direkt. Lebensnähe und die wohl 
durch die Mission bedingte Weite zeichnen 
sie aus. 

Einzelne Passagen wirken langatmig, 
allzu kreisend, in manchem sogar etwas 
antiquiert. Andererseits ist die formale 
Schlichtheit von N.s Sprache eine der gro- 
ßen Stärken, weil der Verzicht auf Spitzfin- 
digkeiten und originelle Wortspiele vor fal- 
scher Exerzitien-Ästhetik bewahrt. Und au- 
ßerdem schmälert diese gewisse Schlagseite 
nicht den Gesamteindruck: Von der Kon- 
zeption her für 30tägige Exerzitien gedacht, 
eignet sich das Buch nämlich auch sehr gut 
für kürzere Exerzitien. Selbst für kleinere 
Einheiten wie •Wüstentage" geben die aus- 
gezeichneten Anleitungen etwas her; und 
nicht zuletzt für die wiederbelebte Me- 
thode persönlicher •Exerzitien im Alltag" 
(vgl. 306: •Bin ich mir des Unterschieds 
zwischen den vielen kleinen Hoffnungen 
des täglichen Lebens und der einen großen 
Hoffnung meines Lebens bewußt?"). 

Den Umschlag des Buches schmückt das 
Bild einer alten Christus-Ikone, die aus den 
Wirren der russischen Oktoberrevolution 
gerettet wurde (Spuren der Gewalt, Ein- 
schüsse, sind erkennbar). Die Betrachtung 
der Ikone leitet zu einer der zentralen Fra- 
gen ignatianischer Exerzitien: Für wen 
hältst du mich? Mit wem willst du dein Le- 
ben gestalten? Der Vf. entläßt nicht ohne 
diese Frage. A. Batlogg SJ 

Schneider, Michael: Das neue Leben. 
Geistliche   Erfahrung   und   Wegwei- 

sung. Freiburg/Basel/Wien, Herder 
1987. 279 S., kart, DM 24,80. 
Das Buch darf als Hinführung zum geistli- 
chen Leben aus dem Geist der ignatiani- 
schen Exerzitien verstanden werden. Es 
vermeidet jeden wissenschaftlichen Appa- 
rat, zeigt aber durch viele (zu viele?) Text- 
belege, daß es im Strom der christlichen 
Tradition steht. Erstaunlich ist, daß seine 
moderne Sprache nichts vom Gewicht der 
großen Vergangenheit mindert. Wer es 
nachvollzieht - Priester, Laie, Ordens- 
mann -, wird bald vor dem radikalen An- 
spruch des Ignatius von Loyola stehen. 

Der Aufbau ist organisch: •Das neue Le- 
ben", das christliche Menschenbild; •das 
neue Gehen", der Weg zur Entscheidung 
und ins Leben; •das neue Bleiben", die 
Vollzüge des christlichen Lebens (Beten, 
Sakrament, Gemeinschaft, der Augen- 
blick). Originell ist die Zusammenfassung 
am Schluß (•Itinerarium") mit knappen 
Merksätzen und Hinweisen für das Leben. 

Diese •Einführung ins geistliche Leben" 
hält den Vergleich mit manchen klassisch 
gewordenen Arbeiten aus. Nur manchmal 
schien mir das •Ignatianische" überstark 
(und dann ist es nicht mehr ganz •ignatia- 
nisch"); z.B.: Aus der •Nachfolge Christi" 
wird der Rat gezogen, •jedes Jahr einen 
Fehler zu bekämpfen" (75); im Text selbst 
(259 - lateinisch noch resignativer) bekennt 
der Autor sein Versagen, desavouiert impli- 
zit seinen Rat. Daß Schulddepressionen usw. 
mit dem christlichen Milieu der Nach- 
reformationszeit zu tun haben, müßte seit 
Delumeau bekannt sein (gegen 280- Auch 
die •Indifferenz" (131) sollte man seit 
L. Zodrows Untersuchung •Prinzip und 
Fundament". Eine ignatianische Kurzformel 
für den Vollzug des geistlichen Lebens (In: 
GuL 58 [1985] 175-191) anders beurteilen. 
Das benediktinische •Gottsuchen" ist auf 
keinen Fall dem •Gotterfahren" entgegen- 
zustellen (170f). Ich würde auch die 
•Zweite Bekehrung" nicht so absolut als 
christliche Forderung aufstellen - es gibt 
Entwicklungen bei Heiligen (z.B. Rupert 
Mayer oder Therese von Lisieux: gegen 
127), die kontinuierlich verliefen. Doch im 
Gesamtzusammenhang ordnen sich auch 
diese Unebenheiten ein in einen Entwurf 
ignatianischer Spiritualität, für den man 
dem Autor danksagen muß. J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 234 

Bours, Johannes: Wer es mit Gott zu 
tun bekommt. Schritte geistlicher Ein- 
übung in biblische Gotteserfahrungen. 
Freiburg/Basel/Wien, Herder 1987. 
236 S., geb., DM 26,80. 

Am 1. 2. 1988 verstarb Johannes Bours, der 
ehemalige Spiritual des Priesterseminars in 
Münster. In seinem letzten Buch, Wer es 
mit Gott zu tun bekommt, legt er 17 Medita- 
tionen vor, in denen er zeigt, wie es alttesta- 
mentlichen Menschen ergangen ist, als sie 
Gott erfuhren. Sie stehen exemplarisch für 
Gotteserfahrung zu allen Zeiten; denn nie 
liegt es allein in der Hand des Menschen, 
ob er es mit Gott zu tun bekommt, und 
erst recht nicht die Art und Weise der Be- 
gegnung. Aber Bours verallgemeinert wohl 
zu Recht, daß wer es mit Gott zu tun be- 
kommt das Hören lernen muß wie Sa- 
muel. Er steht wie Mose in einer Feuerzone 
und wie Elischa im Feuer der Prüfung. Er 
muß mit Gott und mit sich selbst kämpfen 
wie Jakob. Er wird wie Abraham auf einen 
Weg geschickt, wird zum Segen für andere 
und muß zum Fürsprecher werden. Wie 
Hagar wird er von Gott im Elend gesehen. 
Er wird von Gott in der Wüste gestärkt wie 
Elija. Wie Jeremia steht er in Gottes Ge- 
denken. Er wird Freiheit erfahren wie Da- 
niel. Er erfährt wie Nehemia die Freude an 
Gott als befreiende Kraft. Wie David darf 
er nicht mehr seine Macht zählen und kann 
es sein, daß er vor Freude tanzt. Er wird 
wie die Magd Naamans zum Glaubenszeu- 
gen in der fremden Welt. Und er wird von 
Gott in die Wüste geführt. 

J. Bours versteht es meisterhaft, nicht bei 
einer erzählerischen Ausmalung der jewei- 
ligen Situation und ihres historischen Hin- 
tergrundes stehenzubleiben, sondern darin 
immer genügend Anknüpfungspunkte und 
Anfragen an unsere Zeit und den einzelnen 
Menschen zu finden. So werden die Texte 
und Gestalten des AT für den meditieren- 
den Leser lebendig, und er kann sich ein 
Stück weit selbst darin entdecken. Das wird 
nicht zuletzt durch die konkreten, persönli- 
chen Fragen erleichtert, die Bours am Ende 
jedes Kapitels stellt. So wird für den einzel- 
nen die Aktualität der meditierten Bibel- 
stellen besonders deutlich. •Jeder hat in 
sich eine Wahrheitsstimme, die Stimme sei- 
nes Wesens, durch die Gott spricht. ... Was 

tue ich, daß ich diese Stimme vernehmen 
kann?" (19) •Wo ging in meiner Geschichte 
mit Gott ein Riß durch das Vertrauen zu 
Gott?" (192) •Wie erlebe ich die Zusage 
und den Auftrag Gottes: Du sollst ein Se- 
gen sein?" (204) So eignet sich dieses Buch, 
das aus Exerzitien entstanden ist, sehr gut 
als Meditationsanregung, als Hilfe, im eige- 
nen Leben Gott zu finden. E. Meuser 

Hengsbach, Friedhelm: Die sympa- 
thische Gesellschaft. Eine politische 
Auslegung des Evangeliums. Würz- 
burg, Echter 1984. 150 S., brosch., DM 
19,80. 

Der Frankfurter Theologe und Wirtschafts- 
wissenschaftler F. Hengsbach legt in die- 
sem Bändchen eine Serie von Predigten 
vor, die in Essen, Frankfurt, Weilheim u. a. 
im Laufe von mehr als zehn Jahren erarbei- 
tet und gehalten wurde. Die Predigten sind 
nach inhaltlichen Gesichtspunkten geord- 
net: das Verhältnis von Kirche und Welt, 
von Religion und Politik - das Grundanlie- 
gen des Buches (•Weltsinn", 9-20) -; die 
Kirche im pluralistischen System (•Kirche 
unterwegs", 27-44); Verständnis und Wer- 
tung von Arbeit (•Arbeit an erster Stelle", 
51-72); Personenwürde in der Spannung zu 
anderen Interessen, dargestellt an den Pro- 
blemfällen Todesstrafe, Gerechtigkeit, Frei- 
zeitverhalten (73-86); Gleichheit und Un- 
gleichheiten in der Demokratie - das un- 
vermeidbare Minderheitenproblem in einer 
Gesellschaft, die Macht auf Mehrheit baut 
(vgl. 91), die Randstellung von Arbeitern, 
Frauen, Jugendlichen (94-112) -; Partner- 
schaftsprobleme - zwischen deutschen 
Bundesbürgern und ausländischen •Gast- 
arbeitern" (H. läßt es sich nicht nehmen, 
diese Sprachregelung zu Grunde zu denken 
[vgl. 119]), zwischen kirchlichen Hilfswer- 
ken und Befreiungsbewegungen in der 3. 
Welt (127-133) -; am Ende auch Friedens- 
politik (133-149), die in den 80er Jahren 
zum ersten Male zum Thema katholischer 
Theologie in weitem Ausmaß wurde. 

H. ortet seine systematischen Überlegun- 
gen immer an konkreten Erfahrungen. Eine 
Schlägerei zwischen Anhängern zweier 
Fußballmannschaften und die abseits ste- 
henden Passanten werden geschildert, um 
zur Frage hinzuführen, ob sich die Kirche 



Buchbesprechungen 235 

auch in den Auseinandersetzungen der 
Welt abseits zu halten hat. Solche einleiten- 
den Wahrnehmungen bilden zugleich eine 
Rückbindung der Sozialethik an die Indivi- 
dualethik; Prozesse in kleinen, überschau- 
baren Bereichen werden auf die politischen 
Großprobleme übertragen. Nach einer Auf- 
bereitung der Problemlage folgt dann im- 
mer die Konfrontation mit dem Verhalten 
und der Botschaft Jesu. 

Für das theologische Selbstverständnis 
Hengsbachs sind die ersten beiden Ab- 
schnitte (9-44) grundlegend. Privatheit, In- 
nerlichkeit, Sakralität und Jenseits sind ein- 
ander entsprechende Begriffe, in denen er 
die große Gefahr der Theologie ausge- 
drückt sieht: •eine Absonderung der reli- 
giösen Dimension des Menschen von der 
politisch-sozialen" (21). Hengsbach setzt 
sich dagegen - oft in polemischen Zuspit- 
zungen - zur Wehr. Die direkte Verklam- 
merung zwischen Politik und Religion sei 
•für die durchschnittliche Gemeinde eine 
Zumutung" (7). Sicherlich wird aber dieses 
Buch auch für den Leser eine Zumutung 
sein, der die politisch-soziale Dimension 
ohne Religion zu realisieren versucht. Der 
ständige Ausgriff auf Gestalt und Botschaft 
Jesu wird ihn nicht beruhigen können. Die 
Predigt über die Gerechtigkeit Jesu (57-62), 
ein Höhepunkt der Serie, ist eine Predigt 
wider sogenannte Plausibilitäten. Auch die 
gesellschaftskritischen Analysen zum Ver- 
hältnis von Freizeit und Arbeit, zur Frauen- 
problematik u. a. sind widerborstig und 
passen schwer in eine der üblichen Schub- 
laden. 

Oder vielleicht doch? Manche Unausge- 
wogenheiten des Autors, von ihm gezielt 
gewollt, waren zu ihrer Zeit neu und provo- 
zierend; heute findet man sie nicht nur in 
seiner Predigtsammlung. Manche Span- 
nung gelingt es ihm zu halten: Zwischen 
Gerechtigkeit (vgl. 73) und Gewaltlosigkeit 
(vgl. 133), Befreiung von Angst (vgl. 73) 
und Leidensfähigkeit (•Sympathie"), Cari- 
tas und Politik. Bei anderen Spannungs- 
paaren (Tradition und Fortschritt, Amt und 
Charisma, Kirche und Welt) scheint mir, 
daß der Autor sich selber einiger theologi- 
scher Perspektiven beraubt, die er braucht, 
um beide Seiten zur vollen Geltung zu brin- 
gen. K. Merles SJ 

Schneider, Michael: Aus den Quellen 
der Wüste. Die Bedeutung der frühen 
Mönchsväter für eine Spiritualität 
heute (KOINONIA - ORIENS 24). 
Köln, Luthe-Verlag 1987. 151 S., kart, 
DM 24,80. 

Kritischer als Uta Ranke-Heinemann (Es- 
sen 1964), aktueller als Karl Suso Franks 
Untersuchung über die frühen Mönche 
(Darmstadt 1975) gibt der Autor uns eine 
reich belegte und gut lesbare Hinführung 
zur Spiritualität der frühen christlichen 
Mönche in die Hand. Auf jeder Seite spürt 
man, daß - trotz wissenschaftlicher Gründ- 
lichkeit - keine verstaubte Historie, son- 
dern gegenwärtiges Christentum zur Spra- 
che kommt. Ein wichtiges Schlußkapitel 
thematisiert diese •Modernität". 

Die vielen ausgeführten •Apophtheg- 
mata", Mönchs-Sprüche, schenken auch 
dem nicht engagierten Leser ein echtes Le- 
severgnügen und provozieren - in einer 
Zeit der Sufi-Sprüche, chassidischen Weis- 
heiten und Zen-Anekdoten - den Vergleich 
der religiösen Überlieferungen. Die Stich- 
worte Wüste, Stille, Askese können Ähn- 
lichkeiten zeigen. Aber das schöne Kapitel 
über •Bete ohne Unterlaß!" zeigt die christ- 
liche (biblische!) Ausrichtung, die alle psy- 
chosomatische Technik und psychologi- 
sche Deutung (vgl. die kritische Bemerkung 
zu A. Grün, 1372") übersteigt. Hier wird 
man von der Quelle her über christliche 
Meditation belehrt. Auch zum •Seelenfüh- 
rer" (vgl. 106-108 u.ö.) und vielem anderen 
lassen sich Gemeinsamkeiten und Unter- 
schiede aufzeigen. 

Verständlich ist, daß im Überschwang 
der Begeisterung für dieses große Zeugnis 
christlichen Lebens einige Wellen etwas 
überborden. Von einer gewissen (manch- 
mal recht deutlichen) •Weltflucht" wird 
man die Wüstenmönche kaum freisprechen 
können, und wenn man Mönch = Christ 
setzt, dann bedeutet das eher die Degradie- 
rung der Nichtmönche als Halbchristen als 
eine Negierung der •Trennung zwischen 
Mönchs- und Laienspiritualität" (22). 

Aber gerade diese •Einseitigkeit" christ- 
licher Lebensgestaltung macht das Zeugnis 
der alten Mönche so stark. Hier wurde eine 
- bleibende und grundlegende - Seite des 
Christentums durchgelebt und durchgebe- 



Buchbesprechungen 

tet. Und dahinein führt uns M. Schneider 
mit deutlicher innerer Anteilnahme. Das 
Buch hat seinen Wert in der sauberen Quel- 
lenaufarbeitung, aber einen noch größeren 
Wert im Engagement des Schreibers - und 
es enthält mehr wahre •Meditation" als das 
meiste, was einem üblicher- und sentimen- 
talerweise angeboten wird.    J. Sudbrack SJ 

Porete, Margareta: Der Spiegel der 
einfachen Seelen. Wege der Frauen- 
mystik. Aus dem Altfranzös. übertr. 
und mit einem Nachw. versehen von 
Louise Gnädinger. Zürich/München, 
Artemis 1987. 279 S, Ln., DM 34,-. 
Nikolaus von Kues: Vom Sehen Got- 
tes. Ein Buch mystischer Betrachtung. 
Aus dem Latein, übertr. von Dietlind 
u. Wilhelm Dupre. Mit einem Nachw. 
yon Alois M. Haas. Zürich/München, 
Artemis 1987. 175 S., Ln., DM 29,80. 

Mit diesen beiden Übersetzungen aus dem 
Altfranzösischen und dem Lateinischen 
wird die Reihe •Unbekanntes Christen- 
tum" eröffnet, die der Züricher Germanist 
und Eckhart-Forscher Alois M. Haas be- 
treut. 

1. Es war eine Sensation, als Romana 
Guarnieri 1964 den altfranzösischen Text 
des •Spiegels der einfachen Seelen" veröf- 
fentlichte und ihn der Begine Margareta 
Porete zuweisen konnte. Margareta steht in 
der Reihe großer Frauen wie Hadewijch 
von Anvers und Beatrijs von Nazareth. 
Ihre Schrift erregte Aufsehen; um 1284/85 
wurde von anerkannten Theologen ihre 
Rechtgläubigkeit bestätigt, in Valencien- 
nes, wo Margareta lebte, 1300 als häretisch 
verurteilt. Margareta aber verkündete ihre 
Lehren weiter und suchte Anerkennung bei 
hervorragenden Persönlichkeiten. Es kam 
zum Prozeß um 15 Sätze ihres •Spiegels". 
Man versuchte sie zur Abschwörung zu be- 
wegen. Am 30. Mai 1310 wurde sie in Paris 
auf der Place de Greve als rückfällige Ket- 
zerin verbrannt. (Drei Tage vorher wurden 
Mitglieder des Templerordens dem Flam- 
mentod übergeben.) 

Die Übersetzung folgt dem altfranzösi- 
schen Original und - wo es nötig ist - einer 
frühen Übertragung ins Lateinische. Sie ist 
offensichtlich für den privaten (nichtwis- 

236 

senschaftlichen) Gebrauch gedacht und 
deshalb mit Verständnis- (nicht aber philo- 
logischen) Anmerkungen versehen. Auch 
die •Zeittafel" (von Augustinus bis zur Kö- 
nigin Margareta von Navarra [t 1549], die 
den •Spiegel" kannte) hat keinen wissen- 
schaftlichen Anspruch. 

Die Bedeutung der Schrift liegt auch dar- 
in, daß Meister Eckhart •höchstwahr- 
scheinlich vom Spiegel der einfachen See- 
len Kenntnis bekommen hat". Margareta 
vertritt eine Lehre, die seiner Mystik über- 
aus verwandt ist: eine •reine Liebe", die 
jenseits aller Tugenden nur noch für Gott 
da ist, so daß Gott alles in der Seele wirkt. 
In Dialogform mit wechselnden Partnern 
spricht die •Liebe": •Diese Seele tut kein 
Werk mehr für Gott, noch auch für sich 
oder ihre Nächsten. Aber Gott wirkt es, 
wenn er will. Und wenn er nicht will, so 
macht ihr das nichts aus: Sie bleibt immer- 
fort im einen und selben Zustand." (109) 

Fragen nach diesem •reinen Zustand" 
der Indifferenz durchziehen die Geschichte 
der christlichen Spiritualität von den früh- 
christlichen Messalianern über die mittelal- 
terlichen Brüder und Schwestern vom 
Freien Geist und den barocken Quietismus 
bis zur Indizierung Joseph Wittigs in unse- 
rem Jahrhundert. Meister Eckharts Bedeu- 
tung besteht - wie die neueste Forschung 
zeigt - nicht zuletzt darin, daß er den ent- 
sprechenden Erfahrungen der vielen Non- 
nen-Gemeinschaften eine orthodox gültige 
Form zu geben versuchte. Inwieweit seine 
Mystik sich mit der Margaretas deckt oder 
sie zu korrigieren versucht (vgl. die 2. Pre- 
digt über Maria und Martha), wird die For- 
schung klären müssen. 

Aber wie dem auch sei, der kirchenge- 
schichtliche Skandal der Verbrennung ei- 
ner großen Frau bleibt bestehen. 

2. Aus ganz anderer Sicht und doch in er- 
staunlicher Nähe zum •Spiegel" steht die 
Schrift •De visione Dei" des Kardinals Ni- 
kolaus, die in einer älteren Übersetzung 
von 1967 (vgl. die neuere von H. Pfeiffer, 
1985) vorgelegt wird. Prof. Haas zeigt im 
Nachwort (125-171) ihre historische und 
aktuelle Bedeutung. Hintergrund ist die 
Frage, ob •Mystik" jenseits aller •Erkennt- 
nis" in einer rein affektiven Liebe oder Er- 
fahrung geschehe. Nikolaus, der gesteht, 
daß •er noch nicht verkostet hat, wie lieb 



Buchbesprechungen 237 

der Herr ist" (145), zeigt einen anderen 
Weg: den des •Zusammenfalls der Wider- 
sprüche" (coincidentia oppositorum); Er- 
fahrungen und Einsichten, die im Endli- 
chen sich widersprechen, sind im Göttli- 
chen eins. Dabei liebt der spätmittelalterli- 
che Kardinal mathematische Beispiele; 
z.B.: Im Unendlichen werden Kreis und 
Gerade identisch. Es gibt also einen Auf- 
und Überstieg aus dem Erkenntnisbereich 
in das Geheimnis Gottes, wie er in einem 
Briefwechsel mit den Tegernseer Benedikti- 
nern (und in Absetzung von der kartäusi- 
schen Mystik des Vinzenz von Aggsbach 
[bei Melk]) betont. 

Begriffe und Einsichten also - schreibt 
Prof. Haas (1380 - können •zu Grenzen 
führen, die alle Begrifflichkeit letztlich als 
Nichtwissen entlarven. Dies aber ist eine 
Erfahrung, die zur Weisheit führt, in der 
alle affektiven und intellektualen Bestre- 
bungen des Menschen sich vereinen. So ist 
für Cusanus alles Denken erfahrendes 
Denken." Diese Einheit von Denken und 
Erfahren im Überstieg über sich selbst zur 
Unendlichkeit Gottes ist die metaphysisch- 
theologische Grundlage des Traktats vom 
•Schauen Gottes". Er ist (wohl deshalb) 
eingekleidet in Gebet und findet seinen 
Höhepunkt dort, wo die Identität des Men- 
schen mit sich zur Begegnung wird mit 
Gott: •Wenn ich so im Schweigen der Be- 
trachtung verstumme, antwortest Du mir, 
Herr, tief in meinem Herzen und sagst: Sei 
du dein, und ich werde dein sein." (35) 

J. Sudbrack SJ 

Lorenz, Erika: Ins Dunkel geschrie- 
ben. Johannes vom Kreuz - Briefe 
geistlicher Führung. Freiburg/Basel/ 
Wien, Herder 1987. 156 S., kart., DM 
9,90. 

Der Doctor mysticus gilt als ein schwerer, 
dunkler Autor; es gibt sogar •christliche" 
Interpreten, die ihn zum Monisten machen. 
Doch wer seine Freundschaft mit Teresa 
kennt, seine Bedeutung für die karmeliti- 
sche Reform (mit dem Widerstand gegen 
juristischen Rigorismus), seine zarte Poe- 
sie, weiß, daß das nicht stimmen kann. 
Und da führt uns nun die Hamburger Ro- 
manistin, die schon mit ihren Teresa-Bü- 
chern   wissenschaftliche   Kompetenz   und 

menschliche Nähe zur spanischen Mystik 
unter Beweis gestellt hat, zu einem ande- 
ren, dem richtigen Johannes. Sie muß gar 
nichts anderes tun, als die Briefe zu über- 
setzen, in denen Johannes Menschen auf 
dem Weg zu Gott führte. Jedem Brief fügt 
sie kenntnisreiche biographische Erläute- 
rungen zu und ordnet ihn so in die Lebens- 
geschichte des Heiligen ein. Das Ergebnis 
stellt uns einen überaus liebenswürdigen, 
sensiblen Menschen vor Augen, der - das 
ist ja die Kraft der Mystik - •besessen" ist 
von Gott, aber damit keineswegs seinen hu- 
manen und klugen Umgang mit den Men- 
schen über Bord wirft; im Gegenteil: Er 
wird dadurch erst ganz und wirklich 
menschlich. 

Der Leser möge sich bitte nicht von der 
Umschlagzeichnung abschrecken lassen; 
sie scheint vom Verlag zu stammen und 
entspricht keineswegs dem offenen Cha- 
rakter des Buches und, wie Frau Prof. Lo- 
renz in ihrer eingängigen Sprache darlegt, 
der Größe des Heiligen. Ein liebenswürdi- 
ges Buch über einen Heiligen, dem man 
fälschlicherweise diese Liebenswürdigkeit 
abgestritten hat. Und ein ernstes Buch für 
jeden, der ein Leben mit Gott sucht. 

J. Sudbrack SJ 

Groß, Werner-Egon: Du, o Gott, bist 
das Alles. Die •Regel der Vollkom- 
menheit" des Kapuzinermystikers Be- 
nedikt von Canfield, 1562-1610 
(Schriften zur Kontemplation, Bd. 3). 
Münsterschwarzach, Vier-Türme-Ver- 
lag 1987. 107 S., brosch., DM 12,80. 
Die Geschichte der Mystik, der christlichen 
Spiritualität, wird in der deutschen Theolo- 
gie sehr vernachlässigt. Das auf drei Bände 
(I. u. II. sind erschienen) berechnete engli- 
sche Standardwerk •Christian Spirituality" 
in der Reihe: •World Spirituality" führt 
diesen Mangel jedem vor Augen. 

Um so dankbarer ist man für Arbeiten 
wie die vorliegende, in denen ein im 
deutschsprachigen Raum weithin unbe- 
kannter, aber für die Geschichte überaus 
wichtiger Autor dem Leser in die Hand ge- 
geben wird. Der Kapuziner Benedikt von 
Canfield steht mit seiner •Regel der Voll- 
kommenheit" zwischen der deutschen und 
spanischen (Teresa und Johannes) und der 



Buchbesprechungen 

großen französischen Mystik. Sein Mitbru- 
der P. W.-E. Groß hat wichtige Partien mit 
kenntnisreicher (manchmal zu ausführli- 
cher) Kommentierung in diesem kleinen 
Bändchen sorgfältig übersetzt. 

Über das Historische hinaus ist die Hin- 
führung Benedikts zur Mystik von bren- 
nender Aktualität. Deshalb stellt P. Groß 
die aus dem großen Werk entnommenen 
Texte des Mystikers in einen fortlaufenden 
und weiterführenden Zusammenhang hin- 
ein. Es geht um die Erfahrung, die der Titel 
ausdrückt: •Gott ist Alles", und die der an- 
deren korrespondiert: •Und ich, der 
Mensch, bin .nichts'"; um Erfahrungen 
also, die im ersten Band der Reihe .Schrif- 
ten zur Kontemplation' (Kontemplatives 
Beten) recht buddhistisch gelöst und im 
zweiten mit Unkenntnis der inzwischen 
weiter fortgeschrittenen Forschung an Eva- 
grius Ponticus: Praktikos, Über das Gebet 
(vgl. G. Bunge, Bespr. in GuL6\ [1988] 70f) 
dargestellt wurde. 

Groß zeigt nun kenntnisreich die Christ- 
lichkeit dieser Erfahrung bei Benedikt: 
Denn die Schau auf die •Passion Christi" 
ist •die Höhe und Erhabenheit aller Kon- 
templation". 

Wünschenswert wäre es, nun auch das 
ganze Werk des Kapuziners in deutscher 
Übersetzung in die Hand zu bekommen. 

J. Sudbrack SJ 

Ludewig, Hansgünter: Gebet und Got- 
teserfahrung bei Gerhard Tersteegen 
(Arbeiten zur Geschichte des Pietis- 
mus, Bd. 24). Göttingen, Vandenhoeck 
& Ruprecht 1986. 359 S., geb., DM 
68,-. 

In vieler Hinsicht ist diese - leider im 
Druck verkürzte - evangelisch-theologische 
Dissertation vorbildlich. Methodisch nä- 
hert sie sich langsam dem Herzen des evan- 
gelischen Dichters und Erweckungspredi- 
gers, der ohne Zweifel den Namen •Mysti- 
ker" verdient (geb. 1697 in Moers, gest. 
1769 in Mühlheim; vgl. die Zeittafeln: 
319-322). Der I.Teil behandelt das Äu- 
ßere: Geschichte, Arbeiten über ihn usw., 
und stellt dabei eine große Divergenz in 
der Beurteilung (vom Pantheisten bis zum 
Sentimentalen) fest. Nachdem der Kern- 
punkt im  Leben Tersteegens festgemacht 

238 

ist: Gründonnerstag 1724, als er sich nach 
einer Leidensbetrachtung ganz und gar 
Gott •verschrieb", kann Ludewig die 
Grundfrage seines Buches präzisieren: Es 
geht um •Das Gewahrwerden der Gegen- 
wart Gottes", wozu ein kurzer historischer 
Rückblick entworfen wird. 

Im zentralen Teil der Analyse der Erfah- 
rung Tersteegens geht Ludewig erst den 
•Bildern" und •Redeformen" nach und be- 
nutzt dabei als Leitfaden Tersteegens be- 
kanntes Gedicht: •Gott ist gegenwärtig...". 
Diese vorsichtige, liebevolle und zugleich 
gründliche Annäherung vermeidet den so 
oft zu findenden Fehler, Metaphern für on- 
tologische Wahrheit zu halten. So führt Lu- 
dewig bis zur Mitte: •Der menschliche 
Geist als Heiligtum Gottes". Das Folgende 
ist nun eine nähere Bestimmung dieser 
•Einwohnung Gottes", dessen Geheimnis 
man sich letztlich nicht mit der Begrifflich- 
keit einer •Subjekt-Objekt-Beziehung", 
sondern nur der •Du-Erfahrung einer zwi- 
schenmenschlichen Begegnung" (256) nä- 
hern darf. Besonders in diesen Ausführun- 
gen setzt sich Ludewig von Fehldeutungen 
(existentialistischen: Bultmann, pantheisti- 
schen oder sentimentalen) ab. Der Höhe- 
punkt ist die Umschreibung der •Teilhabe 
an der göttlichen Natur". Alles dies ist mit 
vielen Zitaten aus den Werken Tersteegens 
belegt. 

Das Schlußkapitel macht ein anderes 
Anliegen Ludewigs deutlich: Was ist My- 
stik? Hier greift er die Bestimmung A. Ma- 
gers auf, der auf Theorien verzichtet und 
sich auf die Zeugnisse stützt: •Das Wesen 
der Mystik (kann) nicht die ,Beschauung', 
sondern... nur die Liebe sein." (315) Hier 
und in weiteren Zügen treffen sich Teresa 
von Avila und Tersteegen. 

Das Buch ist noch von einem weiteren, 
vorbildlich durchgeführten Anliegen be- 
seelt, nämlich von der Auseinandersetzung 
mit der eigenen evangelischen Tradition: 
Ob sie nicht durch eine sträfliche Mißach- 
tung oder gar Ablehnung und Verketzerung 
des •Mystischen" zur heutigen Polarisation 
zwischen bedenkenloser Integration und 
leidenschaftlicher Abwehr von östlichen 
und anderen meditativ-mystischen Metho- 
den beigetragen hat? 

Allerdings leidet auch Ludewigs Arbeit - 
trotz intensiven Bemühens - selbst noch 



Buchbesprech ungen 239 

unter der Mystik-Fremdheit seiner theolo- 
gischen Tradition. So wird z.B. beim Ein- 
treten ins Zentralthema der Gegenwart 
Gottes Augustinus zitiert: •Gott innerlicher 
als mein Innerstes" - Augustinus aber fährt 
fort: •...und höher als mein Höchstes." 
Seine lateinische Klarheit ist reifer als die 
Gemütstiefe Tersteegens. Ebendort wird 
eine Stellungnahme Przywaras zur evange- 
lischen •Engführung" als eine •abenteuer- 
liche Position" zitiert, was aber dann wie- 
der abgeschwächt wird: Es sei nur eine 
•Karikatur der konfessionellen Positionen 
jener Zeit" (implizit kritisiert Ludewig 
noch schärfer). Im gleichen Zusammen- 
hang meint Ludewig, daß der Terminus 
•Grund" in der lateinischen Tradition 
fehle, zitiert aber das augustinische •atai- 
tum mentis" falsch als •arfditum". Ob die- 
ses •Verborgene" des Geistes nicht genau 
das deutsche Wort •Grund" aussagt? 

Doch das sind (nicht selten zu findende) 
Lücken, die in der fehlenden evangelischen 
Tradition gründen und die Ludewig fleißig 
auszufüllen sucht. Und dadurch macht 
seine auch angenehm zu lesende Arbeit ei- 
nen ökumenischen Brückenschlag, der sta- 
biler und weiter ist als das meiste dogmati- 
sche Reden. J. Sudbrack SJ 

Ruhbach, Gerhard: Theologie und Spi- 
ritualität. Beiträge zur Gestaltwerdung 
des christlichen Glaubens. Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht 1987. 
268 S., kart., DM 34,-. 

Neben dem Erlanger praktischen Theolo- 
gen Manfred Seitz (vgl. Erneuerung der Ge- 
meinde, Gemeindeaufbau und Spiritualität, 
1985) bemüht sich besonders der Bielefel- 
der Kirchengeschichtler Ruhbach, eine 
Brücke zwischen Theologie und Frömmig- 
keit zu schlagen. Die vorliegende Aufsatz- 
sammlung (1968-1985) zeichnet sich durch 
drei Züge aus: eine überaus klare Darstel- 
lung, die immer wieder zu stichpunktarti- 
gen Zusammenfassungen führt; eine recht 
deutlich evangelisch-lutherische Spirituali- 
tät, die sich z.B. im Aufsatz über die 
Abendmahlsfrömmigkeit zeigt (die •Rela- 
tionskategorie" mit •Communio" wird ge- 
genüber Substanzkategorie [•adoratio"] be- 
tont); drittens tritt - stärker als bei Seitz, 
der   pastoraltheologisch    argumentiert    - 

kenntnisreich und in Praxis wurzelnd der 
persönliche, spirituell-fromme Vollzug des 
Christentums ins Blickfeld. 

Ein erster Teil beschäftigt sich mit der 
theologischen Fundamentierung, wobei 
Stichworte wichtig werden wie: •Unbeha- 
gen" wegen fehlender Frömmigkeitsrefle- 
xion, Ordnung und Regel, biblische Charis- 
men und charismatische Erneuerung (ohne 
Berührungsängste), Abendmahl. Der 
zweite Teil kreist um Meditation, Mystik, 
Gebet, wobei die Rolle der Heiligen Schrift 
für die Meditation hervorgehoben wird. 
Ein dritter Teil geht direkt in den Vollzug 
und hat - auffälligerweise, aber wohl ty- 
pisch für die evangelische Spiritualität - 
Themen wie Vergebung der Sünden, Umge- 
hen mit Krisen, mit Leiden, Glauben, Ster- 
benlernen zum Inhalt. 

Von einer katholisch-kirchlichen Fröm- 
migkeit erheben sich nirgendwo Proteste, 
manchmal Fragen und Bitten um genauere 
Darlegung, aber eigentlich immer Dank- 
barkeit für die große Gemeinsamkeit und 
oftmals auch Erstaunen über Züge eines 
gelebten Christentums, das uns wichtiger 
als bisher sein müßte. 

Die Grundfrage Ruhbachs, ob nicht 
•eine engere Beziehung von wissenschaftli- 
cher Theologie auf Vollzüge des Glaubens 
im Leben, also auf Frömmigkeit hin, ins 
Auge gefaßt" (18) werden müsse, darf auf- 
grund dieses vornehmen Buches erweitert 
werden zur Frage, ob nicht genau hier die 
Arbeit für die Ökumene der Christen ihr ei- 
gentliches Feld haben müsse. 

J. Sudbrack SJ 

Ben-Chorin, Schalom: Als Gott 
schwieg. Ein jüdisches Credo. Mainz, 
Matthias-Grünewald-Verlag 1986. 
95 S., Pp., DM 14,80. 

Das vorliegende Büchlein wendet sich an 
Juden und Christen gleichermaßen, inso- 
fern sie sich beide der Frage aussetzen wol- 
len: •Können wir nach Auschwitz noch 
glauben?" (21) Die darin zusammengefaß- 
ten Beiträge möchten besonders die Gene- 
ration erreichen, die das NS-Regime nicht 
mehr erlebte und für die das Geschehen in 
seiner Schrecklichkeit nicht mehr erkennbar 
ist. Ausgehend von der Unvergleichbarkeit 
des Holocaust stellt der bekannte jüdische 



Buchbesprech ungen 

Schriftsteller und Religionswissenschaftler 
Ben-Chorin die uralte Frage nach dem 
Sinn des Leides, besonders von Unschuldi- 
gen, neu. In Anlehnung an M. Buber philo- 
sophiert er nicht über das Problem der 
Theodizee, sondern spricht aus seiner eige- 
nen Existenzerfahrung heraus. Als Jude ist 
er von der Sinnhaftigkeit der menschlichen 
Existenz fraglos überzeugt. So muß auch 
das Leiden, das dem Menschen wesenhaft 
angehört, einen erkennbaren Sinn haben. 

Auf drei verschiedene Weisen leidet der 
Mensch im Alten Testament: als Prüfung, 
als Strafe und als Sühne des Gerechten. 
Fesselnd stellt Ben-Chorin am Beispiel 
Ijobs, seinen Reaktionen auf die •direkt 
von Gott, ohne menschliche Vermittlung, 
gesandte Prüfung" (30) dar, wie der jüdi- 
sche Mensch auch im größten Leid am Da- 
sein Gottes, des lebendigen Gegenübers, 
des Partners, nicht zweifelt. Dieser klare, 
aber auch sehr emotional geführte Dialog 
entfaltet sein unantastbares Gefühl der 
"Gott-Umfangenheit" (39) und das Wissen 
darum, daß es Gott ist, der ihm die Leiden 
schickt. Dies unterscheidet Ijob vom heuti- 
gen Menschen. •Zum heutigen Ijob aber 
drang oft nur noch das eiserne Schweigen 
aus einem sich ihm erbarmungs- und ant- 
wortlos verschließenden Himmel." (41) 

Da sich jeder Jude in die Bundes- und 
Schicksalsgemeinschaft des eigenen Volkes 
eingefügt weiß, behandelt Ben-Chorin die 
Frage nach dem Leid nicht nur im indivi- 
duellen Rahmen, sondern auch im kollekti- 
ven. In der Darstellung des Knechts Gottes 
im Deuterojesaja als das große Vorbild des 
stellvertretenden Sühneleidenden öffnet er 
die eng christologische Deutung des Got- 
tesknechts hin zur jüdischen kollektiven In- 
terpretation. Durch seine gesamte Ge- 
schichte hindurch erkannte das Volk Israel 
in der Gestalt des Gottesknechts seine ei- 
gene Passion wieder. Dieser Abschnitt zeigt 
ein etwas einseitiges und enges Verständnis 
des Christentums, das das Leiden des Got- 
tesknechtes allein auf die einmalige Er- 
scheinung Jesu Christi beschränkt. 
Zweifelsohne bezeugt aber auch jeder gläu- 
bige Christ im Mit-leiden das Erbarmen 
Gottes und nimmt darin am Erlösungswir- 
ken Gottes teil. 

Versöhnend zwischen Juden und Chri- 
sten wirken die Glaubenden beider Reli- 

240 

gionsgemeinschaften selber, indem sie von 
neuem nach Wegen suchen, dem •anreden- 
den" Gott (86) zu lauschen und ihn im eige- 
nen Gebet zu erreichen. Trost für den un- 
sagbar tief erlittenen Schmerz kann dem 
einzelnen durch die Auferstehung des Vol- 
kes Israel zuteil werden. Als Zeuge der Er- 
richtung des Staates Israel und der Heim- 
kehr der •lebendigen Leichname des Re- 
stes der Bewahrung aus den Vernichtungs- 
lagern" (80) schließt Ben-Chorin sein 
Credo mit den Worten: •Ich habe den 
Trost Jerusalems erleben dürfen, aber als 
Verheißung und Verpflichtung. Die Erfül- 
lung steht noch aus; sie ist die Sache Got- 
tes und die Aufgabe des Menschen." (94) 

Trotz mancher inhaltlicher Wiederholun- 
gen fesselt das Büchlein den Leser durch 
zahlreiche persönliche Bekenntnisse, lyri- 
sche Zeugnisse jüdischer Dicher wie P. Ce- 
lan und N. Sachs und die lebendige, ein- 
drückliche Sprache, in deren Fluß eine 
Vielzahl alttestamentlicher Zitate eingebet- 
tet werden. Der Leser wird so, nicht zuletzt 
durch das Betroffenheit auslösende Um- 
schlagbild von W. Habdank, behutsam in 
das jüdische Volksempfinden eingeführt. 
Der Zugang zu einem jüdisch-christlichen 
Dialog wird dadurch wesentlich erleichtert. 

J. Schreiner 

Martini,   Carlo M.: Es  ist der Herr. 
Christus   begegnen. Freiburg/Basel/ 
Wien, Herder 1988. 96 S., kart., DM 
11,50. 

Wie in seinen anderen Büchern gelingt es 
dem Bischof von Mailand auch in diesem 
schmalen Büchlein, dem Leser das Evange- 
lium nahezubringen. Die fünf geistlichen 
Betrachtungen zum 21. Kapitel des Johan- 
nesevangeliums legte er ursprünglich wäh- 
rend eines Exerzitienkurses für Theologie- 
studenten vor. Die Fragen und Impulse 
helfen jedoch jedem, seine eigene Begeg- 
nungs- und Beziehungsgeschichte mit Chri- 
stus zu intensivieren. Das persönliche En- 
gagement von Kardinal Martini, sein exe- 
getisches Wissen, sein philosophisches und 
geistliches Interesse bilden den Hinter- 
grund dafür, daß seine Zuhörer im Gebet 
leichter den Willen Gottes erkennen kön- 
nen, der es ja besser mit ihnen meint als sie 
es mit sich selbst. Um Wahrnehmung der 
eigenen Berufung geht es. P. ImhofSJ 




