Buchbesprechungen 23]

den iibrigen Leib konzentrieren, dem eigenen Atem nachlauschen, sich in ir-
gendeinen Schmerz des Leibes einspiiren etc. Vom Leibraum her wird dann der
Kopfraum geleert. Um im Bild von der Glocke zu bleiben: Das viersilbige Dop-
pelwort ist wieder aufzunehmen, in dieses einschwingen und es nachklingen las-
sen. Sein Klang leert den Raum des Kopfes. Das Einrdumen des Neuen ist das
Ausrdumen des Alten. Je mehr dieses wie von selbst geschieht — gelassen, nicht
gemacht —, um so wirklicher wird die Kontemplation erlebt.

Paul Imhof, Miinchen

was, was uns gegen den Strich ging. Das Hirngespinst fiigt nun hinzu: Das tat er sicher in
der Absicht, dich zu tibergehen oder dich zu krinken.

Wir stimmen der auftretenden Vorstellung zu. Wir empfinden den Fehler des anderen
als seine Eigenschaft und legen ihn darauf fest: er ist beschridnkt; er ist ungerecht; er ist
ein Pharisier, ein Frommler; er ist ein Mensch ohne wahre Liebe. Unser Wille ist nun auf-
gebracht gegen seine Person. Eine noch unbestimmte untergriindige Entschlossenheit ent-
steht, die auf Ablehnung zielt: diese Krinkung lasse ich mir nicht gefallen; ich werde ihm
dieses oder jenes sagen. Es entsteht eine Flut von Redevorstellungen, Rachevorstellungen.
Sie dringen vielleicht nicht in die Helle unseres BewuBtseins, aber in der Tiefe prigen sie
bereits das Gesicht, das Verhalten, das wir unserem Gegner bei der nidchsten Gelegenheit
zeigen werden.

Das Hirngespinst nimmt nun vollends Besitz von unserem Herzen, haftet darin, zerstort
seine gute Verfassung, seinen Frieden. Wir konnen nicht mehr beten.” (Heinrich Spae-
mann, Und Gott schied das Licht von der Finsternis. Christliche Konsequenzen. Freiburg
1982, 142f)

BUCHBESPRECHUNGEN

Geistliches

Eignung fiir die Berufe der Kirche. Kli-
rung — Beratung - Begleitung. Hg.
Hermann Stenger unter Mitarb. von
Karl Berkel, Klemens Schaupp, Fried-
rich Wulf. Freiburg/Basel/Wien, Her-
der 1988. 286 S., kart., DM 29,80.

Eine Pflichtlektiire fiir jeden, der verant-
wortlich und leitend in der Ausbildung von
Seelsorgern titig ist! Das Buch sollte man
ganz lesen, denn die vielen guten Winke fiir
geistliche Begleitung, Beratung und Dia-
gnostik gewinnen erst dadurch ihren syste-
matischen Ort. Das Anliegen des Herausge-
bers, einen Stil von seelsorglicher Kommu-

nikation zu finden, der das befreiende, hei-
lende, erlosende Handeln Jesu widerspie-
gelt, kommt voll zum Tragen. Nun zu den
Beitrigen im einzelnen.

Der Altmeister der christlichen Spiritua-
litat, Friedrich Wulf SJ, bietet einen guten
geschichtlichen Uberblick, der vor allem
den Kriterien der Berufung zum Priester-
tum nachgeht. Resiimee: Der innere, gna-
denhafte Ruf Gottes ist das Entscheidende.

Der Innsbrucker Pastoraltheologe Her-
mann Stenger geht in seinem pastoraltheo-
logischen Konzept davon aus, daBl jeder
Christ ein geistlich Berufener ist und so
eine primire geistlich-pastorale Kompe-



Buchbesprechungen

tenz besitzt. Die damit verbundene Vielfalt
in der Kirche gilt es nicht nur relativ angst-
frei zu ertragen, sondern sie sollte als Wir-
ken des Geistes erfaBt werden (vgl. 57).
Auch Laien kénnen sich in ihrem pastora-
len Dienst an den groBen Berufungen der
Bundes- und Kirchengeschichte orientieren
(vgl. 37). Wer mit besonderer pastoraler
Kompetenz ausgestattet werden will, muf3
sehr gute kommunikative Fihigkeiten be-
sitzen (vgl. 64).

H. Stenger erhellt die psychologischen
Hintergriinde, vor denen sich zentrale Kon-
flikte und Probleme gut begreifen lassen.
Er zeigt, wie die Integration der geschlecht-
lichen Identitat in die Gesamtpersénlich-
keit gelingen kann (vgl. z.B. 86-89). ,,.Der
WachstumsprozeB, generell betrachtet, ver-
lauft von der Ermichtigung zum Leben
(humane Ich-Identitat) iiber die Erwihlung
zum Glaonben (durch die Taufe initiierte
Identitdt) zur Berufung in ein spezielles
Amt oder einen Dienst (pastoral-berufliche
Identitét).” (99)

Der Beitrag von Karl Berkel legt dar,
daB} eine qualifizierte Eignungsdiagnostik
nicht nur legitim, sondern auch notwendig
ist. Kriterien und Verlauf von eignungsdia-
gnostischen Prozessen werden beschrieben.
Die Problematik eines solchen Vorgangs,
nicht zuletzt im Hinblick auf Fragen der
Eignung fiir Berufe der Kirche, wird aufge-
zeigt. Es wird deutlich, da3 jemand in ei-
nem pastoralen Beruf nur dann sinnvoll ar-
beiten kann, wenn er eine personliche
Glaubensidentitit gefunden hat und groBe
Kompetenz im Umgang mit Menschen,
Gruppen und Institutionen besitzt. Dazu
gehoren auch Fihrungsqualititen.

Der theoretische Hintergrund fiir die
Uberlegungen von Klemens Schaupp
stammt von L. Rulla. Fiir Beratung und
geistliche Begleitung, etwa von Priester-
amtskandidaten, ist es wichtig zu wissen:
. Es besteht eine statistisch signifikante Be-
ziechung zwischen einer {iberwiegend un-
stimmigen Motivation und einem spéteren
Austritt. Damit ist gesagt: Wenn eine sol-
che vorhanden ist — und dies ist bei 60 bis
80 Prozent zu erwarten —, so fithrt diese mit
einer hohen Wahrscheinlichkeit zum Aus-
tritt. ... Untersuchungen haben gezeigt, daf3
deutliche Anzeichen fiir das Vorhanden-
sein einer iberwiegend unstimmigen Moti-

232

vation schon beim Eintritt festzustellen wa-
ren und sich im Laufe der Ausbildung
kaum verdndert haben.“ (214) Was man tun
kann, damit Ideal-Ich und Real-Ich mitein-
ander in Einklang kommen, so daB ein Le-
ben gemaB der eigenen Freiheit und dem
Willen Gottes zustande kommt, dafiir fin-
den sich bei K. Schaupp methodische und
inhaltliche Hilfen.

Der Herausgeber des Buches, H. Sten-
ger, rundet das Buch ab mit einem Uber-
blick iiber kompetenz- und identititsfér-
dernde Initiativen ans der gegenwirtigen
kirchlichen Ausbildungspraxis in einzelnen
Dibzesen. Auch wenn jemand fiir einen be-
stimmten Beruf nicht geeignet ist, dann ist
damit nichts dber seine Eignung als
Mensch gesagt. Denn gute Eignungstests
bewegen sich im vorethischen Raum.

P. Imhof ST

Neuner, Josef: Mein Leben mit Chri-
stus gestalten. Eine Anleitung zu den
geistlichen Ubungen des Ignatius von
Loyola. Wiirzburg, Echter 1988.
332 S., kart., DM 34,-.

Wer ist J. Neuner? Bekannt bei allen, die
Theologie studieren, verbirgt er sich doch
hinter einem Kiirzel: Neuner-Roos, der aus-
zugsweisen Ausgabe der wichtigsten Ur-
kunden des kath. Glaubens (1938 erstmals,
51957 unter Neubearbeitung von K. Rah-
ner, seit #1971 unter zusitzlicher Neubear-
beitung von K.H. Weger erschienen,
111986), dem deutschen Pendant zum latei-
nischen Denzinger-Schonmetzer. Seit nun-
mehr fiinf Jahrzehnten wirkt der ans Feld-
kirch/Vorarlberg gebiirtige Jesuit in In-
dien. Der heuer 80jihrige war lange Zeit
Dogmatikprofessor und arbeitete als Kon-
zilstheologe maBgeblich am Missionsde-
kret ,,Ad gentes“ mit, welches zur Wert-
schitzung der anderen groen Religionen
beitrug. Pater Neuner griindete eine Schwe-
sternkongregation und war in der Priester-
ausbildung titig. Aus seinen Exerzitienkur-
sen fiir junge Menschen ist diese Wegwei-
sung fiir ignatianische Exerzitien entstan-
den. Urspriinglich (1985) auf englisch er-
schienen (Walking With Him. A Biblical
guide through thirty days of Spiritual Exerci-
ses), wurde das Buch fiir den westlichen
Leserkreis iiberarbeitet.



Buchbesprechungen

Der Aufbau (Aufbruch —- Auf dem Weg —
Der enge Pfad — Mit Thm) entspricht struk-
turell den Motiven der vier Exerzitienwo-
chen bei Ignatius. Ausgegangen wird je-
weils von aktuellen Fragestellungen. Diese
werden mit biblischen Texten angereichert.
Konkrete (Gegen-)Fragen schlieBen sich
an. Zur Erwidgung wird abschlieBend ein
kurzer zeitgendssischer spiritueller Text an-
geboten. Die Suchbewegungen in der eige-
nen Lebensgeschichte sollen den Betrach-
ter dazu bringen, sein Leben zu ordnen und
seinen inneren Kompal3 auszurichten, um
zu einer tieferen geistlichen Wahrnehmung
zu gelangen. Man mufl das Buch also
durchmeditieren. Die Hinfithrungen zu den
einzelnen Themen sind behutsam und doch
auBerst direkt. Lebensnihe und die wohl
durch die Mission bedingte Weite zeichnen
sie aus.

Einzelne Passagen wirken langatmig,
allzu kreisend, in manchem sogar etwas
antiquiert. Andererseits ist die formale
Schlichtheit von N.s Sprache eine der gro-
Ben Stirken, weil der Verzicht auf Spitzfin-
digkeiten und originelle Wortspiele vor fal-
scher Exerzitien-Asthetik bewahrt. Und au-
Berdem schmilert diese gewisse Schlagseite
nicht den Gesamteindruck: Von der Kon-
zeption her fiir 30tégige Exerzitien gedacht,
eignet sich das Buch nimlich auch sehr gut
flir kiirzere Exerzitien. Selbst fiir kleinere
Einheiten wie ,,Wiistentage* geben die aus-
gezeichneten Anleitungen etwas her; und
nicht zuletzt fir die wiederbelebte Me-
thode persdnlicher ,,Exerzitien im Alltag*
(vgl. 306: ,Bin ich mir des Unterschieds
zwischen den vielen kleinen Hoffnungen
des tiglichen Lebens und der einen grol3en
Hoffnung meines Lebens bewufB3t?*).

Den Umschlag des Buches schmiickt das
Bild einer alten Christus-Tkone, die aus den
Wirren der russischen Oktoberrevolution
gerettet wurde (Spuren der Gewalt, Ein-
schiisse, sind erkennbar). Die Betrachtung
der Tkone leitet zu einer der zentralen Fra-
gen ignatianischer Exerzitien: Fiir wen
héltst du mich? Mit wem willst du dein Le-
ben gestalten? Der Vf. entldft nicht ohne
diese Frage. A. Batlogg SJ

Schneider, Michael: Das neue Leben.
Geistliche Erfahrung und Wegwei-

233
sung. Freiburg/Basel/Wien, Herder
1987. 279 S., kart.,, DM 24,80.

Das Buch darf als Hinfithrung zum geistli-
chen Leben aus dem Geist der ignatiani-
schen Exerzitien verstanden werden. Es
vermeidet jeden wissenschaftlichen Appa-
rat, zeigt aber durch viele (zu viele?) Text-
belege, daB es im Strom der christlichen
Tradition steht. Erstaunlich ist, dal3 seine
moderne Sprache nichts vom Gewicht der
groBen Vergangenheit mindert. Wer es
nachvollzieht - Priester, Laie, Ordens-
mann -, wird bald vor dem radikalen An-
spruch des Ignatius von Loyola stehen.
Der Aufbau ist organisch: ,,Das neue Le-
ben“, das christliche Menschenbild; ,.das
neue Gehen“, der Weg zur Entscheidung
und ins Leben; ,,das neue Bleiben*, die
Voliziige des christlichen Lebens (Beten,
Sakrament, Gemeinschaft, der Augen-
blick). Originell ist die Zusammenfassung
am SchluB (,Itinerarium“) mit knappen
Merksitzen und Hinweisen fiir das Leben.
Diese ,,Einfiilhrung ins geistliche Leben*
hilt den Vergleich mit manchen klassisch
gewordenen Arbeiten aus. Nur manchmal
schien mir das ,Ignatianische” uberstark
(und dann ist es nicht mehr ganz ,,ignatia-
nisch“); z. B.: Aus der ,,Nachfolge Christi“
wird der Rat gezogen, ,jedes Jahr einen
Fehler zu bekdmpfen“ (75); im Text selbst
(259 - lateinisch noch resignativer) bekennt
der Autor sein Versagen, desavouiert impli-
zitseinen Rat. DaB3 Schulddepressionen usw.
mit dem christlichen Milieu der Nach-
reformationszeit zu tun haben, miiite seit
Delumeau bekannt sein (gegen 28f). Auch
die ,Indifferenz* (131) sollte man seit
L. Zodrows Untersuchung , Prinzip und
Fundament*®. Eine ignatianische Kurzformel
fiir den Vollzug des geistlichen Lebens (In:
GuL 58 [1985] 175-191) anders beurteilen.
Das benediktinische ,,Gottsuchen* ist auf
keinen Fall dem ,,Gotterfahren* entgegen-
zustellen (170f). Ich wiirde auch die
»Zweite Bekehrung* nicht so absolut als
christliche Forderung aufstellen — es gibt
Entwicklungen bei Heiligen (z.B. Rupert
Mayer oder Therese von Lisieux: gegen
127), die kontinuierlich verliefen. Doch im
Gesamtzusammenhang ordnen sich auch
diese Unebenheiten e¢in in einen Entwurf
ignatianischer Spiritualitit, fiir den man
dem Autor danksagen muB3. J. Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Bours, Johannes: Wer es mit Gott zu
tun bekommt. Schritte geistlicher Ein-
iibung in biblische Gotteserfahrungen.
Freiburg/Basel/Wien, Herder 1987.
236 S., geb., DM 26,80.

Am 1. 2. 1988 verstarb Johannes Bours, der
ehemalige Spiritual des Priesterseminars in
Miinster. In seinem letzten Buch, Wer es
mit Gott zu tun bekommt, legt er 17 Medita-
tionen vor, in denen er zeigt, wie es alttesta-
mentlichen Menschen ergangen ist, als sie
Gott erfuhren. Sie stehen exemplarisch fiir
Gotteserfahrung zu allen Zeiten; denn nie
liegt es allein in der Hand des Menschen,
ob er es mit Gott zu tun bekommt, und
erst recht nicht die Art und Weise der Be-
gegnung. Aber Bours verallgemeinert wohl
zu Recht, daBl wer es mit Gott zu tun be-
kommt das Héren lernen muB wie Sa-
muel. Er steht wie Mose in einer Feuerzone
und wie Elischa im Feuer der Priifung. Er
muB mit Gott und mit sich selbst kiimpfen
wie Jakob. Er wird wie Abraham auf einen
Weg geschickt, wird zum Segen fiir andere
und muB zum Fiirsprecher werden. Wie
Hagar wird er von Gott im Elend gesehen.
Er wird von Gott in der Wiiste gestirkt wie
Elija. Wie Jeremia steht er in Gottes Ge-
denken. Er wird Freiheit erfahren wie Da-
niel. Er erfahrt wie Nehemia die Freude an
Gott als befreiende Kraft. Wie David darf
er nicht mehr seine Macht ziihlen und kann
es sein, dafl er vor Freude tanzt. Er wird
wie die Magd Naamans zum Glaubenszeu-
gen in der fremden Welt. Und er wird von
Gott in die Wiiste gefiihrt.

J. Bours versteht es meisterhaft, nicht bei
einer erzdhlerischen Ausmalung der jewei-
ligen Situation und ihres historischen Hin-
tergrundes stehenzubleiben, sondern darin
immer geniigend Ankniipfungspunkte und
Anfragen an unsere Zeit und den einzelnen
Menschen zu finden. So werden die Texte
und Gestalten des AT fiir den meditieren-
den Leser lebendig, und er kann sich ein
Stiick weit selbst darin entdecken. Das wird
nicht zuletzt durch die konkreten, personli-
chen Fragen erleichtert, die Bours am Ende
jedes Kapitels stellt. So wird fiir den einzel-
nen die Aktovalitit der meditierten Bibel-
stellen besonders deutlich. , Jeder hat in
sich eine Wahrheitsstimme, die Stimme sei-
nes Wesens, durch die Gott spricht. ... Was

234

tue ich, daB3 ich diese Stimme vernehmen
kann?“ (19) ,,Wo ging in meiner Geschichte
mit Gott ein Ri durch das Vertrauen zu
Gott?* (192) ,,Wie erlebe ich die Zusage
und den Auftrag Gottes: Du sollst ein Se-
gen sein? (204) So eignet sich dieses Buch,
das aus Exerzitien entstanden ist, sehr gut
als Meditationsanregung, als Hilfe, im eige-
nen Leben Gott zu finden. E. Meuser

Hengsbach, Friedhelm: Die sympa-
thische Gesellschaft. Eine politische
Auslegung des Evangeliums. Wiirz-
burg, Echter 1984. 150 S., brosch., DM
19,80.

Der Frankfurter Theologe und Wirtschafts-
wissenschaftler F. Hengsbach legt in die-
sem Bidndchen eine Serie von Predigten
vor, die in Essen, Frankfurt, Weilheim u. a.
im Laufe von mehr als zehn Jahren erarbei-
tet und gehalten wurde. Die Predigten sind
nach inhaltlichen Gesichtspunkten geord-
net: das Verhiltnis von Kirche und Welt,
von Religion und Politik - das Grundanlie-
gen des Buches (,Weltsinn®“, 9-20) —; die
Kirche im pluralistischen System (,,Kirche
unterwegs“, 27-44); Verstindnis und Wer-
tung von Arbeit (,,Arbeit an erster Stelle“,
51-72); Personenwiirde in der Spannung zu
anderen Interessen, dargestellt an den Pro-
blemfillen Todesstrafe, Gerechtigkeit, Frei-
zeitverhalten (73-86); Gleichheit und Un-
gleichheiten in der Demokratie - das un-
vermeidbare Minderheitenproblem in einer
Gesellschaft, die Macht auf Mehrheit baut
(vgl. 91), die Randstellung von Arbeitern,
Frauen, Jugendlichen (94-112) —; Partner-
schaftsprobleme -~ zwischen deutschen
Bundesbiirgern und auslindischen ,,Gast-
arbeitern“ (H. 4Bt es sich nicht nehmen,
diese Sprachregelung zu Grunde zu denken
[vgl. 119]), zwischen kirchlichen Hilfswer-
ken und Befreiungsbewegungen in der 3.
Welt (127-133) —; am Ende auch Friedens-
politik (133-149), die in den 80er Jahren
zum ersten Male zum Thema katholischer
Theologie in weitem Ausmall wurde.

H. ortet seine systematischen Uberlegun-
gen immer an konkreten Erfahrungen. Eine
Schligerei zwischen Anhidngern zweier
FuBballmannschaften und die abseits ste-
henden Passanten werden geschildert, um
zur Frage hinzufithren, ob sich die Kirche



Buchbesprechungen

auch in den Auseinandersetzungen der
Welt abseits zu halten hat. Solche einleiten-
den Wahrnehmungen bilden zugleich eine
Riickbindung der Sozialethik an die Indivi-
dualethik; Prozesse in kleinen, iiberschau-
baren Bereichen werden auf die politischen
GroB3probleme iibertragen. Nach einer Auf-
bereitung der Problemlage folgt dann im-
mer die Konfrontation mit dem Verhalten
und der Botschaft Jesu.

Fiir das theologische Selbstverstindnis
Hengsbachs sind die ersten beiden Ab-
schnitte (9—44) grundlegend. Privatheit, In-
nerlichkeit, Sakralitit und Jenseits sind ein-
ander entsprechende Begriffe, in denen er
die groBe Gefahr der Theologie ausge-
driickt sieht: ,,eine Absonderung der reli-
gidsen Dimension des Menschen von der
politisch-sozialen“ (21). Hengsbach setzt
sich dagegen - oft in polemischen Zuspit-
zungen - zur Wehr. Die direkte Verklam-
merung zwischen Politik und Religion sei
Hfiir die durchschnittliche Gemeinde eine
Zumutung* (7). Sicherlich wird aber dieses
Buch auch fiir den Leser eine Zumutung
sein, der die politisch-soziale Dimension
ohne Religion zu realisieren versucht. Der
standige Ausgriff auf Gestalt und Botschaft
Jesu wird ihn nicht beruhigen kénnen. Die
Predigt iiber die Gerechtigkeit Jesu (57-62),
ein Hohepunkt der Serie, ist eine Predigt
wider sogenannte Plausibilititen. Auch die
gesellschaftskritischen Analysen zum Ver-
hiltnis von Freizeit und Arbeit, zur Frauen-
problematik u.a. sind widerborstig und
passen schwer in eine der iiblichen Schub-
laden.

Oder vielleicht doch? Manche Unausge-
wogenheiten des Autors, von ihm gezielt
gewollt, waren zu ihrer Zeit neu und provo-
zierend; heute findet man sie nicht nur in
seiner Predigtsammlung. Manche Span-
nung gelingt es ihm zu halten: Zwischen
Gerechtigkeit (vgl. 73) und Gewaltlosigkeit
(vgl. 133), Befreiung von Angst (vgl. 73)
und Leidensfihigkeit (,,Sympathie®), Cari-
tas und Politik. Bei anderen Spannungs-
paaren (Tradition und Fortschritt, Amt und
Charisma, Kirche und Welt) scheint mir,
daB der Autor sich selber einiger theologi-
scher Perspektiven beraubt, die er braucht,
um beide Seiten zur vollen Geltung zu brin-
gen. K. Mertes SJ

235

Schneider, Michael: Aus den Quellen
der Wiiste. Die Bedeutung der frithen
Maénchsviter fiir eine Spiritualitdt
heute (KOINONIA - ORIENS 24).
Kéln, Luthe-Verlag 1987. 151 S, kart.,
DM 24,80.

Kritischer als Uta Ranke-Heinemann (Es-
sen 1964), aktueller als Karl Suso Franks
Untersuchung iiber die frithen Ménche
(Darmstadt 1975) gibt der Autor uns eine
reich belegte und gut lesbare Hinfithrung
zur Spiritualitdt der frithen christlichen
Monche in die Hand. Auf jeder Seite spiirt
man, daB3 - trotz wissenschaftlicher Griind-
lichkeit — keine verstaubte Historie, son-
dern gegenwirtiges Christentum zur Spra-
che kommt. Ein wichtiges SchluBkapitel
thematisiert diese ,,Modernitat“.

Die vielen ausgefiihrten ,,Apophtheg-
mata“, Monchs-Spriiche, schenken auch
dem nicht engagierten Leser ein echtes Le-
severgniigen und provozieren - in einer
Zeit der Sufi-Spriiche, chassidischen Weis-
heiten und Zen-Anekdoten - den Vergleich
der religiésen Uberlieferungen. Die Stich-
worte Wiiste, Stille, Askese konnen Ahn-
lichkeiten zeigen. Aber das schone Kapitel
iiber ,,Bete ohne UnterlaB!“ zeigt die christ-
liche (biblische!) Ausrichtung, die alle psy-
chosomatische Technik und psychologi-
sche Deuntung (vgl. die kritische Bemerkung
zu A. Griin, 137?%%) iibersteigt. Hier wird
man von der Quelle her iiber christliche
Meditation belehrt. Auch zum ,,Seelenfith-
rer” (vgl. 106-108 v.6.) und vielem anderen
lassen sich Gemeinsamkeiten und Unter-
schiede aufzeigen.

Verstindlich ist, daB im Uberschwang
der Begeisterung fiir dieses groe Zeugnis
christlichen Lebens einige Wellen etwas
iberborden. Von einer gewissen (manch-
mal recht deutlichen) , Weltflucht* wird
man die Wiistenmdnche kaum freisprechen
konnen, und wenn man Moénch = Christ
setzt, dann bedeutet das eher die Degradie-
rung der Nichtménche als Halbchristen als
eine Negierung der ,Trennung zwischen
Monchs- und Laienspiritualitidt® (22).

Aber gerade diese ,Einseitigkeit” christ-
licher Lebensgestaltung macht das Zeugnis
der alten Ménche so stark. Hier wurde eine
- bleibende und grundlegende — Seite des
Christentums durchgelebt und durchgebe-



Buchbesprechungen

tet. Und dahinein fithrt uns M. Schneider
mit dentlicher innerer Anteilnahme. Das
Buch hat seinen Wert in der sanberen Quel-
lenaufarbeitung, aber einen noch grofleren
Wert im Engagement des Schreibers — und
es enthilt mehr wahre ,,Meditation* als das
meiste, was einem Ublicher- und sentimen-
talerweise angeboten wird. J. Sudbrack SJ

Porete, Margareta: Der Spiegel der
einfachen Seelen. Wege der Frauen-
mystik. Aus dem Altfranzés. iibertr.
und mit einem Nachw. versehen von
Louise Gnidinger. Ziirich/Miinchen,
Artemis 1987. 279 S., Ln., DM 34—
Nikolaus von Kues: Vom Sehen Got-
tes. Ein Buch mystischer Betrachtung.
Aus dem Latein. iibertr. von Dietlind
u. Wilhelm Dupré. Mit einem Nachw.
von Alois M. Haas. Ziirich/Miinchen,
Artemis 1987. 175 S., Ln., DM 29,80.

Mit diesen beiden Ubersetzungen aus dem
Altfranzosischen und dem Lateinischen
wird die Reihe ,,Unbekanntes Christen-
tum* erdffnet, die der Ziiricher Germanist
und Eckhart-Forscher Alois M. Haas be-
treut.

1. Es war eine Sensation, als Romana
Guarnieri 1964 den altfranzésischen Text
des ,,Spiegels der einfachen Seelen“ verof-
fentlichte und ihn der Begine Margareta
Porete zuweisen konnte. Margareta steht in
der Reihe groBer Frauen wie Hadewijch
von Anvers und Beatrijs von Nazareth.
Ihre Schrift erregte Aufsehen; um 1284/85
wurde von anerkannten Theologen ihre
Rechtglanbigkeit bestitigt, in Valencien-
nes, wo Margareta lebte, 1300 als hiiretisch
verurteilt. Margareta aber verkiindete ihre
Lehren weiter und suchte Anerkennung bei
hervorragenden Persénlichkeiten. Es kam
zum Prozefl um 15 Sitze ihres ,,Spiegels®.
Man versuchte sie zur Abschwdrung zu be-
wegen. Am 30. Mai 1310 wurde sie in Paris
auf der Place de Gréve als riickfillige Ket-
zerin verbrannt. (Drei Tage vorher wurden
Mitglieder des Templerordens dem Flam-
mentod iibergeben.)

Die Ubersetzung folgt dem altfranzosi-
schen Original und - wo es nétig ist — einer
frilhen Ubertragung ins Lateinische. Sie ist
offensichtlich fiir den privaten (nichtwis-

236

senschaftlichen) Gebrauch gedacht und
deshalb mit Verstindnis- (nicht aber philo-
logischen) Anmerkungen versehen. Auch
die ,,Zeittafel“ (von Augustinus bis zur K-
nigin Margareta von Navarra [t 1549), die
den ,Spiegel“ kannte) hat keinen wissen-
schaftlichen Anspruch.

Die Bedeutung der Schrift liegt auch dar-
in, daB Meister Eckhart ,hochstwahr-
scheinlich vom Spiegel der einfachen See-
len Kenntnis bekommen hat“. Margareta
vertritt eine Lehre, die seiner Mystik iiber-
aps verwandt ist: eine ,reine Liebe“, die
jenseits aller Tugenden nur noch fiir Gott
da ist, so daB Gott alles in der Seele wirkt.
In Dialogform mit wechselnden Partnern
spricht die ,,Liebe“: ,Diese Seele tut kein
Werk mehr fiir Gott, noch auch fiir sich
oder ihre Nichsten. Aber Gott wirkt es,
wenn er will. Und wenn er nicht will, so
macht ihr das nichts aus: Sie bleibt immer-
fort im einen und selben Zustand.“ (109)

Fragen nach diesem ,reinen Zustand*
der Indifferenz durchziehen die Geschichte
der christlichen Spiritualitit von den friih-
christlichen Messalianern iiber die mittelal-
terlichen Briider und Schwestern vom
Freien Geist und den barocken Quietismus
bis zur Indizierung Joseph Wittigs in unse-
rem Jahrhundert. Meister Eckharts Beden-
tung besteht — wie die neueste Forschung
zeigt - nicht zuletzt darin, daB er den ent-
sprechenden Erfahrungen der vielen Non-
nen-Gemeinschaften eine orthodox giiltige
Form zu geben versuchte. Inwieweit seine
Mystik sich mit der Margaretas deckt oder
sie zu korrigieren versucht (vgl. die 2. Pre-
digt iiber Maria und Martha), wird die For-
schung kldren miissen.

Aber wie dem auch sei, der kirchenge-
schichtliche Skandal der Verbrennung ei-
ner grolen Frau bleibt bestehen.

2. Ans ganz anderer Sicht und doch in er-
staunlicher Ndhe zum ,Spiegel steht die
Schrift ,De visione Dei“ des Kardinals Ni-
kolaus, die in einer ilteren Ubersetzung
von 1967 (vgl. die neuere von H. Pfeiffer,
1985) vorgelegt wird. Prof. Haas zeigt im
Nachwort (125-171) ihre historische und
aktuelle Bedeutung. Hintergrund ist die
Frage, ob ,,Mystik“ jenseits aller , Erkennt-
nis“ in einer rein affektiven Liebe oder Er-
fahrung geschehe. Nikolaus, der gesteht,
daB} ,,er noch nicht verkostet hat, wie lieb



Buchbesprechungen

der Herr ist“ (145), zeigt einen anderen
Weg: den des ,,Zusammenfalls der Wider-
spriiche* (coincidentia oppositorum); Er-
fahrungen und Einsichten, die im Endli-
chen sich widersprechen, sind im Gottli-
chen eins. Dabei liebt der spatmittelalterli-
che Kardinal mathematische Beispiele;
z.B.: Im Unendlichen werden Kreis und
Gerade identisch. Es gibt also einen Auf-
und Uberstieg aus dem Erkenntnisbereich
in das Geheimnis Gottes, wie er in einem
Briefwechsel mit den Tegernseer Benedikti-
nern (und in Absetzung von der kartdusi-
schen Mystik des Vinzenz von Aggsbach
[bei Melk]) betont.

Begriffe und Einsichten also - schreibt
Prof. Haas (138f) - konnen ,,zu Grenzen
filhren, die alle Begrifflichkeit letztlich als
Nichtwissen entlarven. Dies aber ist eine
Erfahrung, die zur Weisheit fithrt, in der
alle affektiven und intellektualen Bestre-
bungen des Menschen sich vereinen. So ist
fir Cusanus alles Denken erfahrendes
Denken.“ Diese Einheit von Denken und
Erfahren im Uberstieg iiber sich selbst zur
Unendlichkeit Gottes ist die metaphysisch-
theologische Grundlage des Traktats vom
»Schaven Gottes“. Er ist (wohl deshalb)
eingekleidet in Gebet und findet seinen
Hohepunkt dort, wo die Identitdt des Men-
schen mit sich zur Begegnung wird mit
Gott: ,,Wenn ich so im Schweigen der Be-
trachtung verstumme, antwortest Du mir,
Herr, tief in meinem Herzen und sagst: Sei
du dein, und ich werde dein sein.” (35)

J. Sudbrack ST

Lorenz, Erika: Ins Dunkel geschrie-
ben. Johannes vom Kreuz - Briefe
geistlicher Fiihrung. Freiburg/Basel/
Wien, Herder 1987. 156 S., kart.,, DM
9,90.

Der Doctor mysticus gilt als ein schwerer,
dunkler Autor; es gibt sogar ,,christliche”
Interpreten, die ihn zum Monisten machen.
Doch wer seine Freundschaft mit Teresa
kennt, seine Bedeutung fiir die karmeliti-
sche Reform (mit dem Widerstand gegen
juristischen Rigorismus), seine zarte Poe-
sie, weil, daB das nicht stimmen kann.
Und da fithrt uns nun die Hamburger Ro-
manistin, die schon mit ihren Teresa-Bii-
chern wissenschaftliche Kompetenz und

237

menschliche Nihe zur spanischen Mystik
unter Beweis gestellt hat, zu einem ande-
ren, dem richtigen Johannes. Sie mul3 gar
nichts anderes tun, als die Briefe zu iiber-
setzen, in denen Johannes Menschen auf
dem Weg zu Gott fithrte. Jedem Brief fiigt
sie kenntnisreiche biographische Erlédute-
rungen zu und ordnet ihn so in die Lebens-
geschichte des Heiligen ein. Das Ergebnis
stellt uns einen iiberaus liebenswiirdigen,
sensiblen Menschen vor Augen, der - das
ist ja die Kraft der Mystik — ,,besessen* ist
von Gott, aber damit keineswegs seinen hu-
manen und klugen Umgang mit den Men-
schen iiber Bord wirft; im Gegenteil: Er
wird dadurch erst ganz und wirklich
menschlich.

Der Leser moge sich bitte nicht von der
Umschlagzeichnung abschrecken lassen;
sie scheint vom Verlag zu stammen und
entspricht keineswegs dem offenen Cha-
rakter des Buches und, wie Frau Prof. Lo-
renz in ihrer eingingigen Sprache darlegt,
der GréBe des Heiligen. Ein liebenswiirdi-
ges Buch iiber einen Heiligen, dem man
falschlicherweise diese Liebenswiirdigkeit
abgestritten hat. Und ein ernstes Buch fiir
jeden, der ein Leben mit Gott sucht.

J. Sudbrack SJ

Grof3, Werner-Egon: Du, o Gott, bist
das Alles. Die ,Regel der Vollkom-
menheit* des Kapuzinermystikers Be-
nedikt von Canfield, 1562-1610
(Schriften zur Kontemplation, Bd. 3).
Miinsterschwarzach, Vier-Tiirme-Ver-
lag 1987. 107 S., brosch., DM 12,80.

Die Geschichte der Mystik, der christlichen
Spiritualitit, wird in der deutschen Theolo-
gie sehr vernachldssigt. Das auf drei Binde
(I. u. I sind erschienen) berechnete engli-
sche Standardwerk ,,Christian Spirituality*
in der Reihe: ,,World Spirituality” fiihrt
diesen Mangel jedem vor Augen.

Um so dankbarer ist man fiir Arbeiten
wie die vorliegende, in denen ein im
deutschsprachigen Raum weithin unbe-
kannter, aber fiir die Geschichte iiberaus
wichtiger Autor dem Leser in die Hand ge-
geben wird. Der Kapuziner Benedikt von
Canfield steht mit seiner ,,Regel der Voll-
kommenheit* zwischen der deutschen und
spanischen (Teresa und Johannes) und der



Buchbesprechungen

groflen franzdsischen Mystik. Sein Mitbru-
der P. W.-E. GroB hat wichtige Partien mit
kenntnisreicher (manchmal zu ausfiihrii-
cher) Kommentierung in diesem kleinen
Bandchen sorgfiltig iibersetzt.

Uber das Historische hinaus ist die Hin-
fihrung Benedikts zur Mystik von bren-
nender Aktualitit. Deshalb stellt P. Grof3
die aus dem groBen Werk entnommenen
Texte des Mystikers in einen fortlaufenden
und weiterfithrenden Zusammenhang hin-
ein. Es geht um die Erfahrung, die der Titel
ausdriickt: ,,Gott ist Alles*, und die der an-
deren korrespondiert: ,,Und ich, der
Mensch, bin ,nichts*“; um Erfahrungen
also, die im ersten Band der Reihe ,Schrif-
ten zur Kontemplation® (Kontemplatives
Beten) recht buddhistisch geldst und im
zweiten mit Unkenntnis der inzwischen
weiter fortgeschrittenen Forschung an Eva-
grius Ponticus: Praktikos, Uber das Gebet
(vgl. G. Bunge, Bespr. in GuL 61 [1988] 70f)
dargestellt wurde.

GroB zeigt nun kenntnisreich die Christ-
lichkeit dieser Erfahrung bei Benedikt:
Denn die Schau auf die ,,Passion Christi®
ist ,,die Hohe und Erhabenheit aller Kon-
templation®.

Wiinschenswert wire es, nun auch das
ganze Werk des Kapuziners in deutscher
Ubersetzung in die Hand zu bekommen.

J. Sudbrack SJ

Ludewig, Hansgiinter: Gebet und Got-
teserfahrung bei Gerhard Tersteegen
(Arbeiten zur Geschichte des Pietis-
mus, Bd. 24). Géttingen, Vandenhoeck
& Ruprecht 1986. 359S., geb., DM
68,—.

In vieler Hinsicht ist diese - leider im
Druck verkiirzte - evangelisch-theologische
Dissertation vorbildlich. Methodisch ni-
hert sie sich langsam dem Herzen des evan-
gelischen Dichters und Erweckungspredi-
gers, der ohne Zweifel den Namen ,,Mysti-
ker verdient (geb. 1697 in Moers, gest.
1769 in Miihlheim; vgl. die Zeittafeln:
319-322). Der I.Teil behandelt das Au-
Bere: Geschichte, Arbeiten iiber ihn usw.,
und stellt dabei eine groBe Divergenz in
der Beurteilung (vom Pantheisten bis zum
Sentimentalen) fest. Nachdem der Kern-
punkt im Leben Tersteegens festgemacht

238

ist: Griilndonnerstag 1724, als er sich nach
einer Leidensbetrachtung ganz und gar
Gott ,,verschrieb“, kann Ludewig die
Grundfrage seines Buches prizisieren: Es
geht um ,Das Gewahrwerden der Gegen-
wart Gottes“, wozu ein kurzer historischer
Rickblick entworfen wird.

Im zentralen Teil der Analyse der Erfah-
rung Tersteegens geht Ludewig erst den
»Bildern“ und ,,Redeformen* nach und be-
nutzt dabei als Leitfaden Tersteegens be-

- kanntes Gedicht: ,,Gott ist gegenwirtig...“.

Diese vorsichtige, liebevolle und zugleich
grindliche Anniherung vermeidet den so
oft zu findenden Fehler, Metaphern fiir on-
tologische Wahrheit zu halten. So fiihrt Lu-
dewig bis zur Mitte: ,Der menschtiche
Geist als Heiligtum Gottes“. Das Folgende
ist nun eine nihere Bestimmung dieser
»Einwohnung Gottes“, dessen Geheimnis
man sich letztlich nicht mit der Begrifflich-
keit einer »Subjekt-Objekt-Beziehung*,
sondern nur der »Du-Erfahrung einer zwi-
schenmenschlichen Begegnung® (256) na-
hern darf. Besonders in diesen Ausfiithrun-
gen setzt sich Ludewig von Fehldeutungen
(existentialistischen: Bultmann, pantheisti-
schen oder sentimentalen) ab. Der Héhe-
punkt ist die Umschreibung der ,Teilhabe
an der gottlichen Natur”. Alles dies ist mit
vielen Zitaten aus den Werken Tersteegens
belegt.

Das SchluBkapitel macht ein anderes
Anliegen Ludewigs deutlich: Was ist My-
stik? Hier greift er die Bestimmung A. Ma-
gers auf, der auf Theorien verzichtet und
sich auf die Zeugnisse stiitzt: ,, Das Wesen
der Mystik (kann) nicht die ,Beschauung,
sondern... nur die Liebe sein.“ (315) Hier
und in weiteren Ziigen treffen sich Teresa
von Avila und Tersteegen.

Das Buch ist noch von einem weiteren,
vorbildlich durchgefithrten Anliegen be-
seelt, nimlich von der Auseinandersetzung
mit der eigenen evangelischen Tradition:
Ob sie nicht durch eine strifliche MiBach-
tung oder gar Ablehnung und Verketzerung
des ,,Mystischen“ zur heutigen Polarisation
zwischen bedenkenloser Integration und
leidenschaftlicher Abwehr von 6stlichen
und anderen meditativ-mystischen Metho-
den beigetragen hat?

Allerdings ieidet auch Ludewigs Arbeit —
trotz intensiven Bemithens — selbst noch



Buchbesprechungen

unter der Mystik-Fremdheit seiner theolo-
gischen Tradition. So wird z.B. beim Ein-
treten ins Zentralthema der Gegenwart
Gottes Augustinus zitiert: ,,Gott innerlicher
als mein Innerstes“ — Augustinus aber fihrt
fort: ,,...und hoher als mein Hochstes.”
Seine lateinische Klarheit ist reifer als die
Gemiitstiefe Tersteegens. Ebendort wird
eine Stellungnahme Przywaras zur evange-
lischen ,,Engfithrung” als eine ,,abenteuer-
liche Position* zitiert, was aber dann wie-
der abgeschwicht wird: Es sei nur eine
,Karikatur der konfessionellen Positionen
jener Zeit* (implizit kritisiert Ludewig
noch schirfer). Im gleichen Zusammen-
hang meint Ludewig, dall der Terminus
,Grund“ in der lateinischen Tradition
fehle, zitiert aber das augustinische ,,abdi-
tum mentis“ falsch als ,,additum*. Ob die-
ses ,,Verborgene* des Geistes nicht genau
das deutsche Wort ,,Grund* aussagt?
Doch das sind (nicht selten zu findende)
Liicken, die in der fehlenden evangelischen
Tradition griinden und die Ludewig fleilig
auszufiillen sucht. Und dadurch macht
seine auch angenehm zu lesende Arbeit ei-
nen 6kumenischen Briickenschlag, der sta-
biler und weiter ist als das meiste dogmati-
sche Reden. J. Sudbrack SJ

Ruhbach, Gerhard: Theologie und Spi-
ritualitat. Beitrage zur Gestaltwerdung
des christlichen Glaubens. Gottingen,
Vandenhoeck & Ruprecht 1987.
268 S., kart., DM 34,-.

Neben dem Erlanger praktischen Theolo-
gen Manfred Seitz (vgl. Erneuerung der Ge-
meinde, Gemeindeaufbau und Spiritualitdr,
1985) bemiiht sich besonders der Bielefel-
der Kirchengeschichtler Ruhbach, eine
Briicke zwischen Theologie und Frommig-
keit zu schlagen. Die vorliegende Aufsatz-
sammlung (1968-1985) zeichnet sich durch
drei Ziige aus: eine iiberaus klare Darstel-
lung, die immer wieder zu stichpunktarti-
gen Zusammenfassungen fiihrt; eine recht
deutlich evangelisch-lutherische Spirituali-
tit, die sich z.B. im Aufsatz itber die
Abendmahlsfrommigkeit zeigt (die ,Rela-
tionskategorie“ mit ,,Communio* wird ge-
geniiber Substanzkategorie [,,adoratio“] be-
tont); drittens tritt — starker als bei Seitz,
der pastoraltheologisch argumentiert -

239

kenntnisreich und in Praxis wurzelnd der
personliche, spirituell-fromme Volizug des
Christentums ins Blickfeld.

Ein erster Teil beschiftigt sich mit der
theologischen Fundamentierung, wobei
Stichworte wichtig werden wie: ,,Unbeha-
gen“ wegen fehlender Frommigkeitsrefle-
xion, Ordnung und Regel, biblische Charis-
men und charismatische Erneuerung (ohne
Berithrungsingste), ~ Abendmahl. Der
zweite Teil kreist um Meditation, Mystik,
Gebet, wobei die Rolle der Heiligen Schrift
fir die Meditation hervorgehoben wird.
Ein dritter Teil geht direkt in den Vollzug
und hat - auffilligerweise, aber wohl ty-
pisch fiir die evangelische Spiritualitit -
Themen wie Vergebung der Siinden, Umge-
hen mit Krisen, mit Leiden, Glauben, Ster-
benlernen zum Inhalt.

Von einer katholisch-kirchlichen From-
migkeit erheben sich nirgendwo Proteste,
manchmal Fragen und Bitten um genauere
Darlegung, aber eigentlich immer Dank-
barkeit fiir die groBe Gemeinsamkeit und
oftmals auch Erstaunen iiber Ziige eines
gelebten Christentums, das uns wichtiger
als bisher sein miifite.

Die Grundfrage Ruhbachs, ob nicht
,eine engere Beziehung von wissenschaftli-
cher Theologie auf Vollziige des Glaubens
im Leben, also auf Frommigkeit hin, ins
Auge gefaBt“ (18) werden miisse, darf auf-
grund dieses vornehmen Buches erweitert
werden zur Frage, ob nicht genau hier die
Arbeit fiir die Okumene der Christen ihr ei-
gentliches Feld haben miisse.

J. Sudbrack SJ

Ben-Chorin,  Schalom: Als  Gott
schwieg. Ein jiidisches Credo. Mainz,
Matthias-Griinewald-Verlag 1986.
95 S., Pp., DM 14,80.

Das vorliegende Biichlein wendet sich an
Juden und Christen gleichermallen, inso-
fern sie sich beide der Frage aussetzen wol-
len: ,Ko6nnen wir nach Auschwitz noch
glauben?“ (21) Die darin zusammengefaB-
ten Beitrige mochten besonders die Gene-
ration erreichen, die das NS-Regime nicht
mehr erlebte und fiir die das Geschehen in
seiner Schrecklichkeit nicht mehr erkennbar
ist. Ausgehend von der Unvergleichbarkeit
des Holocaust stellt der bekannte jiidische



Buchbesprechungen

Schriftsteller und Religionswissenschaftler
Ben-Chorin die uralte Frage nach dem
Sinn des Leides, besonders von Unschuldi-
gen, neu. In Anlehnung an M. Buber philo-
sophiert er nicht iiber das Problem der
Theodizee, sondern spricht aus seiner eige-
nen Existenzerfahrung heraus. Als Jude ist
er von der Sinnhaftigkeit der menschlichen
Existenz fraglos iiberzeugt. So mufi auch
das Leiden, das dem Menschen wesenhaft
angehort, einen erkennbaren Sinn haben.

Auf drei verschiedene Weisen leidet der
Mensch im Alten Testament: als Priifung,
als Strafe und als Sithne des Gerechten.
Fesselnd stellt Ben-Chorin am Beispiel
Ijobs, seinen Reaktionen auf die ,,direkt
von Gott, ohne menschliche Vermittlung,
gesandte Priifung (30) dar, wie der jiidi-
sche Mensch auch im gré8ten Leid am Da-
sein Gottes, des lebendigen Gegeniibers,
des Partners, nicht zweifelt. Dieser klare,
aber auch sehr emotional gefithrte Dialog
entfaltet sein unantastbares Gefithl der
“Gott-Umfangenheit (39) und das Wissen
darum, daB es Gott ist, der ihm die Leiden
schickt. Dies uunterscheidet Ijob vom heuti-
gen Menschen. ,,Zum heutigen Ijob aber
drang oft nur noch das eiserne Schweigen
aus einem sich ihm erbarmungs- und ant-
wortlos verschlieBenden Himmel.“ (41)

Da sich jeder Jude in die Bundes- und
Schicksalsgemeinschaft des eigenen Volkes
eingefiigt weil, behandelt Ben-Chorin die
Frage nach dem Leid nicht nur im indivi-
duellen Rahmen, sondern auch im kollekti-
ven. In der Darstellung des Knechts Gottes
im Deuterojesaja als das groBe Vorbild des
stellvertretenden Siihneleidenden offnet er
die eng christologische Deutung des Got-
tesknechts hin zur jiidischen kollektiven In-
terpretation. Durch seine gesamte Ge-
schichte hindurch erkannte das Volk Israel
in der Gestalt des Gottesknechts seine ei-
gene Passion wieder. Dieser Abschnitt zeigt
ein etwas einseitiges und enges Verstindnis
des Christentums, das das Leiden des Got-
tesknechtes allein auf die einmalige Er-
scheinung Jesu  Christi  beschrankt.
Zweifelsohne bezeugt aber auch jeder gldu-
bige Christ im Mit-leiden das Erbarmen
Gottes und nimmt darin am Erlésungswir-
ken Gottes teil.

Versohnend zwischen Juden und Chri-
sten wirken die Glaubenden beider Reli-

240

gionsgemeinschaften selber, indem sie von
neuem nach Wegen suchen, dem ,,anreden-
den® Gott (86) zu lauschen und ihn im eige-
nen Gebet zu erreichen. Trost fiir den un-
sagbar tief erlittenen Schmerz kann dem
einzelnen durch die Auferstehung des Vol-
kes Israel zuteil werden. Als Zeuge der Er-
richtung des Staates Israel und der Heim-
kehr der ,lebendigen Leichname des Re-
stes der Bewahrung aus den Vernichtungs-
lagern“ (80) schlieBt Ben-Chorin sein
Credo mit den Worten: ,Ich habe den
Trost Jerusalems erleben diirfen, aber als
VerheiBung und Verpflichtung. Die Erfiil-
lung steht noch aus; sie ist die Sache Got-

tes und die Aufgabe des Menschen.“ (94)
Trotz mancher inhaltlicher Wiederholun-
gen fesselt das Biichlein den Leser durch
zahlreiche personliche Bekenntnisse, lyri-
sche Zeugnisse jiidischer Dicher wie P. Ce-
lan und N. Sachs und die lebendige, ein-
driickliche Sprache, in deren FluB eine
Vielzahl alttestamentlicher Zitate eingebet-
tet werden. Der Leser wird so, nicht zuletzt
durch das Betroffenheit auslésende Um-
schlagbild von 'W. Habdank, behutsam in
das jiidische Volksempfinden eingefiihrt.
Der Zugang zu einem jiidisch-christlichen
Dialog wird dadurch wesentlich erleichtert.
J. Schreiner

Martini, Carlo M.: Es ist der Herr.
Christus begegnen. Freiburg/Basel/
Wien, Herder 1988. 96 S., kart., DM
11,50.

Wie in seinen anderen Biichern gelingt es
dem Bischof von Mailand auch in diesem
schmalen Biichlein, dem Leser das Evange-
lium nahezubringen. Die fiinf geistlichen
Betrachtungen zum 21. Kapitel des Johan-
nesevangeliums legte er urspriinglich wih-
rend eines Exerzitienkurses fitr Theologie-
studenten vor. Die Fragen und Impulse
helfen jedoch jedem, seine eigene Begeg-
nungs- und Beziehungsgeschichte mit Chri-
stus zu intensivieren. Das persénliche En-
gagement von Kardinal Martini, sein exe-
getisches Wissen, sein philosophisches und
geistliches Interesse bilden den Hinter-
grund dafur, daB seine Zuhdrer im Gebet
leichter den Willen Gottes erkennen kén-
nen, der es ja besser mit ihnen meint als sie
es mit sich selbst. Um Wahrnehmung der
eigenen Berufung geht es. P. Imhof ST





