Konkrete Mystik

Die historische Wirklichkeit Jesu als heilsgeschichtliche Quelle

Harvey D. Egan, Santa Clara/USA

Anders als bei Meister Eckharts Mystik der oft so genannten ,,seinshaf-
ten* Einung, die zur Vernachlissigung der Heilsgeschichte neigt, bleibt
die inkarnatorische, sakramentale Mystik des hl. Ignatius von Loyola
auf Jesu Leben, Tod und Auferstehung bezogen. Bald nach seiner Be-
kehrung pilgerte er ins Heilige Land, um dort zu leben, zu leiden und zu
dienen, wo Jesus Christus selbst gelebt, gelitten und gedient hatte. Seine
auf Person und Menschheit Jesu gerichtete Mystik war so buchstabenge-
treu, daB er gleich zweimal — mit groBem personlichen Risiko — den Ol-
berg besuchte; er wollte GewiBheit dariiber erhalten, ,,an welcher Stelle
der rechte FuBabdruck und wo der linke war*!, als Jesus in den Himmel
aufgenommen wurde.

Auch nachdem Ignatius gezwungen worden war, in Rom sein Heiliges
Land zu sehen, vergaB er niemals, was dies fir ihn bedeutete: Christus
in seinem irdischen Leben nahe zu sein. ,,Er erlebt die Gefihrtenschaft
mit Christus in seiner geschichtlichen Wirklichkeit... Stets wird er der
,Pilger* sein, selbst wenn ihn in Rom die Pflichten des Generals in ein
kleines Zimmer einschlieBen werden. Alle ,StraBen der Welt® werden fiir
thn zum Nachbild der StraBle von Jerusalem.*?

Seine Geistlichen Ubungen bestehen fast zur Ginze aus Meditationen
und Betrachtungen des ,,menschgewordenen ewigen Wortes*, das ,.fiir
mich Mensch geworden ist, damit ich ihn mehr liebe und ithm nach-
folge“?. Der Exerzitand soll sich den Ort vorstellen, an dem das mensch-
gewordene ewige Wort lebte, unseretwegen litt, starb und auferstand,
und diese Worte ,,wie wenn ich mich gegenwirtig finde** betrachten. In
diesem Sinn kann man auch bei Ignatius wie bei Meister Eckhart von ei-
ner ,,Gottesgeburt in der Seele* sprechen.

' Ignatius von Loyota, Der Bericht des Pilgers. Ubers. u. erl. von Burkhart Schneider. Frei-
burg 51986, Nr. 47.

2 André Ravier, Ignatius von Loyola griindet die Gesellschaft Jesu. Wiirzburg 1982, 461f.
3 Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen und eriduternde Texte. Ubers. u. erl. von Peter
Knauer. Graz 21983, Nr. 104.

4 Ebd. Nr. 114.



Rogelio Garcia-Mateo 242

Typisch ist in diesem Sinn die Bemerkung des Ignatius, daB er es als
besondere Gnade ansihe, mit Christus dem Herrn und Maria blutsver-
wandt zu sein®. In einer Zeit, da die Juden in Spanien gezwungen wur-
den, zum Christentum iiberzutreten oder das Land zu verlassen, muflte
ein solches Bekenntnis zur historischen Wirklichkeit Jesu aufhorchen
lassen.

5 Vgl. MHSJ, Fontes Narrativi, 11 476.

Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung

Die Bedeutung der Jugendzeit fiir seine Spiritualitit

Rogelio Garcia-Mateo, Miinchen

Das von der Aufklirung verbreitete Bild vom ,finsteren Mittelalter
wurde durch Arbeiten aus jiingerer Zeit iiber mittelalterliche Themen:
geschichtliche Ereignisse und Gestalten lidngst korrigiert. Das hat zu ei-
ner betrachtlichen Aufwertung jener geschichtlichen Epoche gefiihrt. So
meint etwa Umberto Eco, ,,daB die Probleme des modernen Europa, wie
wir sie heute kennen, im Mittelalter entstanden sind, von der kommuna-
len Demokratie bis zum Bankwesen, von den Stiddten bis zu den Natio-
nalstaaten, von den neuen Technologien bis zu den Revolutionen der
Armen. Das Mittelalter ist unsere Kindheit, zu der wir immer wieder zu-
riickkehren miissen, um unsere Anamnese zu machen.*!

Wie fruchtbar eine solche Riickbesinnung sein kann, hat U. Eco mit
seinem Roman Der Name der Rose bewiesen. Wenn schon gesagt
wurde: ,,Sage einer, das 14. Jahrhundert sei nicht hochaktuell!*?, so
diirfte das noch viel mehr von einer detaillierten Erforschung jener Gei-
steswissenschaften gelten, deren Erfahrungsbereiche gerade im Mittel-
alter eine ihrer reichsten Entfaltungen erlebt haben, ndmlich von der
christlichen Spiritualitit, speziell von der Mystik. Hierher gehort auch
die Gestalt des Ignatius von Loyola (1491-1556), deren Quellgriinde erst

! Umberto Eco, Nachschrift zum , Namen der Rose“. Miinchen 1986, 85f.
2 Zit. nach T. Meisner, Annales vespertinae Monacenses. In: U. Eco, Der Name der Rose.
Miinchen 21986, 1.





