Rogelio Garcia-Mateo 242

Typisch ist in diesem Sinn die Bemerkung des Ignatius, daB er es als
besondere Gnade ansihe, mit Christus dem Herrn und Maria blutsver-
wandt zu sein®. In einer Zeit, da die Juden in Spanien gezwungen wur-
den, zum Christentum iiberzutreten oder das Land zu verlassen, muflte
ein solches Bekenntnis zur historischen Wirklichkeit Jesu aufhorchen
lassen.

5 Vgl. MHSJ, Fontes Narrativi, 11 476.

Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung

Die Bedeutung der Jugendzeit fiir seine Spiritualitit

Rogelio Garcia-Mateo, Miinchen

Das von der Aufklirung verbreitete Bild vom ,finsteren Mittelalter
wurde durch Arbeiten aus jiingerer Zeit iiber mittelalterliche Themen:
geschichtliche Ereignisse und Gestalten lidngst korrigiert. Das hat zu ei-
ner betrachtlichen Aufwertung jener geschichtlichen Epoche gefiihrt. So
meint etwa Umberto Eco, ,,daB die Probleme des modernen Europa, wie
wir sie heute kennen, im Mittelalter entstanden sind, von der kommuna-
len Demokratie bis zum Bankwesen, von den Stiddten bis zu den Natio-
nalstaaten, von den neuen Technologien bis zu den Revolutionen der
Armen. Das Mittelalter ist unsere Kindheit, zu der wir immer wieder zu-
riickkehren miissen, um unsere Anamnese zu machen.*!

Wie fruchtbar eine solche Riickbesinnung sein kann, hat U. Eco mit
seinem Roman Der Name der Rose bewiesen. Wenn schon gesagt
wurde: ,,Sage einer, das 14. Jahrhundert sei nicht hochaktuell!*?, so
diirfte das noch viel mehr von einer detaillierten Erforschung jener Gei-
steswissenschaften gelten, deren Erfahrungsbereiche gerade im Mittel-
alter eine ihrer reichsten Entfaltungen erlebt haben, ndmlich von der
christlichen Spiritualitit, speziell von der Mystik. Hierher gehort auch
die Gestalt des Ignatius von Loyola (1491-1556), deren Quellgriinde erst

! Umberto Eco, Nachschrift zum , Namen der Rose“. Miinchen 1986, 85f.
2 Zit. nach T. Meisner, Annales vespertinae Monacenses. In: U. Eco, Der Name der Rose.
Miinchen 21986, 1.



Ignatius’ Jugendzeit 243

heute ganz entdeckt werden. Steht sie doch an der Schwelle zwischen
Mittelalter und Neuzeit und kann infolgedessen ohne das Ineinander
der beiden kulturellen Welten kaum verstanden werden. Genau darin
aber liegt ein Mangel der bisherigen Ignatiusforschung: Seine Person
und sein Werk wurden fast ausschlieBlich aus dem engen Kreis der er-
sten Gefihrten und Mitarbeiter des schon gereiften Ordensstifters be-
handelt. Das gesellschaftliche und geistesgeschichtliche Umfeld des jun-
gen Iiigo (so sein Taufname) — etwa vom 12. bis zu seinem 26. Lebens-
jahr und die vier folgenden Jahre bis zu seiner Verwundung - wurde so
gut wie nicht behandelt’. Wenn man bedenkt, wie entscheidend diese
Jahre fir die Entwicklung und Priagung eines Menschen sind, dann ver-
steht sich von selbst, welche Bedeutung einer Untersuchung dieser
Phase zum Verstindnis ignatianischer Spiritualitidt zuzumessen ist.

Wollte Ignatius iiber seine Jugend nichts erzdhlen?

Bei der Erforschung dieses Lebensabschnittes stot man auf eine erste
Schwierigkeit: das Fehlen von direkten historischen Quellen. Der Be-
richt des Pilgers, so der deutsche Titel der einzigen uns vorliegenden Le-
benserinnerungen des Heiligen, enthilt lediglich kleine Anspielungen
auf dessen Jugendzeit. Er beginnt mit der Riickschau auf das friihere Le-
ben vom Krankenlager des Verwundeten aus: ,,Bis zum Alter von sechs-
undzwanzig Jahren war er den Eitelkeiten der Welt ergeben.*¢ Wollte
Ignatius iiber seine Jugend- und Ausbildungszeit sonst nichts erzihlen,
wie oft vermutet wurde? Eine aufmerksame Lektiire der Vorworte zum
Pilgerbericht von Jeronimo Nadal, einem der engsten Mitarbeiter des
Ordensgenerals Ignatius, und von Luis Gongalves da Cimara, dem der
Heilige seine biographischen Mitteilungen diktiert hat, stellt etwas ande-
res fest. Bei J. Nadal heiBt es: ,,Ich wuBlte nun, daB3 die heiligen Viter
und Stifter von Ménchsorden ihren Nachfahren nach Art eines letzten
Vermichtnisses jene Weisungen hinterlassen hatten, die ihnen fur ihr
Streben nach Vollkommenheit behilflich sein sollten. Daher suchte ich

3 Auf dhnliche Mingel hat bereits H. Wolter hingewiesen, vgl. seinen Artikel Elemente der
Kreuzzugsfrommigkeit in der Spiritualitit des heiligen Ignatius. In: Ignatius von Loyola.
Seine geistliche Gestalt und sein Vermdchinis (1556-1956). Hg. Friedrich Wulf. Wiirzburg
1956, 111-150, bes. 114f. — Zur Literatur iiber die Jugendzeit des Ignatius vgl. Laszlé Pol-
gar, Bibliographie sur Ihistoire de la compagnie de Jésus (1901-1980): Rom 1981, 129-132,
dazu weitere Lieferungen bis 1986. )

+Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Ubers. und erl. von Burkhart Schneider.
Freiburg 51986, 41 (im folgenden zitiert nach den Nummern, hier Nr. 1).



Rogelio Garcia-Mateo 244

nach einer guten Gelegenheit, den Vater Ignatius um eben das gleiche
zu bitten.”> J. Nadal dachte offensichtlich an eine Art Exempelbiogra-
phie, an eine Vita, vergleichbar der anderer bekannter Ordensstifter.
Folglich bat er Ignatius zu berichten, ,,auf welche Weise Gott ihn vom
Anfang seiner Bekehrung an gefiihrt habe, damit dann dieser Bericht
uns als Vermichtnis und viterliche Unterweisung niitzlich sein kénne“¢

Ignatius, der erst nach langem Zureden und vor allem, nachdem er
»eine grofle Andacht und Hinneigung verspiirt“’ hatte, auf diese Bitte
eingegangen ist, begniigte sich aber nicht mit einem Bericht, der mit der
»Bekehrung“ beginnt. Nach L. Gongalves da Camara ging es ihm viel-
mehr ganz allgemein um die Darstellung dessen, ,,was alles in seiner
Seele bis heute vor sich gegangen sei“. Als es schlieBlich soweit war,
heiBt es: ,rief mich der Vater und begann, sein Leben und seine Jugend-
streiche offen und deutlich mit allen ihren Einzelheiten zu erzihlen*s

Von diesem Uberblick iiber sein ganzes Leben ist aber im Bericht des -
Pilgers, dessen Original uns leider nicht erhalten ist, kaum etwas zu er-
fahren. Allem Anschein nach fehlt dieser erste Teil iiber Ignatius’ Kind-
heit und Jugend. Verlorengegangen? Vernichtet? Diese Fragen stehen
offen, wenn auch die Tatsache, daB der dritte Ordensgeneral Franz
Borja (1565-1572) die Verbreitung und Veroffentlichung dieser Lebens-
erinnerungen verboten und statt dessen die Vita Sancti Ignatii von Pe-
dro Ribadeneira als offizielle Biographie angeordnet hat®, eher fiir die
letzte Annahme spricht. Erst 1904 wurde das einzige noch vorhandene
Stiick in der Quellensammlung der Monumenta Historica herausgege-
ben. Allerdings hatten die Bollandisten bereits 1731 die lateinische Fas-
sung verdffentlicht, die jedoch kaum Verbreitung fand.

Wihrend man friher in der Hagiographie eher die fromme Uber-
zeichnung schitzte, beeindruckt uns heute mehr die Ehrlichkeit eines
Mannes, der iber sich selbst so offen und ohne Beschénigung gespro-
chen hat, daf die Leitung des von ihm gegriindeten Ordens (auf jeden
Fall Franz Borja) die Veroffentlichung als fiir nicht opportun ansah.
Was Ignatius von seinen Jugendjahren ausgesagt hat — ,,deutlich mit al-
len ihren Einzelheiten*“!? -, das entspricht im ganzen dem, was seine Be-

’ Vorwort J. Nadal, Nr. 2.

¢ Ebd.

7 Vorwort L. Gongalves da Camara, Nr. 1.

8 Ebd. Nr. 2.

° Wortlich lautete die Anordnung Borjas an Ribadeneira so: ,,...y es que reccojan lo que
scriui6 el P. Luis Gongalez ... y no permitan que se lea ... pues, siendo cosa imperfecta, no
conuiene que estorue 6 desminuya la fee lo que mas cumplidamente se scriue.“ (MHSJ,
Epistolae P. Hieronymi Nadal, 111 490; vgl. weiter ebd. 365, 402, 505, 540)

1 Vorwort L. Gongalves da Camara, Nr. 2.



Ignatius’ Jugendzeit 245

kannten spiter summarisch und etwas verschimt so ausgedrickt haben:
Obwohl er ,dem Glauben zugetan geblieben sei, habe er nicht nach ihm
gelebt noch sich vor Siinden gehiitet, vor allem durch seine Mutwillig-
keit im Spiel, durch Frauengeschichten und Raufhindel, auch mit Waf-
fen. Dabei habe er aber auch viele natiirliche Tugenden zu erkennen ge-
geben. !

DaB Ignatius bei allen ,,Eitelkeiten der Welt®, wie er seine Jugendsiin-
den bezeichnete, als SproB einer adligen Familie im heranwachsenden
Alter dennoch eine nicht geringe Bildung erhielt, die fiir sein spédteres
Leben, vor allem auch fiir seine religidse Geistesart, fiir seine ,,Spiritua-
litdt“, wie man sagt, von groBer Bedeutung werden sollte, wollen wir im
folgenden aufzuzeigen versuchen.

Der junge Ifigo und seine Umwelt - Kastilien 1504-1517

Angesicht des schwierigen Befundes der direkten historischen Quellen
wenden wir uns zunichst dem gesellschaftlichen und kulturellen Um-
feld zu, in dem Ignatius aufwuchs. Hilfreich ist dazu das Werk des spa-
nischen Historikers Luis Fernandez Martin: Los afos juveniles de Inigo
de Loyola. Su formacion en Castilla'?. Durch die Aufarbeitung neuen Ar-
chivmaterials ist es dem Autor gelungen, die Familie und das Haus, in
dem Ignatius aufwuchs, detailgetreu zu beschreiben. Seine Ergebnisse
bestidtigen und erweitern die bisher vorliegenden Studien'* um neue
Aspekte. Auf diese Weise erhilt man einen direkten Einblick in die so-
ziokulturellen Verhiltnisse, die als Rahmenbedingungen fiir die erste
und entscheidende Sozialisationsphase im Leben des baskischen Heili-
gen von groBer Bedeutung waren.

Ifiigo war das dreizehnte und letzte Kind einer der baskischen Adels-
familien, der Oraz y Loyola, deren SchloB in der Gegend von Azpéitia
(San Sebastian) lag. Seine Mutter starb kurz nach seiner Geburt (1491)",
der Vater, als Ifigo etwa 13 Jahre alt war. Kurz zuvor hatte man den
Knaben der Familie eines weitldufigen Verwandten anvertraut. Bereits
dieser geographische Wechsel, fort von der Landschaft seiner Heimat

" MHSJ, Fontes Narrativi, I 154.

12 Valladolid 1981. Vgl. die Rezension dieses Buches in: GuL 61 (1988) 73.

13 Hier sind zu erwihnen besonders: P. Leturia, El gentilhombre Iriigo Lopez de Loyola en
su patria y en su siglo (1938). Barcelona 21949; Céandido de Dalmases, El Padre Maestro
Ignatio. Madrid 1980 (dt. Ubersetzung: Parer Magister Ignatius. Zur Biographie des hl. Ig-
natius von Loyola. Leipzig 1985).

14 Es besteht keine vollige Sicherheit {iber das genaue Geburtsdatum des Ignatius; man hat
sich aber auf dieses Jahr geeinigt.



Rogelio Garcia-Mateo 246

mit ihren griinen, tiefeingeschnittenen Télern, den hohen Bergen und
dichten Wildern, hinein in die weite, kahle und rauhe Hochebene Kasti-
liens, deutet eine gewichtige Anderung in der Lebensgeschichte Inigos
an. Fortan erfihrt er eine hofische Erziehung, iiberwacht von Don Juan
Velasquez de Cuéllar, dem GroBschatzmeister des Konigreiches Kasti-
lien (vergleichbar mit dem Amt eines heutigen Finanzministers). Don
Juan war zugleich Gouverneur der kdniglichen Residenz und Burg zu
Arévalo (bei Avila), Mitglied des Konigsrates und nicht zuletzt Vertrau-
ensmann des Konigspaares Isabella von Kastilien und Ferdinand von
Aragon (nach einem Privileg des Papstes die ,,katholischen Konige* ge-
nannt). Juans Frau Dofia Maria de Velasco unterhielt als Hofdame enge
Kontakte zur Konigin, besonders zu Germana de Foix, der zweiten Frau
Ferdinands. Die meisten ihrer S¢hne lebten als Pagen am Konigshof.
Historiker haben Don Juan als klug, fromm, freigebig und als gerechten,
fiirsorglichen Regenten der ihm unterstellten Gebiete geschildert!s. Da
ihn seine Amter an den Hof banden, dieser aber regional wechselte, wa-
ren der GroBschatzmeister und seine Familie hidufig auf Reisen quer
_durch Kastilien: Gelegenheit fiir Ifigo, nicht nur Arévalo, sondern auch
Valladolid, Avila, Segovia, Medina del Campo, mithin ganz Kastilien
kennenzulernen.

Wenn Iiigo in dieser Familie aufgewachsen ist, gemeinsam unterrich-
tet wurde mit den iibrigen SproBlingen des GroBschatzmeisters, dann
kann er vor seiner Bekehrung und mystischen Erleuchtung keineswegs
nur ein Mann von ,,sehr bescheidener Vorbildung* gewesen sein!é. Er
hat keine akademische, wohl aber eine hofisch-ritterliche Bildung erhal-
ten. Und sicher dienten ihm Don Juan und andere Persénlichkeiten am
Hof als Vorbilder, die fiir seinen ReifungsprozeB nicht unerheblich ge-
wesen sein moégen.

Zweifelsohne hatte der junge Baske die mehr oder weniger typische
Karriere eines Hoflings eingeschlagen. Fiir gewohnlich begann sie mit
dem Dienst als Page. So verrichtete auch Iiigo die Arbeiten eines ge-
wohnlichen Dieners. Er begleitete seine Gebieter auf Reisen und Jag-
den, auf Besuchen und Spazierritten; er diente bei der Tafel und versah
das Amt des Mundschenks. Fiir diesen Dienst erhielt der Page eine héfi-
sche Ausbildung, deren Mitte der ritterliche Gottes- und Minnedienst
war. Demnach wurden Iiligo - trotz aller Ritualisierung — Elemente des
Glaubenslebens vermittelt, die in ihm die Verehrung des Heiligen und

5 Vgl. P. de Sandoval, Historia de vida y hechos del emperador Carlos V. Bd. 2. Madrid
1955/56, cap. 2.

' Vgl. Hugo Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frommig-
keit. Graz 1947, 52.



Ignatius’ Jugendzeit 247

Gottlichen erweckten. Zugleich lehrte ihn die Unterweisung im ritterli-
chen Frauendienst die Formen des Umgangs, das Gespiir der Ehrerbie-
tung und ein erstes Aufwachen der eigenen inneren Welt auf diesem
Gebiet.

Vergessen seien nicht die ritterlichen Wehriibungen. Spielend lernte
der Page den Umgang mit Schleuder, WurfspieB und Schwert. Auf diese
Weise bereitete er sich auf spiitere Turniere vor. Am Ende der Ausbil-
dung - mit einundzwanzig Jahren — wurde man fiir wehrtiichtig erklart.
Unter christlichem EinfluB entwickelte sich daraus die Schwertleite so-
wie die Ritterweihe. In Segensworten sprach man vom Schutz und der
Verteidigung der Kinder, Witwen und Waisen. Deuten sich hier mogli-
cherweise Grundhaltungen des spiteren Apostolats an, wie es sich in
der Redeweise des Ordensgriinders kundtut, man miisse ,,den Seelen
helfen*?

Und noch ein letzter Punkt der Ausbildung des jungen Iiigo: Er hat
ohne Zweifel bei seinem Dienstherrn Don Juan die Verwaltungsaufga-
ben des Schatzmeisters gelernt. Das groBe organisatorische Talent des
spiteren Ordensgenerals bestitigt dies!’.

Bleiben wir aber noch eine Weile bei der Einfiihrung des jungen Edel-
mannes Ifiigo in die ritterlich-hofische Kultur. Deren Kern bestand in
einer Tugendlehre, die auf ein Ethos abzielte, das Gedanken der grie-
chisch-romischen Antike, germanische Vorstellungen und Chnistliches
miteinander verband. Im Mittelpunkt standen Ehre, Ruhm, mit Klugheit
gepaarte Tapferkeit, Treue, Gerechtigkeit, Selbstbeherrschung und das
MaBhalten in allen Lebenslagen. Nach seiner Bekehrung spricht Igna-
tius allerdings nicht gut von der konkreten Verwirklichung dieses Ideals
durch ihn selbst, wenn er im Bericht des Pilgers diktiert: ,,Bis zum Alter
von 26 Jahren war er den Eitelkeiten der Welt ergeben, und hauptsich-
lich fand er aus einem eitlen und unbindigen Verlangen, sich Ruhm zu,
gewinnen, sein Gefallen in Waffeniibungen.“'®

Auch der hofischen Minne kam erzieherische Bedeutung zu. Die
Liebe zu der unerreichbaren Dame, der der Ritter in unerschiitterlicher
Treue diente — hochstilisiert in der Liebeslyrik —, erforderte ein hohes
MaB an Verzicht und lieB ihn gerade dadurch eine Haltung finden, die
ihm zur Ehre gereichte. Spiter, auf seinem Krankenlager, scheint der
schwer verwundete Ignatius noch ganz im Bann dieser Vorstellung ge-
wesen zu sein: ,,Unter den vielen eitlen Gedanken ... hatte besonders ei-

7 Vgl. R. Garcia-Mateo, Formacién administrativa de Ignacio de Loyola en Castilla y su
personalidad. In: Manresa 59 (1987) 279-288.
18 Bericht des Pilgers, Nr. 1.



Rogelio Garcia-Mateo 248

ner sein Herz in Beschlag genommen ... Er stellte sich namlich vor, was
er im Dienste einer Dame zu tun habe. ... So ganz hingegeben war er an
diese Vorstellung, daB er gar nicht darauf achtete, wie unmaglich ihre
Verwirklichung war.«!®

Will man sich iiber die unmittelbaren Umwelteinfliisse hinaus verge-
genwirtigen, von welchen Kriften politischer, sozialer und geistiger Art
Ignatius in Kastilien geprdgt wurde, so braucht man sich nur einige,
aber wichtige Fakten und Ereignisse dieser Zeit in Erinnerung zu rufen. —
Durch die Heirat von Ferdinand und Isabella (1469) wurden Aragon
und Kastilien zusammengeschlossen. Damit war das Fundament fiir den
spanischen Nationalstaat gelegt. Unter der Herrschaft dieses Konigs-
paares wurden die Moslems im Siiden des Landes, in Granada, endgiil-
tig zuriickgeworfen. Noch im gleichen Jahr wurden die Juden vertrie-
ben, die nicht zum Christentum iibertraten. Kolumbus entdeckte Ame-
rika?®, und Spanien trat seine Laufbahn als Weltmacht an.

Als dieses fiir Spanien ,, Goldene Zeitalter” (..Siglo de Oro*) anbrach,
war der Versuch, ein christliches Weltreich (,,orbis christianus“) aufzu-
bauen, im Grunde bereits gescheitert. Die Konfessionsstreitigkeiten in
Mitteleuropa machen dies iiberdeutlich. Eine einheitliche Fiihrung des
Abendlandes gab es nicht mehr. Demgegeniiber finden wir im Spanien
der Kindheitstage und der Jugend des Ignatius eine Geisteshaltung vor,
die erfiillt ist vom Traum einer Wiederbelebung des Ideals eines ,,orbis
christianus* nach Art einer Universalmonarchie mit der Konsequenz ei-
nes ungeheuren missionarischen Einsatzes, aber auch einer theokrati-
schen Intoleranz, einer grenzenlosen Goldgier und Brutalitit der Kon-
quistadoren. Der héfische Ritter Don Ifigo hat in Kastilien beides er-
fahren: eine an Idealen ausgerichtete Hochherzigkeit, die sich in Begei-
sterung fiir ethische und religiose Werte duBerte, und zugleich die ihr
nicht ferne Niedertracht und Gemeinheit der um jeden Preis nach
Macht Strebenden. Es war schwer fiir ihn, beide Haltungen voneinander
Zu trennen.

19 Ebd. Nr. 6.

*% Einige zusdlzliche Daten zur politischen ,,GroBwetterlage*: Nach dem Tod von Konigin
Isabella (1504) wurde ihr Mann Ferdinand von Aragon, der 1506 Germana de Foix heira-
tete, Regent von Kastilien, bis seine Tochter Johanna die Regentschaft antrat. Da diese
aber wegen ihrer seelischen Erkrankung unfihig fiir dieses Am( war, ibernahm ihr Mann,
der habsburgische Herzog Philipp, Sohn des Kaisers Maximilian 1., 1506 den Thron. Er
starb im gleichen Jahr. 1507 wurde Kardinal Cisneros Regent, 1510 abgelost durch Ferdi-
nand von Aragon. Nach dessen Tod im Jahr 1516 wurde Karl von Habsburg, Sohn von
Philipp und Johanna, Konig aller Kénigreiche Spaniens und seiner Kolonien. Als spiterer
Kaiser Karl V. ging er in die Geschichte ein.



Ignatius’ Jugendzeit 249

Neben den vielfiltigen politischen und gesellschaftlichen Aspekten
verdienen aber auch die geistigen Leistungen Erwdhnung. Auf den Ge-
bieten der Literatur, der Kunst und anderer Sparten der Geisteswissen-
schaften, vor allem aber auch der christlichen Spiritualitit war fiir einen
Spanier die Ernte eines wahrhaft ,Goldenen Zeitalters® einzuholen.
Man denke nur an die Schule von Salamanca (Vitoria, Las Casas) und
die Kirchenreform des Kardinals Jiménez de Cisneros?! oder an die
hohe Baukunst dieser Zeit: Einsam iiberragt die Kathedrale von Sevilla
alles bislang Dagewesene. Harmonisch fiigen sich islamisch-jiidische,
spitgotische und Renaissance-Elemente ineinander; eine gelungene
Darstellung der kulturellen Vielfalt, die typisch ist fiir die spanische Gei-
steswelt gerade jener Zeit des Hofmannes von Loyola. Wenn auch unter-
schiedlich von Autor zu Autor, von Werk zu Werk, so mufl man doch ge-
nerell: nicht nur in Kunst und Dichtung, sondern auch in der Spirituali-
tit und in der Mystik, ja in der philosophisch-theologischen Reflexion
mit einer abendldndisch-orientalischen Komponente rechnen. Sonst
lauft man Gefahr, die Geistesgeschichte Spaniens vollig fehlzuinterpre-
tieren. So gilt z. B. im Fall der spanischen Mystik die bei heutigen For-
schern unbestrittene Tatsache, daB diese gewisse islamisch-jiidische Ele-
mente aus dem Sufismus und der Kabbala beinhaltet, die freilich in
ihrer ganzen Tragweite einer eingehenden Erdrterung noch harren.
Auch die vielgestaltige Bewegung der spanischen Hluministen (Alum-
brados), mit denen sich Inigo ebenfalls in Kastilien konfrontiert sah,
war bekanntlich nicht zuletzt von orientalischem Mystizismus geprégt®.

21 Nihere Angaben: Die italienische Renaissance wird seit 1490 auf den Léndern der Ibe-
rischen Halbinsel rezipiert. Antonio de Nebrija verdffentlicht 1492 die erste kastilische
bzw. spanische Grammatik und damit die erste Sprachlehre einer europiischen Sprache.
Im gleichen Jahr wird der Humanist und Philosoph Luis Vives, den Ignatius personlich
kennenlernte, geboren. Fernando de Rojas schreibt den ersten modernen Roman: La Cele-
stina. 1508 Griindung der Universitit von Alcala de Henares; 1517 erscheint in Alcala die
Polyglotten-Bibel (in Griechisch, Lateinisch, Hebriisch und Chalddisch). Erasmus findet
in Spanien in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts groBen Anklang: Spanischer Erasmis-
mus (Valdés, Vives).

In der geistlichen Literatur gibt es zu Beginn des 16. Jahrhunderts wenig nennenswerte
Werke. Das Ejercitatorio de la vida espiritual von Garcia de Cisneros (1500), einem Neffen
des Kardinals J. de Cisneros, ist die groBe Ausnahme. Es beginnt aber eine rege Uberset-
zungstitigkeit aus der lateinischen religidsen Literatur bereits Ende des 15. Jahrhunderts.
1490 war die erste kastilische Fassung der Imitatio Christi des Thomas von Kempen er-
schienen, die Soliloquien des Bonaventura 1497 und die Vita Christi des Ludolf von Sach-
sen 1502; diese Werke haben die spanische Spiritualitat und Mystik richtungweisend ge-
prigt.

22 Yg|. A. Palacios, El islam cristianizado. Estudio del sufismo a través de las obras de Abe-
narabi de Murcia (1931). Madrid 21981, 198f.



Rogelio Garcia-Mateo 250
Ritterideal und Bekehrung

Das Bild des hofisch-ritterlichen Menschen, nach dem Iiigo erzogen
wurde, hat eine alte abendldndische Tradition. Der Name ,,Ritter* (Rei-
terdienst) hat seinen Ursprung im Kreuzzugsideal. Er hat darum ur-
spriinglich eine religiose Note (Kampf gegen die Ungldubigen, die Mos-
lems) fiir den christlichen Glauben. In diesem Sinne propagieren ihn
Raimundus Lullus, Konig Alfons der Weise von Kastilien und Leén,
Bernhard von Clairvaux und Johannes von Salisbury. Wir stehen im 12.
Jahrhundert, einer Epoche tiefgehender christlicher Erneuerung. An die-
ses Ritterbild kniipft auch eine poetische Literatur an: Heldenlieder wie
etwa das ,,Rolandslied“. Die Freude am Lied fiihrte an den adligen Ho-
fen zu einer Ritterlyrik, in deren Mitte die Verehrung der Frau und das
Lob der Liebe zu ihr stand. Ausgehend von der Provence und der Nor-
mandie (,,Chrétien de Troyes*), griff diese Bewegung auch auf die
Nachbarldnder iiber: entsprechende Dichtung in deutscher Sprache
(Minnegesang): Hartmann von Aue, Heinrich von Morungen u. a.; fiir
Italien: Dante. - Zur Zeit des hl. Ignatius (16. Jh.) erlebt das Ritterideal
im politisch und religios tiefbewegten Spanien eine spite Nachbliite.

Aus dem Gesagten geht hervor, daBl das wehrhafte, religidse, ethische
und &sthetische Ideal des héfischen ,Ritters* auf die verschiedensten
geistesgeschichtlichen Traditionen zuriickgeht. Insgesamt bestimmen sie
eine Art Ehrenkodex, der bis in unsere Tage hinein die Formen des ge-
sellschaftlichen Umgangs prigt. Der Ritter (vgl. , ritterlich) erscheint
als Inbegriff menschlich-ménnlichen Verhaltens. Er verbindet Gerech-
tigkeit mit Milde, Hoflichkeit mit Sachlichkeit. Unverriickbar in seinen
Uberzeugungen, unbeeinflufSbar in seinem Handeln sucht er gleichwohl
durch Menschlichkeit und kluges Vorgehen seine Gegner zu gewinnen.
Die dichterische Fabulierfreudigkeit hat nach diesen Vorgaben einen
Romantypus hervorgebracht, dessen hoher Unterhaltungswert gerade
aus einer gelungenen Verquickung von Elementen des Vorbildlichen mit
denen des Abenteuerlichen besteht. Dies waren die Iiigo so ,,versessen
machenden? Amadis-Versionen, die trotz der spiter erfolgten Parodie-
rung im Don Quijote weitergewirkt haben in den heroisch galanten Ro-
manen des Barock?:.

Ein kurzer Blick auf die Typika dieser Ritterromane kann uns deshalb
einen guten Zugang zur Personlichkeitsstruktur des jungen Ignatius ver-
mitteln. Die Liebe ist das Herz dieser Gattung von Literatur. Sie wird

2 Bericht des Pilgers, Nr. 5.
* Vgl. dazu Georg Eickhoff, Christliche Abenteurer. Narrheit und Ritterlichkeit bei Ignatius
von Loyola und Don Quijote von der Mancha. In: GuL 60 (1987) 284-298.



Ignatius’ Jugendzeit 251

dargestellt als Leidenschaft, die den Mann dazu treibt, jede noch so
groBe Gefahr auf sich zu nehmen; Frauen im Bann der Liebe sprengen
fast alle gesellschaftlichen Spielregeln. Das Romangeschehen ist aufge-
baut nach Art eines Hindernisrennens, das Held und Heldin absolvieren
miissen bis zum endgiiltigen Triumph der Liebe. Grenzenlose Phantasie
ist kennzeichnend fiir diese Art von Schrifttum. Unbezwingbare Hel-
den treten auf; allein ihr unbeugsamer Wille 146t jede noch so hohe
Burgmauer in den Staub sinken.

Im Grunde handelt es sich um ein Melodrama, dessen Grundgestalt
heute noch in Filmen und Illustrierten weiterwirkt. Wie die gegenwirti-
gen Romane, erfreuten sich auch die von damals in allen Gesellschafts-
schichten auBerordentlicher Beliebtheit. Nur Wortfithrer gewisser mora-
lischer und didaktischer Ansichten lehnten sie ab. Ihnen mihagten die
im Roman dargestellten Exzesse der Phantasie. Im Don Quijote etwa er-
scheinen Pfarrer, Kaplan und Domherr als Exponenten dieser kritischen
Kreise. Lope de Vega hat einmal gesagt: ,,Viele lehnen die Ritterromane
ab und lachen iber sie zu Recht, insofern sie lediglich deren dullere
Form im Blick haben. Folgt man ihnen aber bis in ihr Inneres, so findet
man alle ,Gegenstinde* der Philosophie darin: das Natiirliche, das Ra-
tionale und das Moralische.“?

Ritterromane vermochten, wie gesagt, durch eine gekonnte Verbin-
dung von spannender Unterhaltung und Belehrung grundlegende
menschliche Werte nahezubringen. Die Tatsache, da3 Inigo diese Literatur
leidenschaftlich gern las, verweist darauf, daB Erotik, Heldentum, Ein-
satzbereitschaft, Galanterie, Schopferkraft, Risikofreudigkeit, Ruhm,
Ehre und Frommigkeit Grundmotive und Zielvorstellungen seines Den-
kens und Tuns waren. Entspricht nun dieser komplexen Strebedynamik
seiner Person nicht gerade jene Grundhaltung des ,,magis“ (mehr), das
spiter seine gesamte Spiritualitit kennzeichnet? Und ist dieses ,je
mehr* nicht die geheime Triebfeder eines erneuten christlichen Dyna-
mismus gegeniiber der in sich geschlossenen mittelalterlichen ,,Heiligen
Ordnung“ im ,Heiligen Reich“, wie Erich Przywara einmal gemeint
hat? Und, so kénnte man weiterfragen, verweist dieses Verstindnis des
,magis“ nicht auf eine Verwandtschaft von augustinischer und ignatia-
nischer Spiritualitit? Denn: ,,Weil Gott, augustinisch, der ,je immer gro-
Bere Gott* ist..., so gebiihrt Thm, ignatianisch, ,im Ganzen und aufs
Ganze je immer mehr Lobpreis und Glorie*.“?¢

25 Zit. nach Salvador Madaliage, Uber Don Quijote. Miinchen 1966, 81.
% E. Przywara, Ignatianisch. Frankfurt 1956, 141.



Rogelio Garcia-Mateo 252

Die letztgenannte Weisung wiederum bildet den Kern des Ritter-
ideals. Ein rechter Ritter kampft fiir seinen Herrn. Sein oberster Lehns-
herr, der Herr aller Konige, ist Gott! Dieser allgemeingiiltige Gedanke
entsprach genau den Intentionen des Christentums, das im Christen ei-
nen ,,miles Christi“ (vgl. R6m 6,13; 2 Tim 2,3) sieht. Dieser Topos von
der ,,militia spiritualis* war im Mittelalter weit verbreitet. Er galt als ver-
bindlich fiir den groften Konig wie fiir den einfachsten Soldaten, fir
den Bischof in seiner Oberhoheit wie fiir den einsamsten Ménch. Das
Bild vom Krieg fiir das Gute wird zum Vorbild fiir alle, die in irgend-
einer Weise in der Welt als Christen wirken wollen. Benedikt bezeichnet
in seiner Regel den Ménch als Krieger Gottes. Die Regel selbst wird ver-
standen als ein Kriegsgesetz, dem der Monch verpflichtet ist, sein Klo-
ster das Zelt im Schlachtfeld und die Gemeinschaft der Briider die
Schlachtreihe im Kampf gegen das Bose. Jeder Christ aber streitet an
anderen Fronten. Befindet sich der Monch im Kampf gegen die Michte
der Didmonen, so der Bischof gegen die Verweltlichung der Kirche und
der Konig gegen die Heiden und fiir ein christliches Weltreich. Im Ge-
folge der Kreuzziige erreichte das Bild vom ,,miles christianus“ seinen
Héhepunkt und eine populire Ausbreitung, die in Spanien, bedingt
durch den Kampf gegen den Islam (Rekongquista), bis ins 16. Jahrhun-
dert hinein lebendig blieb. Und schlieBlich bildeten sich aus dem Ritter-
stand unter christlichem EinfluB Laienorden heraus, wie z. B. die Tem-
pler und die Johanniter?’.

Wie aber war es um die Verwirklichung der hohen Anspriiche des Rit-
terideals bestellt? Theoretisch gesehen war der Ritter ein Edelmann, der
Herrschaft und Dienst miteinander verbinden sollte. Praktisch wurde
diesem Gedanken nur selten Rechnung getragen. Die Gesta Guillelmibe-
richten von einem Ritter, der mindestens zehn Frauen hatte und fiinfzig
Kinder. Und das ,,Rolandslied“ (,,Chanson de Roland“) fiihrt deutlich
vor Augen, wieviel Raum fiir deftige Witze und Prahlereien mit eigenen
Ruhmestaten trotz guter Manieren méglich war. Don Iiiigo bildet hier
keine Ausnahme. Er wirkt, nach seinen eigenen Worten zu urteilen, wie
ein Sportfanatiker, besessen vom Gedanken an Turniere; er ist (oder
war zeitweise) ein typischer Frauenheld. In seinen jungen Jahren, als er
noch auf dem Schlof8 der Familie wohnte, schlug er, wie die meisten sei-
ner Standesgenossen, liber die Stringe und bekam Arger mit den lokalen
Behorden; seine Gerichtsakten sprechen von ,,sehr groBen Vergehen,

?7 Vgl. dazu Johann Auer, Militia Christi. Zur Geschichte eines christlichen Grundbildes. In:
GulL 32 (1959) 340-351.



Ignatius’ Jugendzeit 253

nichtlichem Unfug, bestimmten Verbrechen, absichtlich und heimtiik-
kisch begangen*?8.

Der gesellschaftliche Sturz der Familie Velasquez de Cuéllar® mar-
kiert auch das Ende der hofischen Karriere Ifiigos in Kastilien. Als er
1517 das Land verliBt, nimmt er freilich mehr mit als lediglich fiinfhun-
dert Dukaten und zwei Pferde, die ihm Don Juans Gattin geschenkt hat.
Er geht, fiir sein Leben geprigt, mit einer unverwechselbaren Ausbil-
dung. Deutlich hat er am eigenen Leib Hohe und Tiefe, Glanz und
Elend des ritterlich-hofischen Lebens erfahren. Seine Enttiuschung
spiegelt am besten das Gedicht Epistola moral a Fabio wider: ,,Bei Hofe,
Fabio, auf ein Amt vertrauen, / heiB8t Fesseln tragen, drin die Streber
sterben, / und vor der Zeit die Kundigsten ergrauen.*

Aber noch gibt Ifiigo seine Pliane nicht auf. Er bleibt auf der Linie des
Gentilhombre, des Edelmannes. Noch im gleichen Jahr kommt er nach
Pamplona, der Hauptstadt des Konigreichs Navarra. Er wird Leibgar-
dist des Herzogs Don Antonio Manrique von Néajera®. Schon bald bie-
tet sich auf dem neuen Arbeitsfeld, im Grenzgebiet Spaniens zu Frank-
reich, eine neue Gelegenheit zum ,Sichauszeichnen* (,Sefalarse®)
(Exerzitienbuch Nr. 97) als ritterlicher Held. Eine willkommene Chance,
seinen Karriereknick wieder auszugleichen. Doch dieser Versuch geht
fehl. Eine Kanonenkugel zerschligt das Bein des wagemutigen Kdmp-
fers und damit alle Pline zu einem neuerlichen beruflichen Anlauf. Er
wird von furchtbaren Schmerzen und von Todesangst gepeinigt.

Die hofische Dichtung der Zeit hat auszudriicken versucht, was einem
Ritter in solcher Situation wohl durch den Kopf gegangen sein mag:
., Die michtigen Potentaten, / von denen die Schriften melden / aus al-
ter Zeit: / Entsprang nicht aus den Taten / jener gewaltigen Helden am
Ende nur Leid?... / Wo blieb unser Kénig Johann? / Was ward aus dem
Infanten von Aragon? / Den Plédnen, die er ersann? / ... War es nicht ei-
tel Geziere, / Tand, um den Rasenhiigel / des Tods zu decken? / ... Wo-
hin sind die schénen Damen, / ihr Duft, ihr Putz, der Gewénder / rau-

28 Zit. nach André Ravier, Ignatius von Loyola griindet die Gesellschaft Jesu. Wiirzburg
1982, 441. Vgl. dazu MHSJ, Fontes Documentales, 229-231.

29 Konig Karl wies 1516 der K6nigin Germana, der Gattin seines Grofvaters und Vorgén-
gers Ferdinand, als Wittum die Herrschaft von Arévalo und Madrigal an. Velasquez sah
hier eine Verletzung der Zusage, daB jene Herrschaften nie dem unmittelbaren Besitz der
Krone entfremdet werden sollten. Es kam zu einem bewaffneten Kampf. Velasquez mufite
im Mirz 1517 kapitulieren und der Kénigin Germana, die sich in eine Feindin seines Hau-
ses verwandelt hatte, das alte Konigsschlof3 in Arévalo iibergeben.

3 Don Antonio ist Vizekonig des Habsburgers Karl, der, von den Niederlanden (Gent)
kommend, als Nachfolger Konig Ferdinands von Kastilien gerade in Spanien eingetroffen
1st.



Rogelio Garcia-Mateo 254

schender Flitter? / Welch bitteres Ende nahmen / die Schwiire und
Liebespfiander / ihrer Ritter?... Was haben die riesigen Heere, / was ha-
ben Panier und Fahnen / und Standarten, / Schldsser mit Wall und
Wehre, / ...und was wir sonst geschaffen, Tod, uns geniitzt? / Wenn
deine Losung gellte, / hat keine von unseren Waffen uns mehr ge-
schiitzt.“3!

Nach dieser Grenzerfahrung wendet sich der Ritter einer anderen Art
von Rittertum zu. Es galt nur, sie neu zu entdecken: die ,,caballeria a lo
divino®, die Ritterschaft zu Ehren Christi. So wichst sein Interesse fiir
seine Nachfolge des ,,héchsten Befehishabers Unseres Herrn“ (Exerzi-
tienbuch Nr. 136) am Vorbild von Heiligen wie Dominikus oder Franzis-
kus. Diese Wende markiert zwar das Ende seiner Rolle als ,,Don Juan®,
sie bedeutet aber keineswegs einen Bruch mit dem Ritterideal. Vielmehr
beginnt Ifiigo erst jetzt die geistliche Rolle dieser Berufung zu erkennen
und sich darin wiederzufinden. Die Jahre in Kastilien und Navarra sind
nicht einfach verlorene Zeit, wie meistens behauptet wird. Er entdeckt
durch seine héfische Erziehung mit der Gestalt des ,,chevalier errant®
immer stirker das Leitbild des ,,miles christianus“. Diese beiden einan-
der entgegengesetzten ,,Vorbilder* bekommen spiter entscheidende Be-
deutung fiir seine Lehre von der ,,Unterscheidung der Geister”. ,,Sie ist
ohne Zweifel nur eine verschirfte Fortsetzung des inneren Zwiespaltes
.. zwischen ritterlichem Ehrgefiihl und dem beschdmenden Unterliegen
an dunkle Triebe“, meint Hugo Rahner32.

Die ritterliche Geisteswelt und die Spiritualitit

Unsere bisherigen Ergebnisse decken sich mit den Forschungen des My-
stik-Experten Alois M. Haas. Auch seiner Auffassung zufolge hat man
sich bei der Beschiftigung mit der Spiritualitit ,,viel zu wenig von den
groBlen literarischen Leistungen gewisser Zeitalter inspirieren® lassen.
Und er fahrt fort: ,,Man gewiinne ein schiefes Bild vom Gottverhiltnis
des mittelalterlichen Menschen, wenn man nur die mit Recht beriihmten
und bekannten geistlichen und mystischen Schriften dieser Jahrhun-
derte zur Darstellung jener Frommigkeit heranzége. Das ist bisher mei-
stens geschehen. Die scheinbar ,weltlichen® Dichtungen der Zeit aber,
der hoéfische Roman, die Chansons de geste, die Lieder des Minnege-

*' Jorge Manrique, Strophen auf den Tod des Ordensmeisters von Santiago, Don Rodrigo
Manrique, seines Vaters. Zil. nach F. Schalk, Spanische Geisteswelt. Baden-Baden 1957,
64f.

32 H. Rahner (s. Anm. 16) 21.



Ignatius’ Jugendzeit 255

sangs sind in ihrer Art ebenso wichtig. In ihnen artikuliert sich die
Frommigkeit des mittelalterlichen Menschen in der ganzen Breite ihrer
Entfaltungsmoglichkeiten, in ihrem Ausgang in die ,Welt’, vor der und
in der sie sich zu bewéhren hat.*3?

Auf die ignatianische Spiritualitdt trifft dies in ganz besonderem
MaBe zu. Man begreift sie sicher unzuldnglich, wenn man sie nur in den
geistesgeschichtlichen Zusammenhang mit der spirituellen Tradition,
etwa der ,,Devotio moderna* (Ludolf von Sachsen, Thomas von Kem-
pen), bringt.

Im Gegensatz zum allgemeinen Forschungstrend auf dem Gebiet
ignatianischer Spiritualitdt, der die Zeit vor der Bekehrung bewul3t als
,dunkle Zeit der Siinde“ ausklammert oder einfach als unbedeutende
Vorstufe fiir seine spitere Entwicklung kaum beriicksichtigt, mufl man
den positiven inneren Zusammenhang zwischen beiden Lebensabschnit-
ten spirituell, sozial- und kulturgeschichtlich darstellen, vorausgesetzt
natiirlich, man ist daran interessiert, diese Spiritualitat mit wissenschaft-
lichem Ernst zu erfassen. Ohne Frage war die Bekehrung ein Ereignis,
das Ifiigo neugestaltet, ihn gewandelt hat. Zweifelsohne auch bedeutete
die Erleuchtung am Flufl Cardoner eine mystische Schau, bei der Igna-
tius nach eigenen Worten mehr empfangen hat, als ,,wenn er im ganzen
Verlauf seines Lebens nach mehr als zweiundsechzig Jahren alles zu-
sammennimmt, was er von Gott an Hilfen erhalten und was er jemals
gewulBt hat“34. Aber Ignatius selbst fihrt in diesem Text fort, seine
Schau und mystische Erfahrung habe keineswegs alles Friihere ausge-
16scht! Dies tut lediglich das Gros der Sekundarliteratur!®* Fiir Ignatius
steht fest, ,,daB ihm alles in neuem Licht erschien*.*® Folglich ist an thm
in praxi geschehen, was die klassische Gnadentheologie immer behaup-
tet hat: Gnade zerstort nicht die Natur, sondern setzt sie voraus und
vollendet sie. Gerade als Vollendung, die das Vergangene nicht ausra-
diert, vielmehr ldutert und im Kommenden geradezu erst zur Entfaltung
bringt, ist die Wirkung der Erleuchtung am Flufl Cardoner zu sehen. Ifii-
gos personlicher Hintergrund, geprigt von der damaligen hofisch-ritter-
lichen Werteordnung, wird immer wieder in seiner Spiritualitdt sichtbar,
mag jene Werteordnung auch auf dem Hintergrund seiner mystischen
Erfahrung neu von ihm verstanden worden sein. ,,Was Ifigo aber vor al-
lem lernte in so hochadeliger Umgebung, war ... der Sinn fir das Hofi-
sche, die ,Hoflichkeit* im besten Sinn des Wortes. P. Nadal faBt das Er-

33 Alois M. Haas, Geistliches Mittelalter. Freiburg (Schweiz) 1984 [111].
34 Bericht des Pilgers, Nr. 30.

35 Vgl. z. B. H. Rahner (s. Anm. 16) 54.

36 Bericht des Pilgers, Nr. 30.



Rogelio Garcia-Mateo 256

ziehungsergebnis von Arévalo in zwei Worte zusammen: ,Fromm und
adelig ist er erzogen worden.* Hier griindet als bestes Erziehungsergeb-
nis jene sein ganzes Leben begleitende adelige Haltung: letztlich einem
von fern verehrten Kénig zu dienen, auch als ungesehener Page einge-
reiht zu sein in den geheimnisvollen Mechanismus einer ,koniglichen
Hofhaltung’, ... jene Haltung, die er spiter ins Geistliche transponierte,
als er in der Konigsbetrachtung schrieb von den Menschen, die ,sich in
jeglichem Dienst ihres Kénigs und allerhéchsten Herrn auszeichnen
wollen®.“¥

Fir Glaube und Gerechtigkeit

Eine umfassende Behandlung der inneren Beziehung zwischen der igna-
tianischen Spiritualitit und der Welt des Rittertums muB weiter einer
Sonderuntersuchung vorbehalten bleiben. Hier moge statt dessen eine
abschlieBende Uberlegung angefiigt werden.

Die 32. und die 33. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu (1975,
1983) haben den Einsatz fiir Glaube und Gerechtigkeit als zentrale Auf-
gabe der Jesuiten von heute erklirt. Diese Aufgabenstellung hat nicht
wenig Kritik innerhalb und auBerhalb des Ordens hervorgerufen. Von
einer Umfunktionierung ignatianischer Spiritualitit in sozial-politisches
Engagement war die Rede, von einem diesseitigen Aktivismus und von
unkritischer Anpassung an linke Strémungen. Mag sein, daB in Einzel-
fallen Gibertrieben und einseitig gehandelt wurde und wird. Es wire aber
falsch, anzunehmen, da3 ein Einsatz fiir Glaube und Gerechtigkeit un-
vereinbar sei mit ignatianischer Spiritualitit. Das Urcharisma des Griin-
ders ist keineswegs in Gefahr! Gerade im Rittertum namlich findet man
die Verteidigung des Glaubens und der Gerechtigkeit als Grundziele rit-
terlichen Handelns. Ein rechter Ritter sollte nicht nur die Tugenden der
»milte”, .ére* und des ,,muot“ leben, sondern man erwartete von ihm
ebenfalls ,gerehtekeit“ und ,erbiarmde“. Echte Ritterlichkeit fordert
Entscheidung und Einsatz zur lebensgestaltenden Tat. Ein Ritter setzt
sich ein fiir Gott und den Glauben, und zwar mit aller Kraft. Zugleich
aber teilt er sein Brot mit den Armen, schiitzt die Waisen, Witwen und

7 H. Rahner (s. Anm. 16) 20. Das Merkwiirdige in der Ignatius-Deutung H. Rahners ist,
daB er trotz der positiven Bewertung der Zeit vor der Bekehrung auch zu den Ignatius-In-
terpreten gehort, die meinen, ,,der mystische Vorgang 16scht sozusagen alles Friihere aus*
(ebd. 54). So spielt Iiiigos geistige Welt keine Rolle mehr fiir seine theologische Ignatius-
Deutung. Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius als Mensch und Theologe. Freiburg 1964.



Ignatius’ Jugendzeit 257

jeden Schwachen - so jedenfalls formuliert es das Gebet zur Ritter-
weihe.

Folglich steht er auf der Seite der Armen, Deklassierten, Unmiindigen
und Hilfsbediirftigen jeder Couleur. Hilfsbereitschaft und Schutz galten
mithin als Prinzipien spezifisch ritterlichen Tuns.*® ,,Den Seelen helfen*
formuliert Ignatius das Ziel der Gesellschaft Jesu. In den Konstitutionen
der Gesellschaft Jesu liest man: ,,Das Ziel dieser Gesellschaft ist, sich
nicht nur mit der géttlichen Gnade dem Heil und der Vollkommenheit
der eigenen Seelen zu widmen, sondern sich mit derselben Gnade aus al-
ler Kraft zu bemiihen, zum Heil und zur Vollkommenbheit der Seelen der
Néchsten zu helfen” (Nr. 3); man solle ,,den Teil auswéihlen, der am
meisten in Not ist, sowohl wegen des Fehlens anderer Arbeiter wie we-
gen der Armseligkeit und Krankheit der Nichsten und der Gefahr ihrer
volligen Verdammnis* (Nr. 622).

Die 32. und 33. Generalkongregation haben auf dieses Grundziel zu-
riickgegriffen und es fiir die Gegenwart neu formuliert: ,,Der Auftrag
der Gesellschaft Jesu heute ist ein priesterlicher Dienst am Glauben,
eine apostolische Aufgabe, die darauf abzielt, den Menschen zu helfen,
sich Gott zu 6ffnen und nach dem Anruf und den Forderungen des
Evangeliums zu leben. ... Es ist ein Leben, in dem die vollkommene Ge-
rechtigkeit des Evangeliums aufscheint - eine Gerechtigkeit, die nicht
bloB3 bereit ist, die Rechte und die Wiirde aller, besonders der Kleinen
und Schwachen anzuerkennen und zu respektieren, sondern diese wirk-
sam durchzusetzen* (32. GK, Nr. 67). Und: ,,Gem&B unserem Institut ist
es die Sendung der Gesellschaft, daran zu arbeiten, dal die ganze
Menschheit in Jesus Christus jenes Heil findet, das bereits in diesem Le-
ben beginnt. ... Nun wird jedoch die Forderung der Gerechtigkeit bei
der Glaubensverkiindigung immer dringlicher* (33. GK, Nr. 34).

Welchen Einschnitt der Einsatz fiir Glaube und Gerechtigkeit in der
jungsten Geschichte der Gesellschaft Jesu bedeutet hat, ist allgemein be-
kannt. Sind die Jesuiten dadurch nicht mehr das, was sie einmal waren?
Wir meinen, gemessen an ihrem Griinder und an den groflen Ménnern
des Ordens (etwa Franz Xaver, Matteo Ricci, Petrus Claver, Alfred
Delp, Rupert Mayer, Pierre Teilhard de Chardin, Pedro Arrupe, Oswald
von Nell-Breuning, Hugo und Karl Rahner) handelt es sich gar nicht um
eine Wende, sondern lediglich um den Versuch, das urspriingliche Cha-
risma fiir heute neu zu artikulieren und zu leben.

3 Vgl. zum sozial-karitativen Aspekt bestimmter Geliibde, insbesondere bei den Ritteror-
den, die Studie von Johannes G. Gerhartz, , Insuper promitto...“. Die feierlichen Sonderge-
liibde katholischer Orden. Rom 1966, 79-112.





