
Rogelio Garcia-Mateo 242 

Typisch ist in diesem Sinn die Bemerkung des Ignatius, daß er es als 
besondere Gnade ansähe, mit Christus dem Herrn und Maria blutsver- 
wandt zu sein5. In einer Zeit, da die Juden in Spanien gezwungen wur- 
den, zum Christentum überzutreten oder das Land zu verlassen, mußte 
ein solches Bekenntnis zur historischen Wirklichkeit Jesu aufhorchen 
lassen. 

Vgl. MHSJ, Fontes Narrativi, II 476. 

Ignatius von Loyola vor seiner Bekehrung 
Die Bedeutung der Jugendzeit für seine Spiritualität 

Rogelio Garcia-Mateo, München 

Das von der Aufklärung verbreitete Bild vom •finsteren Mittelalter" 
wurde durch Arbeiten aus jüngerer Zeit über mittelalterliche Themen: 
geschichtliche Ereignisse und Gestalten längst korrigiert. Das hat zu ei- 
ner beträchtlichen Aufwertung jener geschichtlichen Epoche geführt. So 
meint etwa Umberto Eco, •daß die Probleme des modernen Europa, wie 
wir sie heute kennen, im Mittelalter entstanden sind, von der kommuna- 
len Demokratie bis zum Bankwesen, von den Städten bis zu den Natio- 
nalstaaten, von den neuen Technologien bis zu den Revolutionen der 
Armen. Das Mittelalter ist unsere Kindheit, zu der wir immer wieder zu- 
rückkehren müssen, um unsere Anamnese zu machen."1 

Wie fruchtbar eine solche Rückbesinnung sein kann, hat U. Eco mit 
seinem Roman Der Name der Rose bewiesen. Wenn schon gesagt 
wurde: •Sage einer, das 14. Jahrhundert sei nicht hochaktuell!"2, so 
dürfte das noch viel mehr von einer detaillierten Erforschung jener Gei- 
steswissenschaften gelten, deren Erfahrungsbereiche gerade im Mittel- 
alter eine ihrer reichsten Entfaltungen erlebt haben, nämlich von der 
christlichen Spiritualität, speziell von der Mystik. Hierher gehört auch 
die Gestalt des Ignatius von Loyola (1491-1556), deren Quellgründe erst 

1 Umberto Eco, Nachschrift zum •Namen der Rose". München 1986, 85f. 
2 Zit. nach T. Meisner, Annales vespertinae Monacenses. In: U. Eco, Der Name der Rose. 
München 21986, 1. 



Ignatius' Jugendzeit 243 

heute ganz entdeckt werden. Steht sie doch an der Schwelle zwischen 
Mittelalter und Neuzeit und kann infolgedessen ohne das Ineinander 
der beiden kulturellen Welten kaum verstanden werden. Genau darin 
aber liegt ein Mangel der bisherigen Ignatiusforschung: Seine Person 
und sein Werk wurden fast ausschließlich aus dem engen Kreis der er- 
sten Gefährten und Mitarbeiter des schon gereiften Ordensstifters be- 
handelt. Das gesellschaftliche und geistesgeschichtliche Umfeld des jun- 
gen Inigo (so sein Taufname) - etwa vom 12. bis zu seinem 26. Lebens- 
jahr und die vier folgenden Jahre bis zu seiner Verwundung - wurde so 
gut wie nicht behandelt3. Wenn man bedenkt, wie entscheidend diese 
Jahre für die Entwicklung und Prägung eines Menschen sind, dann ver- 
steht sich von selbst, welche Bedeutung einer Untersuchung dieser 
Phase zum Verständnis ignatianischer Spiritualität zuzumessen ist. 

Wollte Ignatius über seine Jugend nichts erzählen? 

Bei der Erforschung dieses Lebensabschnittes stößt man auf eine erste 
Schwierigkeit: das Fehlen von direkten historischen Quellen. Der Be- 
richt des Pilgers, so der deutsche Titel der einzigen uns vorliegenden Le- 
benserinnerungen des Heiligen, enthält lediglich kleine Anspielungen 
auf dessen Jugendzeit. Er beginnt mit der Rückschau auf das frühere Le- 
ben vom Krankenlager des Verwundeten aus: •Bis zum Alter von sechs- 
undzwanzig Jahren war er den Eitelkeiten der Welt ergeben."4 Wollte 
Ignatius über seine Jugend- und Ausbildungszeit sonst nichts erzählen, 
wie oft vermutet wurde? Eine aufmerksame Lektüre der Vorworte zum 
Pilgerbericht von Jerönimo Nadal, einem der engsten Mitarbeiter des 
Ordensgenerals Ignatius, und von Luis Goncalves da Cämara, dem der 
Heilige seine biographischen Mitteilungen diktiert hat, stellt etwas ande- 
res fest. Bei J. Nadal heißt es: •Ich wußte nun, daß die heiligen Väter 
und Stifter von Mönchsorden ihren Nachfahren nach Art eines letzten 
Vermächtnisses jene Weisungen hinterlassen hatten, die ihnen für ihr 
Streben nach Vollkommenheit behilflich sein sollten. Daher suchte ich 

3 Auf ähnliche Mängel hat bereits H. Wolter hingewiesen, vgl. seinen Artikel Elemente der 
Kreuzzugsfrömmigkeit in der Spiritualität des heiligen Ignatius. In: Ignatius von Loyola. 
Seine geistliche Gestalt und sein Vermächtnis (1556-1956). Hg. Friedrich Wulf. Würzburg 
1956, 111-150, bes. 114f. - Zur Literatur über die Jugendzeit des Ignatius vgl. Läszlö Pol- 
gär, Bibliographie sur l'histoire de la compagnie de Jesus (1901-1980).»Rom 1981, 129-132, 
dazu weitere Lieferungen bis 1986. 
4 Ignatius von Loyola, Der Bericht des Pilgers. Übers, und erl. von Burkhart Schneider. 
Freiburg 51986, 41 (im folgenden zitiert nach den Nummern, hier Nr. 1). 



Rogelio Garcia-Mateo 2AA 

nach einer guten Gelegenheit, den Vater Ignatius um eben das gleiche 
zu bitten."5 J. Nadal dachte offensichtlich an eine Art Exempelbiogra- 
phie, an eine Vita, vergleichbar der anderer bekannter Ordensstifter. 
Folglich bat er Ignatius zu berichten, •auf welche Weise Gott ihn vom 
Anfang seiner Bekehrung an geführt habe, damit dann dieser Bericht 
uns als Vermächtnis und väterliche Unterweisung nützlich sein könne"6. 

Ignatius, der erst nach langem Zureden und vor allem, nachdem er 
•eine große Andacht und Hinneigung verspürt"7 hatte, auf diese Bitte 
eingegangen ist, begnügte sich aber nicht mit einem Bericht, der mit der 
•Bekehrung" beginnt. Nach L. Goncalves da Cämara ging es ihm viel- 
mehr ganz allgemein um die Darstellung dessen, •was alles in seiner 
Seele bis heute vor sich gegangen sei". Als es schließlich soweit war, 
heißt es: •rief mich der Vater und begann, sein Leben und seine Jugend- 
streiche offen und deutlich mit allen ihren Einzelheiten zu erzählen"8. 

Von diesem Überblick über sein ganzes Leben ist aber im Bericht des 
Pilgers, dessen Original uns leider nicht erhalten ist, kaum etwas zu er- 
fahren. Allem Anschein nach fehlt dieser erste Teil über Ignatius' Kind- 
heit und Jugend. Verlorengegangen? Vernichtet? Diese Fragen stehen 
offen, wenn auch die Tatsache, daß der dritte Ordensgeneral Franz 
Borja (1565-1572) die Verbreitung und Veröffentlichung dieser Lebens- 
erinnerungen verboten und statt dessen die Vita Sancti Ignatii von Pe- 
dro Ribadeneira als offizielle Biographie angeordnet hat9, eher für die 
letzte Annahme spricht. Erst 1904 wurde das einzige noch vorhandene 
Stück in der Quellensammlung der Monumenta Historica herausgege- 
ben. Allerdings hatten die Bollandisten bereits 1731 die lateinische Fas- 
sung veröffentlicht, die jedoch kaum Verbreitung fand. 

Während man früher in der Hagiographie eher die fromme Über- 
zeichnung schätzte, beeindruckt uns heute mehr die Ehrlichkeit eines 
Mannes, der über sich selbst so offen und ohne Beschönigung gespro- 
chen hat, daß die Leitung des von ihm gegründeten Ordens (auf jeden 
Fall Franz Borja) die Veröffentlichung als für nicht opportun ansah. 
Was Ignatius von seinen Jugendjahren ausgesagt hat - •deutlich mit al- 
len ihren Einzelheiten"10 -, das entspricht im ganzen dem, was seine Be- 

5 Vorwort J. Nadal, Nr. 2. 
6 Ebd. 
7 Vorwort L. Goncalves da Cämara, Nr. 1. 
8 Ebd. Nr. 2. 
9 Wörtlich lautete die Anordnung Borjas an Ribadeneira so: •...y es que reccojan lo que 
scriuiö el P. Luis Goncalez ... y no permitan que se lea ... pues, siendo cosa imperfecta, no 
conuiene que estorue 6 desminuya la fee lo que mäs cumplidamente se scriue." (MHSJ, 
Epistolae P. Hieronymi Nadal III 490; vgl. weiter ebd. 365, 402, 505, 540) 
10 Vorwort L. Goncalves da Cämara, Nr. 2. 



Ignatius' Jugendzeit 245 

kannten später summarisch und etwas verschämt so ausgedrückt haben: 
Obwohl er •dem Glauben zugetan geblieben sei, habe er nicht nach ihm 
gelebt noch sich vor Sünden gehütet, vor allem durch seine Mutwillig- 
keit im Spiel, durch Frauengeschichten und Raufhändel, auch mit Waf- 
fen. Dabei habe er aber auch viele natürliche Tugenden zu erkennen ge- 
geben."11 

Daß Ignatius bei allen •Eitelkeiten der Welt", wie er seine Jugendsün- 
den bezeichnete, als Sproß einer adligen Familie im heranwachsenden 
Alter dennoch eine nicht geringe Bildung erhielt, die für sein späteres 
Leben, vor allem auch für seine religiöse Geistesart, für seine •Spiritua- 
lität", wie man sagt, von großer Bedeutung werden sollte, wollen wir im 
folgenden aufzuzeigen versuchen. 

Der junge Inigo und seine Umwelt - Kastilien 1504-1517 

Angesicht des schwierigen Befundes der direkten historischen Quellen 
wenden wir uns zunächst dem gesellschaftlichen und kulturellen Um- 
feld zu, in dem Ignatius aufwuchs. Hilfreich ist dazu das Werk des spa- 
nischen Historikers Luis Fernandez Martin: Los anos juveniles de Inigo 
de Loyola. Su formation en Casülla12. Durch die Aufarbeitung neuen Ar- 
chivmaterials ist es dem Autor gelungen, die Familie und das Haus, in 
dem Ignatius aufwuchs, detailgetreu zu beschreiben. Seine Ergebnisse 
bestätigen und erweitern die bisher vorliegenden Studien13 um neue 
Aspekte. Auf diese Weise erhält man einen direkten Einblick in die so- 
ziokulturellen Verhältnisse, die als Rahmenbedingungen für die erste 
und entscheidende Sozialisationsphase im Leben des baskischen Heili- 
gen von großer Bedeutung waren. 

Inigo war das dreizehnte und letzte Kind einer der baskischen Adels- 
familien, der Onaz y Loyola, deren Schloß in der Gegend von Azpeitia 
(San Sebastian) lag. Seine Mutter starb kurz nach seiner Geburt (1491)14, 
der Vater, als Inigo etwa 13 Jahre alt war. Kurz zuvor hatte man den 
Knaben der Familie eines weitläufigen Verwandten anvertraut. Bereits 
dieser geographische Wechsel, fort von der Landschaft seiner Heimat 

11 MHSJ, Fontes Narrativi, I 154. 
12 Valladolid 1981. Vgl. die Rezension dieses Buches in: GuL 61 (1988) 73. 
13 Hier sind zu erwähnen besonders: P. Leturia, Elgentilhombre Inigo Lopez de Loyola en 
su patria y en su siglo (1938). Barcelona 21949; Cändido de Dalmases, El Padre Maestro 
Ignatio. Madrid 1980 (dt. Übersetzung: Pater Magister Ignatius. Zur Biographie des hl. Ig- 
natius von Loyola. Leipzig 1985). 
14 Es besteht keine völlige Sicherheit über das genaue Geburtsdatum des Ignatius; man hat 
sich aber auf dieses Jahr geeinigt. 



Rogelio Garcia-Mateo 246 

mit ihren grünen, tiefeingeschnittenen Tälern, den hohen Bergen und 
dichten Wäldern, hinein in die weite, kahle und rauhe Hochebene Kasti- 
liens, deutet eine gewichtige Änderung in der Lebensgeschichte Inigos 
an. Fortan erfährt er eine höfische Erziehung, überwacht von Don Juan 
Veläsquez de Cuellar, dem Großschatzmeister des Königreiches Kasti- 
lien (vergleichbar mit dem Amt eines heutigen Finanzministers). Don 
Juan war zugleich Gouverneur der königlichen Residenz und Burg zu 
Arevalo (bei Avila), Mitglied des Königsrates und nicht zuletzt Vertrau- 
ensmann des Königspaares Isabella von Kastilien und Ferdinand von 
Aragon (nach einem Privileg des Papstes die •katholischen Könige" ge- 
nannt). Juans Frau Doha Maria de Velasco unterhielt als Hofdame enge 
Kontakte zur Königin, besonders zu Germana de Foix, der zweiten Frau 
Ferdinands. Die meisten ihrer Söhne lebten als Pagen am Königshof. 
Historiker haben Don Juan als klug, fromm, freigebig und als gerechten, 
fürsorglichen Regenten der ihm unterstellten Gebiete geschildert15. Da 
ihn seine Ämter an den Hof banden, dieser aber regional wechselte, wa- 
ren der Großschatzmeister und seine Familie häufig auf Reisen quer 
durch Kastilien: Gelegenheit für Inigo, nicht nur Arevalo, sondern auch 
Valladolid, Avila, Segovia, Medina del Campo, mithin ganz Kastilien 
kennenzulernen. 

Wenn Inigo in dieser Familie aufgewachsen ist, gemeinsam unterrich- 
tet wurde mit den übrigen Sprößlingen des Großschatzmeisters, dann 
kann er vor seiner Bekehrung und mystischen Erleuchtung keineswegs 
nur ein Mann von •sehr bescheidener Vorbildung" gewesen sein16. Er 
hat keine akademische, wohl aber eine höfisch-ritterliche Bildung erhal- 
ten. Und sicher dienten ihm Don Juan und andere Persönlichkeiten am 
Hof als Vorbilder, die für seinen Reifungsprozeß nicht unerheblich ge- 
wesen sein mögen. 

Zweifelsohne hatte der junge Baske die mehr oder weniger typische 
Karriere eines Höflings eingeschlagen. Für gewöhnlich begann sie mit 
dem Dienst als Page. So verrichtete auch Inigo die Arbeiten eines ge- 
wöhnlichen Dieners. Er begleitete seine Gebieter auf Reisen und Jag- 
den, auf Besuchen und Spazierritten; er diente bei der Tafel und versah 
das Amt des Mundschenks. Für diesen Dienst erhielt der Page eine höfi- 
sche Ausbildung, deren Mitte der ritterliche Gottes- und Minnedienst 
war. Demnach wurden Inigo - trotz aller Realisierung - Elemente des 
Glaubenslebens vermittelt, die in ihm die Verehrung des Heiligen und 

15 Vgl. P. de Sandoval, Historia de vida y hechos del emperador Carlos V. Bd. 2. Madrid 
1955/56, cap. 2. 
16 Vgl. Hugo Rahner, Ignatius von Loyola und das geschichtliche Werden seiner Frömmig- 
keit. Graz 1947, 52. 



Ignatius'Jugendzeit 247 

Göttlichen erweckten. Zugleich lehrte ihn die Unterweisung im ritterli- 
chen Frauendienst die Formen des Umgangs, das Gespür der Ehrerbie- 
tung und ein erstes Aufwachen der eigenen inneren Welt auf diesem 
Gebiet. 

Vergessen seien nicht die ritterlichen Wehrübungen. Spielend lernte 
der Page den Umgang mit Schleuder, Wurfspieß und Schwert. Auf diese 
Weise bereitete er sich auf spätere Turniere vor. Am Ende der Ausbil- 
dung - mit einundzwanzig Jahren - wurde man für wehrtüchtig erklärt. 
Unter christlichem Einfluß entwickelte sich daraus die Schwertleite so- 
wie die Ritterweihe. In Segensworten sprach man vom Schutz und der 
Verteidigung der Kinder, Witwen und Waisen. Deuten sich hier mögli- 
cherweise Grundhaltungen des späteren Apostolats an, wie es sich in 
der Redeweise des Ordensgründers kundtut, man müsse •den Seelen 
helfen"? 

Und noch ein letzter Punkt der Ausbildung des jungen Inigo: Er hat 
ohne Zweifel bei seinem Dienstherrn Don Juan die Verwaltungsaufga- 
ben des Schatzmeisters gelernt. Das große organisatorische Talent des 
späteren Ordensgenerals bestätigt dies17. 

Bleiben wir aber noch eine Weile bei der Einführung des jungen Edel- 
mannes Inigo in die ritterlich-höfische Kultur. Deren Kern bestand in 
einer Tugendlehre, die auf ein Ethos abzielte, das Gedanken der grie- 
chisch-römischen Antike, germanische Vorstellungen und Christliches 
miteinander verband. Im Mittelpunkt standen Ehre, Ruhm, mit Klugheit 
gepaarte Tapferkeit, Treue, Gerechtigkeit, Selbstbeherrschung und das 
Maßhalten in allen Lebenslagen. Nach seiner Bekehrung spricht Igna- 
tius allerdings nicht gut von der konkreten Verwirklichung dieses Ideals 
durch ihn selbst, wenn er im Bericht des Pilgers diktiert: •Bis zum Alter 
von 26 Jahren war er den Eitelkeiten der Welt ergeben, und hauptsäch- 
lich fand er aus einem eitlen und unbändigen Verlangen, sich Ruhm zu. 
gewinnen, sein Gefallen in Waffenübungen."18 

Auch der höfischen Minne kam erzieherische Bedeutung zu. Die 
Liebe zu der unerreichbaren Dame, der der Ritter in unerschütterlicher 
Treue diente - hochstilisiert in der Liebeslyrik -, erforderte ein hohes 
Maß an Verzicht und ließ ihn gerade dadurch eine Haltung finden, die 
ihm zur Ehre gereichte. Später, auf seinem Krankenlager, scheint der 
schwer verwundete Ignatius noch ganz im Bann dieser Vorstellung ge- 
wesen zu sein: •Unter den vielen eitlen Gedanken ... hatte besonders ei- 

17 Vgl. R. Garcia-Mateo, Formaciön administrativa de Ignacio de Loyola en Castilla y su 
personalidad. In: Manresa 59 (1987) 279-288. 
18 Bericht des Pilgers, Nr. 1. 



Rogelio Garcia-Mateo 248 

ner sein Herz in Beschlag genommen ... Er stellte sich nämlich vor, was 
er im Dienste einer Dame zu tun habe. ... So ganz hingegeben war er an 
diese Vorstellung, daß er gar nicht darauf achtete, wie unmöglich ihre 
Verwirklichung war."19 

Will man sich über die unmittelbaren Umwelteinflüsse hinaus verge- 
genwärtigen, von welchen Kräften politischer, sozialer und geistiger Art 
Ignatius in Kastilien geprägt wurde, so braucht man sich nur einige, 
aber wichtige Fakten und Ereignisse dieser Zeit in Erinnerung zu rufen. - 
Durch die Heirat von Ferdinand und Isabella (1469) wurden Aragon 
und Kastilien zusammengeschlossen. Damit war das Fundament für den 
spanischen Nationalstaat gelegt. Unter der Herrschaft dieses Königs- 
paares wurden die Moslems im Süden des Landes, in Granada, endgül- 
tig zurückgeworfen. Noch im gleichen Jahr wurden die Juden vertrie- 
ben, die nicht zum Christentum übertraten. Kolumbus entdeckte Ame- 
rika20, und Spanien trat seine Laufbahn als Weltmacht an. 

Als dieses für Spanien •Goldene Zeitalter"(•Siglo de Oro") anbrach, 
war der Versuch, ein christliches Weltreich (•orbis christianus") aufzu- 
bauen, im Grunde bereits gescheitert. Die Konfessionsstreitigkeiten in 
Mitteleuropa machen dies überdeutlich. Eine einheitliche Führung des 
Abendlandes gab es nicht mehr. Demgegenüber finden wir im Spanien 
der Kindheitstage und der Jugend des Ignatius eine Geisteshaltung vor, 
die erfüllt ist vom Traum einer Wiederbelebung des Ideals eines •orbis 
christianus" nach Art einer Universalmonarchie mit der Konsequenz ei- 
nes ungeheuren missionarischen Einsatzes, aber auch einer theokrati- 
schen Intoleranz, einer grenzenlosen Goldgier und Brutalität der Kon- 
quistadoren. Der höfische Ritter Don Inigo hat in Kastilien beides er- 
fahren: eine an Idealen ausgerichtete Hochherzigkeit, die sich in Begei- 
sterung für ethische und religiöse Werte äußerte, und zugleich die ihr 
nicht ferne Niedertracht und Gemeinheit der um jeden Preis nach 
Macht Strebenden. Es war schwer für ihn, beide Haltungen voneinander 
zu trennen. 

19 Ebd. Nr. 6. 
20 Einige zusätzliche Daten zur politischen •Großwetterlage": Nach dem Tod von Königin 
Isabella (1504) wurde ihr Mann Ferdinand von Aragon, der 1506 Germana de Foix heira- 
tete, Regent von Kastilien, bis seine Tochter Johanna die Regentschaft antrat. Da diese 
aber wegen ihrer seelischen Erkrankung unfähig für dieses Amt war, übernahm ihr Mann, 
der habsburgische Herzog Philipp, Sohn des Kaisers Maximilian I., 1506 den Thron. Er 
starb im gleichen Jahr. 1507 wurde Kardinal Cisneros Regent, 1510 abgelöst durch Ferdi- 
nand von Aragon. Nach dessen Tod im Jahr 1516 wurde Karl von Habsburg, Sohn von 
Philipp und Johanna, König aller Königreiche Spaniens und seiner Kolonien. Als späterer 
Kaiser Karl V. ging er in die Geschichte ein. 



Ignatius'Jugendzeit 249 

Neben den vielfältigen politischen und gesellschaftlichen Aspekten 
verdienen aber auch die geistigen Leistungen Erwähnung. Auf den Ge- 
bieten der Literatur, der Kunst und anderer Sparten der Geisteswissen- 
schaften, vor allem aber auch der christlichen Spiritualität war für einen 
Spanier die Ernte eines wahrhaft •Goldenen Zeitalters" einzuholen. 
Man denke nur an die Schule von Salamanca (Vitoria, Las Casas) und 
die Kirchenreform des Kardinals Jimenez de Cisneros21 oder an die 
hohe Baukunst dieser Zeit: Einsam überragt die Kathedrale von Sevilla 
alles bislang Dagewesene. Harmonisch fügen sich islamisch-jüdische, 
spätgotische und Renaissance-Elemente ineinander; eine gelungene 
Darstellung der kulturellen Vielfalt, die typisch ist für die spanische Gei- 
steswelt gerade jener Zeit des Hofmannes von Loyola. Wenn auch unter- 
schiedlich von Autor zu Autor, von Werk zu Werk, so muß man doch ge- 
nerell : nicht nur in Kunst und Dichtung, sondern auch in der Spirituali- 
tät und in der Mystik, ja in der philosophisch-theologischen Reflexion 
mit einer abendländisch-orientalischen Komponente rechnen. Sonst 
läuft man Gefahr, die Geistesgeschichte Spaniens völlig fehlzuinterpre- 
tieren. So gilt z. B. im Fall der spanischen Mystik die bei heutigen For- 
schern unbestrittene Tatsache, daß diese gewisse islamisch-jüdische Ele- 
mente aus dem Sufismus und der Kabbala beinhaltet, die freilich in 
ihrer ganzen Tragweite einer eingehenden Erörterung noch harren. 
Auch die vielgestaltige Bewegung der spanischen Illuministen (Alum- 
brados), mit denen sich Ihigo ebenfalls in Kastilien konfrontiert sah, 
war bekanntlich nicht zuletzt von orientalischem Mystizismus geprägt22. 

21 Nähere Angaben: Die italienische Renaissance wird seit 1490 auf den Ländern der Ibe- 
rischen Halbinsel rezipiert. Antonio de Nebrija veröffentlicht 1492 die erste kastilische 
bzw. spanische Grammatik und damit die erste Sprachlehre einer europäischen Sprache. 
Im gleichen Jahr wird der Humanist und Philosoph Luis Vives, den Ignatius persönlich 
kennenlernte, geboren. Fernando de Rojas schreibt den ersten modernen Roman: La Cele- 
stina. 1508 Gründung der Universität von Alcalä de Henares; 1517 erscheint in Alcalä die 
Polyglotten-Bibel (in Griechisch, Lateinisch, Hebräisch und Chaldäisch). Erasmus findet 
in Spanien in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts großen Anklang: Spanischer Erasmis- 
mus (Valdes, Vives). 

In der geistlichen Literatur gibt es zu Beginn des 16. Jahrhunderts wenig nennenswerte 
Werke. Das Ejercitatorio de la vida espiritual von Garcia de Cisneros (1500), einem Neffen 
des Kardinals J. de Cisneros, ist die große Ausnahme. Es beginnt aber eine rege Überset- 
zungstätigkeit aus der lateinischen religiösen Literatur bereits Ende des 15. Jahrhunderts. 
1490 war die erste kastilische Fassung der Imitatio Christi des Thomas von Kempen er- 
schienen, die Soliloquien des Bonaventura 1497 und die Vita Christi des Ludolf von Sach- 
sen 1502; diese Werke haben die spanische Spiritualität und Mystik richtungweisend ge- 
prägt. 
22 Vgl. A. Palacios, El islam cristianizado. Estudio del sufismo a traves de las obras de Abe- 
narabi de Murcia (1931). Madrid 21981, 198 f. 



Rogelio Garcia-Mateo 250 

Ritterideal und Bekehrung 

Das Bild des höfisch-ritterlichen Menschen, nach dem Ihigo erzogen 
wurde, hat eine alte abendländische Tradition. Der Name •Ritter" (Rei- 
terdienst) hat seinen Ursprung im Kreuzzugsideal. Er hat darum ur- 
sprünglich eine religiöse Note (Kampf gegen die Ungläubigen, die Mos- 
lems) für den christlichen Glauben. In diesem Sinne propagieren ihn 
Raimundus Lullus, König Alfons der Weise von Kastilien und Leon, 
Bernhard von Clairvaux und Johannes von Salisbury. Wir stehen im 12. 
Jahrhundert, einer Epoche tiefgehender christlicher Erneuerung. An die- 
ses Ritterbild knüpft auch eine poetische Literatur an: Heldenlieder wie 
etwa das •Rolandslied". Die Freude am Lied führte an den adligen Hö- 
fen zu einer Ritterlyrik, in deren Mitte die Verehrung der Frau und das 
Lob der Liebe zu ihr stand. Ausgehend von der Provence und der Nor- 
mandie (•Chretien de Troyes"), griff diese Bewegung auch auf die 
Nachbarländer über: entsprechende Dichtung in deutscher Sprache 
(Minnegesang): Hartmann von Aue, Heinrich von Morungen u. a.; für 
Italien: Dante. - Zur Zeit des hl. Ignatius (16. Jh.) erlebt das Ritterideal 
im politisch und religiös tiefbewegten Spanien eine späte Nachblüte. 

Aus dem Gesagten geht hervor, daß das wehrhafte, religiöse, ethische 
und ästhetische Ideal des höfischen •Ritters" auf die verschiedensten 
geistesgeschichtlichen Traditionen zurückgeht. Insgesamt bestimmen sie 
eine Art Ehrenkodex, der bis in unsere Tage hinein die Formen des ge- 
sellschaftlichen Umgangs prägt. Der Ritter (vgl. •ritterlich") erscheint 
als Inbegriff menschlich-männlichen Verhaltens. Er verbindet Gerech- 
tigkeit mit Milde, Höflichkeit mit Sachlichkeit. Unverrückbar in seinen 
Überzeugungen, unbeeinflußbar in seinem Handeln sucht er gleichwohl 
durch Menschlichkeit und kluges Vorgehen seine Gegner zu gewinnen. 
Die dichterische Fabulierfreudigkeit hat nach diesen Vorgaben einen 
Romantypus hervorgebracht, dessen hoher Unterhaltungswert gerade 
aus einer gelungenen Verquickung von Elementen des Vorbildlichen mit 
denen des Abenteuerlichen besteht. Dies waren die Ifiigo so •versessen" 
machenden23 Amadis-Versionen, die trotz der später erfolgten Parodie- 
rung im Don Quijote weitergewirkt haben in den heroisch galanten Ro- 
manen des Barock24. 

Ein kurzer Blick auf die Typika dieser Ritterromane kann uns deshalb 
einen guten Zugang zur Persönlichkeitsstruktur des jungen Ignatius ver- 
mitteln. Die Liebe ist das Herz dieser Gattung von Literatur. Sie wird 

23 Bericht des Pilgers, Nr. 5. 
24 Vgl. dazu Georg Eickhoff, Christliche Abenteurer. Narrheit und Ritterlichkeit bei Ignatius 
von Loyola und Don Quijote von der Mancha. In: GuL 60 (1987) 284-298. 



Ignatius' Jugendzeit 251 

dargestellt als Leidenschaft, die den Mann dazu treibt, jede noch so 
große Gefahr auf sich zu nehmen; Frauen im Bann der Liebe sprengen 
fast alle gesellschaftlichen Spielregeln. Das Romangeschehen ist aufge- 
baut nach Art eines Hindernisrennens, das Held und Heldin absolvieren 
müssen bis zum endgültigen Triumph der Liebe. Grenzenlose Phantasie 
ist kennzeichnend für diese Art von Schrifttum. Unbezwingbare Hel- 
den treten auf; allein ihr unbeugsamer Wille läßt jede noch so hohe 
Burgmauer in den Staub sinken. 

Im Grunde handelt es sich um ein Melodrama, dessen Grundgestalt 
heute noch in Filmen und Illustrierten weiterwirkt. Wie die gegenwärti- 
gen Romane, erfreuten sich auch die von damals in allen Gesellschafts- 
schichten außerordentlicher Beliebtheit. Nur Wortführer gewisser mora- 
lischer und didaktischer Ansichten lehnten sie ab. Ihnen mißhagten die 
im Roman dargestellten Exzesse der Phantasie. Im Don Quijote etwa er- 
scheinen Pfarrer, Kaplan und Domherr als Exponenten dieser kritischen 
Kreise. Lope de Vega hat einmal gesagt: •Viele lehnen die Ritterromane 
ab und lachen über sie zu Recht, insofern sie lediglich deren äußere 
Form im Blick haben. Folgt man ihnen aber bis in ihr Inneres, so findet 
man alle Gegenstände' der Philosophie darin: das Natürliche, das Ra- 
tionale und das Moralische."25 

Ritterromane vermochten, wie gesagt, durch eine gekonnte Verbin- 
dung von spannender Unterhaltung und Belehrung grundlegende 
menschliche Werte nahezubringen. Die Tatsache, daß Ihigo diese Literatur 
leidenschaftlich gern las, verweist darauf, daß Erotik, Heldentum, Ein- 
satzbereitschaft, Galanterie, Schöpferkraft, Risikofreudigkeit, Ruhm, 
Ehre und Frömmigkeit Grundmotive und Zielvorstellungen seines Den- 
kens und Tuns waren. Entspricht nun dieser komplexen Strebedynamik 
seiner Person nicht gerade jene Grundhaltung des •magis" (mehr), das 
später seine gesamte Spiritualität kennzeichnet? Und ist dieses •je 
mehr" nicht die geheime Triebfeder eines erneuten christlichen Dyna- 
mismus gegenüber der in sich geschlossenen mittelalterlichen •Heiligen 
Ordnung" im •Heiligen Reich", wie Erich Przywara einmal gemeint 
hat? Und, so könnte man weiterfragen, verweist dieses Verständnis des 
•magis" nicht auf eine Verwandtschaft von augustinischer und ignatia- 
nischer Spiritualität? Denn: •Weil Gott, augustinisch, der je immer grö- 
ßere Gott' ist..., so gebührt Ihm, ignatianisch, ,im Ganzen und aufs 
Ganze je immer mehr Lobpreis und Glorie'."26 

25 Zit. nach Salvador Madaliage, Über Don Quijote. München 1966, 81. 
26 E. Przywara, Ignatianisch. Frankfurt 1956, 141. 



Rogelio Garcia-Mateo 252 

Die letztgenannte Weisung wiederum bildet den Kern des Ritter- 
ideals. Ein rechter Ritter kämpft für seinen Herrn. Sein oberster Lehns- 
herr, der Herr aller Könige, ist Gott! Dieser allgemeingültige Gedanke 
entsprach genau den Intentionen des Christentums, das im Christen ei- 
nen •miles Christi" (vgl. Rom 6,13; 2 Tim 2,3) sieht. Dieser Topos von 
der •militia spiritualis" war im Mittelalter weit verbreitet. Er galt als ver- 
bindlich für den größten König wie für den einfachsten Soldaten, für 
den Bischof in seiner Oberhoheit wie für den einsamsten Mönch. Das 
Bild vom Krieg für das Gute wird zum Vorbild für alle, die in irgend- 
einer Weise in der Welt als Christen wirken wollen. Benedikt bezeichnet 
in seiner Regel den Mönch als Krieger Gottes. Die Regel selbst wird ver- 
standen als ein Kriegsgesetz, dem der Mönch verpflichtet ist, sein Klo- 
ster das Zelt im Schlachtfeld und die Gemeinschaft der Brüder die 
Schlachtreihe im Kampf gegen das Böse. Jeder Christ aber streitet an 
anderen Fronten. Befindet sich der Mönch im Kampf gegen die Mächte 
der Dämonen, so der Bischof gegen die Verweltlichung der Kirche und 
der König gegen die Heiden und für ein christliches Weltreich. Im Ge- 
folge der Kreuzzüge erreichte das Bild vom •miles christianus" seinen 
Höhepunkt und eine populäre Ausbreitung, die in Spanien, bedingt 
durch den Kampf gegen den Islam (Rekonquista), bis ins 16. Jahrhun- 
dert hinein lebendig blieb. Und schließlich bildeten sich aus dem Ritter- 
stand unter christlichem Einfluß Laienorden heraus, wie z. B. die Tem- 
pler und die Johanniter27. 

Wie aber war es um die Verwirklichung der hohen Ansprüche des Rit- 
terideals bestellt? Theoretisch gesehen war der Ritter ein Edelmann, der 
Herrschaft und Dienst miteinander verbinden sollte. Praktisch wurde 
diesem Gedanken nur selten Rechnung getragen. Die Gesta GuillelmiBe- 
richten von einem Ritter, der mindestens zehn Frauen hatte und fünfzig 
Kinder. Und das •Rolandslied" (•Chanson de Roland") führt deutlich 
vor Augen, wieviel Raum für deftige Witze und Prahlereien mit eigenen 
Ruhmestaten trotz guter Manieren möglich war. Don Inigo bildet hier 
keine Ausnahme. Er wirkt, nach seinen eigenen Worten zu urteilen, wie 
ein Sportfanatiker, besessen vom Gedanken an Turniere; er ist (oder 
war zeitweise) ein typischer Frauenheld. In seinen jungen Jahren, als er 
noch auf dem Schloß der Familie wohnte, schlug er, wie die meisten sei- 
ner Standesgenossen, über die Stränge und bekam Ärger mit den lokalen 
Behörden; seine Gerichtsakten sprechen von •sehr großen Vergehen, 

27 Vgl. dazu Johann Auer, Militia Christi. Zur Geschichte eines christlichen Grundbildes. In: 
GuL32 (1959) 340-351. 



Ignatius' Jugendzeit 253 

nächtlichem Unfug, bestimmten Verbrechen, absichtlich und heimtük- 
kisch begangen"28. 

Der gesellschaftliche Sturz der Familie Veläsquez de Cuellar29 mar- 
kiert auch das Ende der höfischen Karriere Inigos in Kastilien. Als er 
1517 das Land verläßt, nimmt er freilich mehr mit als lediglich fünfhun- 
dert Dukaten und zwei Pferde, die ihm Don Juans Gattin geschenkt hat. 
Er geht, für sein Leben geprägt, mit einer unverwechselbaren Ausbil- 
dung. Deutlich hat er am eigenen Leib Höhe und Tiefe, Glanz und 
Elend des ritterlich-höfischen Lebens erfahren. Seine Enttäuschung 
spiegelt am besten das Gedicht Epistola moral a Fabio wider: •Bei Hofe, 
Fabio, auf ein Amt vertrauen, / heißt Fesseln tragen, drin die Streber 
sterben, / und vor der Zeit die Kundigsten ergrauen." 

Aber noch gibt Inigo seine Pläne nicht auf. Er bleibt auf der Linie des 
Gentilhombre, des Edelmannes. Noch im gleichen Jahr kommt er nach 
Pamplona, der Hauptstadt des Königreichs Navarra. Er wird Leibgar- 
dist des Herzogs Don Antonio Manrique von Näjera30. Schon bald bie- 
tet sich auf dem neuen Arbeitsfeld, im Grenzgebiet Spaniens zu Frank- 
reich, eine neue Gelegenheit zum •Sichauszeichnen" (•Sehalarse") 
(Exerzitienbuch Nr. 97) als ritterlicher Held. Eine willkommene Chance, 
seinen Karriereknick wieder auszugleichen. Doch dieser Versuch geht 
fehl. Eine Kanonenkugel zerschlägt das Bein des wagemutigen Kämp- 
fers und damit alle Pläne zu einem neuerlichen beruflichen Anlauf. Er 
wird von furchtbaren Schmerzen und von Todesangst gepeinigt. 

Die höfische Dichtung der Zeit hat auszudrücken versucht, was einem 
Ritter in solcher Situation wohl durch den Kopf gegangen sein mag: 
•Die mächtigen Potentaten, / von denen die Schriften melden / aus al- 
ter Zeit: / Entsprang nicht aus den Taten / jener gewaltigen Helden am 
Ende nur Leid?... / Wo blieb unser König Johann? / Was ward aus dem 
Infanten von Aragon? / Den Plänen, die er ersann? / ...War es nicht ei- 
tel Geziere, / Tand, um den Rasenhügel / des Tods zu decken? / ...Wo- 
hin sind die schönen Damen, / ihr Duft, ihr Putz, der Gewänder / rau- 

28 Zit. nach Andre Ravier, Ignatius von Loyola gründet die Gesellschaft Jesu. Würzburg 
1982, 441. Vgl. dazu MHSJ, Fontes Documentales, 229-231. 
29 König Karl wies 1516 der Königin Germana, der Gattin seines Großvaters und Vorgän- 
gers Ferdinand, als Wittum die Herrschaft von Arevalo und Madrigal an. Veläsquez sah 
hier eine Verletzung der Zusage, daß jene Herrschaften nie dem unmittelbaren Besitz der 
Krone entfremdet werden sollten. Es kam zu einem bewaffneten Kampf. Veläsquez mußte 
im März 1517 kapitulieren und der Königin Germana, die sich in eine Feindin seines Hau- 
ses verwandelt hatte, das alte Königsschloß in Arevalo übergeben. 
30 Don Antonio ist Vizekönig des Habsburgers Karl, der, von den Niederlanden (Gent) 
kommend, als Nachfolger König Ferdinands von Kastilien gerade in Spanien eingetroffen 
ist. 



Rogelio Garcia-Mateo 254 

sehender Flitter? / Welch bitteres Ende nahmen / die Schwüre und 
Liebespfänder / ihrer Ritter?... Was haben die riesigen Heere, / was ha- 
ben Panier und Fahnen / und Standarten, / Schlösser mit Wall und 
Wehre, / ...und was wir sonst geschaffen, Tod, uns genützt? / Wenn 
deine Losung gellte, / hat keine von unseren Waffen uns mehr ge- 
schützt."31 

Nach dieser Grenzerfahrung wendet sich der Ritter einer anderen Art 
von Rittertum zu. Es galt nur, sie neu zu entdecken: die •caballeria a lo 
divino", die Ritterschaft zu Ehren Christi. So wächst sein Interesse für 
seine Nachfolge des •höchsten Befehlshabers Unseres Herrn" (Exerzi- 
tienbuch Nr. 136) am Vorbild von Heiligen wie Dominikus oder Franzis- 
kus. Diese Wende markiert zwar das Ende seiner Rolle als •Don Juan", 
sie bedeutet aber keineswegs einen Bruch mit dem Ritterideal. Vielmehr 
beginnt Inigo erst jetzt die geistliche Rolle dieser Berufung zu erkennen 
und sich darin wiederzufinden. Die Jahre in Kastilien und Navarra sind 
nicht einfach verlorene Zeit, wie meistens behauptet wird. Er entdeckt 
durch seine höfische Erziehung mit der Gestalt des •chevalier errant" 
immer stärker das Leitbild des •miles christianus". Diese beiden einan- 
der entgegengesetzten •Vorbilder" bekommen später entscheidende Be- 
deutung für seine Lehre von der •Unterscheidung der Geister". •Sie ist 
ohne Zweifel nur eine verschärfte Fortsetzung des inneren Zwiespaltes 
... zwischen ritterlichem Ehrgefühl und dem beschämenden Unterliegen 
an dunkle Triebe", meint Hugo Rahner32. 

Die ritterliche Geisteswelt und die Spiritualität 

Unsere bisherigen Ergebnisse decken sich mit den Forschungen des My- 
stik-Experten Alois M. Haas. Auch seiner Auffassung zufolge hat man 
sich bei der Beschäftigung mit der Spiritualität •viel zu wenig von den 
großen literarischen Leistungen gewisser Zeitalter inspirieren" lassen. 
Und er fährt fort: •Man gewänne ein schiefes Bild vom Gottverhältnis 
des mittelalterlichen Menschen, wenn man nur die mit Recht berühmten 
und bekannten geistlichen und mystischen Schriften dieser Jahrhun- 
derte zur Darstellung jener Frömmigkeit heranzöge. Das ist bisher mei- 
stens geschehen. Die scheinbar ,weltlichen' Dichtungen der Zeit aber, 
der höfische Roman, die Chansons de geste, die Lieder des Minnege- 

31 Jorge Manrique, Strophen auf den Tod des Ordensmeisters von Santiago, Don Rodrigo 
Manrique, seines Vaters. Zit. nach F. Schalk, Spanische Geisteswelt. Baden-Baden 1957 
64 f. 
32 H. Rahner (s. Anm. 16) 21. 



Ignatius' Jugendzeit 255 

sangs sind in ihrer Art ebenso wichtig. In ihnen artikuliert sich die 
Frömmigkeit des mittelalterlichen Menschen in der ganzen Breite ihrer 
Entfaltungsmöglichkeiten, in ihrem Ausgang in die ,Welt', vor der und 
in der sie sich zu bewähren hat."33 

Auf die ignatianische Spiritualität trifft dies in ganz besonderem 
Maße zu. Man begreift sie sicher unzulänglich, wenn man sie nur in den 
geistesgeschichtlichen Zusammenhang mit der spirituellen Tradition, 
etwa der •Devotio moderna" (Ludolf von Sachsen, Thomas von Kem- 
pen), bringt. 

Im Gegensatz zum allgemeinen Forschungstrend auf dem Gebiet 
ignatianischer Spiritualität, der die Zeit vor der Bekehrung bewußt als 
•dunkle Zeit der Sünde" ausklammert oder einfach als unbedeutende 
Vorstufe für seine spätere Entwicklung kaum berücksichtigt, muß man 
den positiven inneren Zusammenhang zwischen beiden Lebensabschnit- 
ten spirituell, sozial- und kulturgeschichtlich darstellen, vorausgesetzt 
natürlich, man ist daran interessiert, diese Spiritualität mit wissenschaft- 
lichem Ernst zu erfassen. Ohne Frage war die Bekehrung ein Ereignis, 
das Ifiigo neugestaltet, ihn gewandelt hat. Zweifelsohne auch bedeutete 
die Erleuchtung am Fluß Cardoner eine mystische Schau, bei der Igna- 
tius nach eigenen Worten mehr empfangen hat, als •wenn er im ganzen 
Verlauf seines Lebens nach mehr als zweiundsechzig Jahren alles zu- 
sammennimmt, was er von Gott an Hilfen erhalten und was er jemals 
gewußt hat"34. Aber Ignatius selbst fährt in diesem Text fort, seine 
Schau und mystische Erfahrung habe keineswegs alles Frühere ausge- 
löscht! Dies tut lediglich das Gros der Sekundärliteratur!35 Für Ignatius 
steht fest, •daß ihm alles in neuem Licht erschien".36 Folglich ist an ihm 
in praxi geschehen, was die klassische Gnadentheologie immer behaup- 
tet hat: Gnade zerstört nicht die Natur, sondern setzt sie voraus und 
vollendet sie. Gerade als Vollendung, die das Vergangene nicht ausra- 
diert, vielmehr läutert und im Kommenden geradezu erst zur Entfaltung 
bringt, ist die Wirkung der Erleuchtung am Fluß Cardoner zu sehen. Ini- 
gos persönlicher Hintergrund, geprägt von der damaligen höfisch-ritter- 
lichen Werteordnung, wird immer wieder in seiner Spiritualität sichtbar, 
mag jene Werteordnung auch auf dem Hintergrund seiner mystischen 
Erfahrung neu von ihm verstanden worden sein. •Was Ifiigo aber vor al- 
lem lernte in so hochadeliger Umgebung, war ... der Sinn für das Höfi- 
sche, die ,Höflichkeit' im besten Sinn des Wortes. P. Nadal faßt das Er- 

33 Alois M. Haas, Geistliches Mittelalter. Freiburg (Schweiz) 1984 [111]. 
34 Bericht des Pilgers, Nr. 30. 
35 Vgl. z. B. H. Rahner (s. Anm. 16) 54. 
36 Bericht des Pilgers, Nr. 30. 



Rogelio Garcia-Mateo 256 

Ziehungsergebnis von Arevalo in zwei Worte zusammen: ,Fromm und 
adelig ist er erzogen worden.' Hier gründet als bestes Erziehungsergeb- 
nis jene sein ganzes Leben begleitende adelige Haltung: letztlich einem 
von fern verehrten König zu dienen, auch als ungesehener Page einge- 
reiht zu sein in den geheimnisvollen Mechanismus einer königlichen 
Hofhaltung', ... jene Haltung, die er später ins Geistliche transponierte, 
als er in der Königsbetrachtung schrieb von den Menschen, die ,sich in 
jeglichem Dienst ihres Königs und allerhöchsten Herrn auszeichnen 
wollen'."37 

Für Glaube und Gerechtigkeit 

Eine umfassende Behandlung der inneren Beziehung zwischen der igna- 
tianischen Spiritualität und der Welt des Rittertums muß weiter einer 
Sonderuntersuchung vorbehalten bleiben. Hier möge statt dessen eine 
abschließende Überlegung angefügt werden. 

Die 32. und die 33. Generalkongregation der Gesellschaft Jesu (1975, 
1983) haben den Einsatz für Glaube und Gerechtigkeit als zentrale Auf- 
gabe der Jesuiten von heute erklärt. Diese Aufgabenstellung hat nicht 
wenig Kritik innerhalb und außerhalb des Ordens hervorgerufen. Von 
einer Umfunktionierung ignatianischer Spiritualität in sozial-politisches 
Engagement war die Rede, von einem diesseitigen Aktivismus und von 
unkritischer Anpassung an linke Strömungen. Mag sein, daß in Einzel- 
fällen übertrieben und einseitig gehandelt wurde und wird. Es wäre aber 
falsch, anzunehmen, daß ein Einsatz für Glaube und Gerechtigkeit un- 
vereinbar sei mit ignatianischer Spiritualität. Das Urcharisma des Grün- 
ders ist keineswegs in Gefahr! Gerade im Rittertum nämlich findet man 
die Verteidigung des Glaubens und der Gerechtigkeit als Grundziele rit- 
terlichen Handelns. Ein rechter Ritter sollte nicht nur die Tugenden der 
•mute", •ere" und des •muot" leben, sondern man erwartete von ihm 
ebenfalls •gerehtekeit" und •erbärmde". Echte Ritterlichkeit fordert 
Entscheidung und Einsatz zur lebensgestaltenden Tat. Ein Ritter setzt 
sich ein für Gott und den Glauben, und zwar mit aller Kraft. Zugleich 
aber teilt er sein Brot mit den Armen, schützt die Waisen, Witwen und 

37 H. Rahner (s. Anm. 16) 20. Das Merkwürdige in der Ignatius-Deutung H. Rahners ist, 
daß er trotz der positiven Bewertung der Zeit vor der Bekehrung auch zu den Ignatius-In- 
terpreten gehört, die meinen, •der mystische Vorgang löscht sozusagen alles Frühere aus" 
(ebd. 54). So spielt Inigos geistige Welt keine Rolle mehr für seine theologische Ignatius- 
Deutung. Vgl. dazu H. Rahner, Ignatius als Mensch und Theologe. Freiburg 1964. 



Ignatius'Jugendzeit 257 

jeden Schwachen - so jedenfalls formuliert es das Gebet zur Ritter- 
weihe. 

Folglich steht er auf der Seite der Armen, Deklassierten, Unmündigen 
und Hilfsbedürftigen jeder Couleur. Hilfsbereitschaft und Schutz galten 
mithin als Prinzipien spezifisch ritterlichen Tuns.38 •Den Seelen helfen" 
formuliert Ignatius das Ziel der Gesellschaft Jesu. In den Konstitutionen 
der Gesellschaft Jesu liest man: •Das Ziel dieser Gesellschaft ist, sich 
nicht nur mit der göttlichen Gnade dem Heil und der Vollkommenheit 
der eigenen Seelen zu widmen, sondern sich mit derselben Gnade aus al- 
ler Kraft zu bemühen, zum Heil und zur Vollkommenheit der Seelen der 
Nächsten zu helfen" (Nr. 3); man solle •den Teil auswählen, der am 
meisten in Not ist, sowohl wegen des Fehlens anderer Arbeiter wie we- 
gen der Armseligkeit und Krankheit der Nächsten und der Gefahr ihrer 
völligen Verdammnis" (Nr. 622). 

Die 32. und 33. Generalkongregation haben auf dieses Grundziel zu- 
rückgegriffen und es für die Gegenwart neu formuliert: •Der Auftrag 
der Gesellschaft Jesu heute ist ein priesterlicher Dienst am Glauben, 
eine apostolische Aufgabe, die darauf abzielt, den Menschen zu helfen, 
sich Gott zu öffnen und nach dem Anruf und den Forderungen des 
Evangeliums zu leben. ... Es ist ein Leben, in dem die vollkommene Ge- 
rechtigkeit des Evangeliums aufscheint - eine Gerechtigkeit, die nicht 
bloß bereit ist, die Rechte und die Würde aller, besonders der Kleinen 
und Schwachen anzuerkennen und zu respektieren, sondern diese wirk- 
sam durchzusetzen" (32. GK, Nr. 67). Und: •Gemäß unserem Institut ist 
es die Sendung der Gesellschaft, daran zu arbeiten, daß die ganze 
Menschheit in Jesus Christus jenes Heil findet, das bereits in diesem Le- 
ben beginnt. ... Nun wird jedoch die Förderung der Gerechtigkeit bei 
der Glaubensverkündigung immer dringlicher" (33. GK, Nr. 34). 

Welchen Einschnitt der Einsatz für Glaube und Gerechtigkeit in der 
jüngsten Geschichte der Gesellschaft Jesu bedeutet hat, ist allgemein be- 
kannt. Sind die Jesuiten dadurch nicht mehr das, was sie einmal waren? 
Wir meinen, gemessen an ihrem Gründer und an den großen Männern 
des Ordens (etwa Franz Xaver, Matteo Ricci, Petrus Claver, Alfred 
Delp, Rupert Mayer, Pierre Teilhard de Chardin, Pedro Arrupe, Oswald 
von Nell-Breuning, Hugo und Karl Rahner) handelt es sich gar nicht um 
eine Wende, sondern lediglich um den Versuch, das ursprüngliche Cha- 
risma für heute neu zu artikulieren und zu leben. 

38 Vgl. zum sozial-karitativen Aspekt bestimmter Gelübde, insbesondere bei den Ritteror- 
den, die Studie von Johannes G. Gerhartz, •Insuper promitto...". Die feierlichen Sonderge- 
lübde katholischer Orden. Rom 1966, 79-112. 




