AUS DEM LEBEN DER KIRCHE

Die Kirche in Brasilien

Interview mit Dom Luciano Mendes de Almeida*

Dom Luciano, Sie kommen gerade aus dem Siiden, aus Sdo Paulo. Hier im
Nordosten, in Recife, haben Sie unsere Reisegruppe mit Mitgliedern aus dem
Bund Neudeutschland und dem Akademikerverband Christophorus getroffen,
von denen einige gerade aus dem Mato Grosso und dem Amazonasgebiet kom-
men. Wenn wir uns vor Augen halten, daf3 Brasilien flichenmdfig iiber 30mal
so grof3 ist wie die Bundesrepublik Deutschland, dann drdngt sich die Frage auf:
Wie intensiv ist die Zusammenarbeit der Bischife, ist sie iiberhaupt moglich?

Thre Frage schneidet ein groBes Problem an. Manche unserer Didzesen sind so
grol wie das gesamte Gebiet Ihres Landes. Die gewaltigen Entfernungen, die
Vielfaltigkeit Brasiliens und die damit verbundenen Gegensatze erschweren die
Zusammenarbeit der Bischéfe auBlerordentlich. Frither kannten sich viele der
Bischofe iiberhaupt nicht. So konnte es wihrend des Zweiten Vatikanischen
Konzils passieren, daB3 einer den anderen z. B. auf Franzosisch ansprach. Aber
seitdem hat sich das geindert. Das Konzil hatte ein Interesse daran, unsere Ein-
heit zu férdern. Heute sind wir fiir die Welt sogar ein Modell der Einheit unter
Bischofen. Das empfinde ich als eine groBe Gnade.

Worin besteht diese Einheit, und wie driickt sie sich aus?

Neben der Gnade des Konzils hat Gott uns zwei Begegnungen geschenkt, wel-
che die Bischofe stark zusammengefiihrt haben: die zweite Versammlung des la-
teinamerikanischen Episkopats in Medellin/Kolumbien (1968) und das Treffen
in Puebla/Mexiko (1979), bei dem auch der Papst anwesend war. Die Kirche in
Brasilien ist dem Geist dieser beiden Versammlungen sehr verpflichtet. Wir rich-
ten unsere Arbeit, unser Denken und unsere pastoralen Strategien danach aus.
Diese gemeinsame Basis bewirkt ein groBes Mall an Verbundenheit.

Die beiden erwdihnten Bischofsversammlungen gelten als Versuch, die Anliegen
des Zweiten Vatikanischen Konzils in die kirchliche Praxis umzusetzen. Welche
Schwerpunkte haben sich daraus fiir die Arbeit der Bischofe ergeben?

Sie spielen an auf die vorrangige Option fiir die Armen. Alle Bischofe haben
sich dafiir entschieden. Wir verstehen darunter eine Bevorzugung der Armen.

* Geb. 1930. Zum Priester geweiht 1958. Von 1976-1988 Weihbischof von Sdo Paulo. Seit
1988 Erzbischof von Mariana (Minas Gerais). Prisident der Brasilianischen Bischofskon-
ferenz seit 1987.



Aus dem Leben der Kirche 304

Das ist eine politische Option. Die Armen sollen bessere Lebensbedingungen
durch eine gerechtere Politik erhalten.

Wir haben verschiedene Leitziele ausgewihlt, die die Erkenntnisse von Puebla
zusammenfassen. Das wichtigste davon heiBt Evangelisierung. Papst Paul VI.
sprach in seinem Apostolischen Schreiben ,,Evangelii nuntiandi“ (1975) davon,
daB die Kirche bemiiht sein miisse, ,,den christlichen Einsatz fiir die Befreiuung
stets in den umfassenden Heilsplan einzuordnen* (Nr. 38). Diese Aussage muf}
in einem gesehen werden mit dem, was er 1967 in der Enzyklika ~Populorum
progressio“ geschrieben hat: ,,Wahre Entwicklung muB umfassend sein, sie muf3
jeden Menschen und den ganzen Menschen im Auge haben.« (Nr. 14) Evangeli-
sierung bedeutet also, einen Beitrag zu leisten zum Aufbau einer gerechteren
und briiderlichen Gesellschaft. Das geschieht durch die Verkiindigung des
Evangeliums, durch die Lehre der Kirche und durch das Zeugnis der christli-
chen Gemeinden. Wir miissen Sorge tragen fiir die integrale, ganzheitliche Be-
freiung des Menschen, und das durch alle gesellschaftlichen Schichten hin-
durch.

Von Anfang an sollte vermieden werden, daB eine Kluft zwischen den sozia-
len Anliegen und der Spiritualitit entsteht. Die Armen werden bevorzugt, aber
im Lichte des Evangeliums. Wir wollen bewuBtmachen, daB das Volk Gottes so
gestaltet sein muB, daBl es verdndernd und erneuernd auf die Gesellschaft ein-
wirkt. Diesbeziiglich hat die Kirche Brasiliens eine historische Aufgabe, nimlich
Gerechtigkeit und Freiheit zu verkiinden, wie es auch der HI. Vater im April
1986 in einem Hirtenbrief an die Bischéfe ausgedriickt hat. Diese neue Gesell-
schaft soll frei sein von Ubeln des Kapitalismus, wie sie in den Vereinigten Staa-
ten auftauchen, und von Unterdriickung, wie sie in der Sowjetunion praktiziert
wird.

Welches sind weitere Priorititen in der Hirtenaufgabe der Bischife?

Wir miissen unser Engagement in den Medien ausweiten und stirker auf die Ju-
gendlichen und auf die Familien achten. Dabei spielen drei Tatsachen eine
Rolle, die auch die Lage der Kirche Brasiliens gut veranschaulichen: 1. Es gibt
eine grofie Einheit zwischen Ordens- und Weltklerus. Brasilien ist das Land mit
den meisten Ordensleuten und dem gréBten Ordensnachwuchs. 2. Es besteht
auferdem eine gute Gemeinschaft zwischen den ménnlichen und den weibli-
chen Ordensangehorigen. Sie stehen sich nicht als zwei Blécke gegeniiber. In-
zwischen wird diese Realitit auch in Rom als ein groBer Wert angeschen. 3. In
der Kirche Brasiliens wirken dank der Basisgemeinden viele Laien mit.

Wie schauen solche Basisgemeinden aus?

Die Basisgemeinden stellen Gemeinschaften dar, in denen man geschwisterlich
zusammenlebt. Sie erfassen und analysieren die Realitit, indem sie von ihrem
personlichen Erleben ausgehen. Die Probleme, die sie am eigenen Leib erfahren,
werden in die Gemeinschaft eingebracht, und es werden dann im Licht des
Glaubens und des gesunden Menschenverstandes Losungen gesucht. Dabei er-
kennen die Menschen nicht selten, daB sie da und dort noch an einer Mentalitit



Aus dem Leben der Kirche 305

festhalten, die dem Wort Gottes widerspricht. Die BewuBtseinsdnderung ist eine
wichtige Voraussetzung, um zu einer guten Handlungsweise zu kommen.

Die Basisgemeinden haben sich im Laufe der Jahre entwickelt. Sie sind sehr
verschieden: Die einen sind vor allem sozial engagiert; andere treffen sich zu
Gebetskreisen; wieder andere denken iiber gesellschaftliche Anderungen nach.
Friiher z. B. wurden die Gottesdienste in den Kirchen abgehalten, dann in den
Zentren der Basisgemeinden; heute finden sie auf den StraBen und in den Héu-
sern statt. Dadurch sind wir zu einer Kirche geworden, die in den Familien lebt.

Die Hinwendung zum Volk hat der Kirche viel Glaubwiirdigkeit verliehen?

Ja. Die Prisenz bei den Armen erklirt sicherlich auch den reichen Ordensnach-
wuchs der letzten Jahre und die Freude am Dienst fiir den Nichsten.

Liegt in der Option fiir die Armen nicht auch die Gefahr einer gewissen Exklusi-
vitit? Konnen sich Reiche nicht ausgeschlossen fiihlen?

Diese Gefahr besteht durchaus. In der Begeisterung, den Armen zu dienen, hat
die Kirche manchmal die Mittelklasse und die Oberschichten vernachléssigt.
Aber wir sind uns immer bewuBt gewesen, daB die Liebe der Kirche universal
und allumfassend sein muB. Ich verstehe lhre Frage gut. Wenn Sie sich eine
Mutter vorstellen, die viele Kinder hat, und wenn Sie sie fragen, welches Kind
ihr am liebsten sei, dann wird sie natiirlich antworten: ,,Alle Kinder sind mir
gleich lieb.“ Aber wenn man niher hinschaut, sieht man, daf3 sie sich mit den
Kindern am meisten beschiftigt, die schwach und krinklich sind und ihre Hilfe
besonders brauchen. Bei einem Verkehrsunfall miissen die am meisten Verwun-
deten am dringendsten verarztet werden.

Es ist nicht leicht, jetzt wiedergutzumachen, was wir frither vernachléssigt ha-
ben. Drei Gruppen stehen uns distanziert gegeniiber: Von den Regierenden wer-
den wir oft als Kommunisten angesehen; die Universititsstudenten und -profes-
soren meinen, daB die Kirche nicht geniligend Kenntnisse auf kulturellem Gebiet
habe: und die Unternehmer sehen in uns nur bedrohliche Revolutiondre. Die
Wirklichkeit ist anders.

Gerade die armen Leute in den Basisgemeinden scheinen eine grofe spirituelle
Ausstrahlung zu haben. Woher kommt das?

Diese Beobachtung ist richtig. Sie miissen bedenken, daB die armen Leute unter-
einander sehr viel Solidaritit pflegen und das Wort Gottes streng befolgen. Das
Wort Gottes ist tief im Herzen des Volkes verwurzelt und néhrt es durch die ver-
schiedenen Generationen. Wenn man bei einer Messe in einer Favela (Slum) um
eine Bibel bittet, so erhiilt man meist ein ganz zerschlissenes und abgegriffenes
Buch. Man kann sich nur wundern, wie zerlesen es ist. In einer Familie habe ich
einmal erlebt, wie ein Kind fiir die Familienmitglieder kniend das Evangelium
las. Das hat mich sehr beriihrt. Die Worte der Heiligen Schrift geben den Men-



Aus dem Leben der Kirche 306

schen Kraft. Sie schaffen eine Atmosphire, in der das Wirken des Heiligen Gei-
stes spiirbar wird.

Was neben der Solidaritit das Wort Gottes und das Leben in diesen Basisge-
meinden erhilt, ist die Freundschaft: Man singt, feiert, lebt zusammen, einer
teilt Freude und Leid des anderen. In den reichen Schichten leben die Lente je-
der fiir sich.

Dom Luciano, Sie stammen aus einer sehr reichen Familie, und so standen Ih-
nen alle Moglichkeiten einer grofien Karriere offen. Sie aber wurden Jesuit. Bis
vor kurzem waren Sie Weihbischof von Sdo Paulo. Wie verstehen Sie Ihr Hir-
tenamt?

Ich muB vorausschicken, daB ich aus einem akademischen Ambiente komme.
Ich habe in Philosophie promoviert und war lange Jahre an verschiedenen Jesui-
tenuniversitdten als Dozent tétig, auch in Europa. Als Jesuit habe ich nie daran
gedacht, daf3 ich einmal Bischof werden wiirde. Ich lebte und arbeitete viel mit
den Armen. Als ich dann in Sdo Paulo Weihbischof wurde, war mir klar, daB ich
meine Hirtenaufgabe im Licht meiner bisherigen Erfahrungen zu sehen habe.
Zwei Millionen Einwohner dieser Stadt wohnen in Slums. An dieser Realitit
kann ich als Bischof nicht vorbeigehen. Hier, bei den Armen, ist mir die Not-
wendigkeit der Bildung von Basisgemeinden anfgegangen, in denen das Wort
Gottes verkiindet wird und die Menschen zusammen leben. Daran halte ich
auch als Erzbischof von Mariana fest, wozu ich im Frithsommer 1988 ernannt
wurde.

In diesen Gemeinden arbeiten viele Laien mit. Werden sie akzeptiert?

Es gibt noch gewisse Vorurteile gegen die Arbeit der Laien. Wichtig ist das theo-
logische Verstindnis, daB es einen Unterschied gibt zwischen Laien und Prie-
stern. Das Volk versteht das auch. Die Aufgabe des Priesters kann eigentlich mit
der Aufgabe des Laien nicht verwechselt werden. Ich sehe Schwierigkeiten, ver-
heiratete Minner (viri probati) nur speziell fiir eine Basisgemeinde zu weihen.

Wie sehen Sie die Aufgabe der Katechese?

Bei der Bildung des Volkes Gottes sollte der Katechese Vorrang eingerdumt wer-
den. Wir haben Glaubensschulen fiir Laien eingerichtet, die wochentlich statt-
finden und an denen die Laien intensiv teilnehmen. Dies ist ein gutes Zeichen.
Sie werden immer besser darauf vorbereitet, den Glauben zu verbreiten. Wir
miissen Geduld haben mit der Saat, die langsam aufgeht. Die ersten Friichte zei-
gen sich schon. Wichtig ist, da3 die Kirche als Institution erkannt hat, daB sie
den Armen den Vorzug geben muB. Sie hat in Brasilien selber eine einfache, be-
scheidene Lebensweise angenommen.

Wie sieht das Christusbild des einfachen Volkes aus?

Man muf} hier ein Dreifaches sehen: zuerst die starke Bindung an den Christus,
der zum Vater fiihrt, wie wir ihn im Vaterunser anrufen. Dieser verzeihende Va-



Aus dem Leben der Kirche 307

ter, der auf uns wartet und uns versteht, wird vom Volk geliebt. Das Volk verehrt
auch den leidenden, den gekreuzigten Christus, der sein Leben fiir sein Volk hin-
gibt. Das Bild des befreienden Christus ist unter dem Volk weniger verbreitet,
als man vielleicht glauben konnte. Man erhofft sich von Christus, daB er Ge-
rechtigkeit bringt. Und schlieBlich findet man die Vorstellung vom Christus in-
mitten seines Volkes, Christus als Bruder, der Freundschaft und Briiderlichkeit
unter den Menschen schafft, der das Unterpfand der Einheit und Liebe darstellt.

Das ist ein sehr konkretes Christusbild. Welche Rolle spielt dabei die Theologie?

Das Volk versteht nicht viel vom Geheimnis der Heiligsten Dreifaltigkeit. Es an-
erkennt die Wirklichkeit jeder einzelnen Person, aber es kann sich nicht erkli-
ren, wieso Gott sowohl Vater wie Sohn und Heiliger Geist ist. Eine ,,Denzinger-
Theologie*! ist nicht wichtig fiir das Volk.

Zwei Elemente tauchen in Verbindung mit dem Glauben an Christus auf: 1.
die Gegenwart Marias und 2. die Vermittlung der Heiligen. Das Volk pflegt zu
den Heiligen einen unmittelbaren Kontakt und sieht in ihnen Freunde, Vermitt-
ler, Helfer. Es verehrt vor allem den heiligen Benedikt, den heiligen Franz von
Assisi und den heiligen Antonius. Die Heiligen gelten als Stiitze und Hilfe, zu
Gott zu gelangen.

Inwieweit ist die Heiligenverehrung von spiritistischen Elementen beeinfluf3t?

Wenn man von Religion in Brasilien spricht, darf man die Rolle des Spiritismus
nicht tibergehen. Er ist iiberall prisent und trigt dazu bei, in den Kopfen der
Leute manchen Wirrwarr entstehen zu lassen. Zwar anerkennt der Spiritismus
Gott als den hochsten Herrn, aber nicht als einen, der verzeiht oder verzeihen
kann. Gott ist den Menschen weit entriickt, unantastbar, unerreichbar. Der
Mensch muB sich selber von seinen Siinden reinigen. Solche Auffassungen ma-
chen sich dann natiirlich auch in der Kirche breit. Deshalb ist es wichtig, da3
diejenigen, die Kontakt mit Spiritismen hatten und diese Gottesferne erfahren
haben, Christus als Vermittler empfinden, als jemanden, der sie Gott niher
bringt.

Die Gestalt Jesu Christi ist im Volk sehr préisent. Aber es fallt auf, daf} vor al-
lem der leidende Christus im Mittelpunkt steht. Verfiihrt ein solches Bild nicht
zu Passivitdit, zum Dulden der schlechten Lebensbedingungen?

Das Bild von Christus, wie es das einfache Volk vor Augen hat, kennt keine
spitzfindigen theologischen Unterscheidungen. Es ist iiberzeugt, daB Christus
litt; es bewundert den leidenden Christus, es stirkt sich an ihm. Es glaubt auch
nicht, daB Gott denjenigen, den er liebt, vor Leiden schont. Das Leid trigt zur
Liuterung bei, befreit, und Christus spielt darin eine wichtige Rolle.

! Gemeint ist ein theologisches Denken, das sein Selbstverstindnis ausschlieBlich iiber
geschichtlich-dogmatische Formulierungen bezieht.



Aus dem Leben der Kirche 308

Tritt dabei der auferstandene Christus nicht zu sehr hinter dem leidenden zu-
riick ?

Im Hinblick auf den Spiritismus wird bei uns leicht das Wort »Auferstehung*
(resurrei¢do) mit dem Wort ,, Wiedergeburt“ (regeneracio) verwechselt. Das Wort
»Auferstehung* ist im Volksmund fast nicht geliufig. Das Volk gibt sich damit
zufrieden zu wissen: Christus hat gelitten, aber er hat gesiegt und ist gliicklich.
Wie, das ist nicht so wichtig. Der Bezug zum leidenden Christus ist groBer als
der zum auferstandenen.

Wie sieht das Volk den Tod?

Das Volk hat einen sehr direkten Bezug zum Tod. Wenn jemand gestorben ist,
gibt es dafiir drei Bezeichnungen: ,,Gott hat ihn weggenommen, zu sich genom-
men.” - ,Es geht ihm jetzt besser als uns.“ - ,,Er ruht jetzt aus.“ Man erkennt,
daB das Volk den Tod mehr als ein Ausruhen sieht denn als Befreiung von mate-
riellem Leiden. Der Tod ist ein Eingehen in den Frieden.

Dom Luciano, Sie haben viel von ,Volk* und ,Volk Gottes” gesprochen.
Leonardo Boff schreibt: , Die Theologie lebt von verschiedenen Arten des Ho-
rens: Horen auf das Wort Gottes, auf den Reichtum der Tradition, auf die Bot-
schaft des kirchlichen Amtes, auf die Meinung anderer Theologen, auf den sen-
sus fidelium. Auf alle diese Quellen beruft sie sich, aus ihnen schopft sie. Heute
lernt in einer Kirche, die sich fiir das Volk, fiir die Armen und ihre Befreiung
entschieden hat, die Theologie vorrangig aus dem Kontakt mit dem Volk.“?— In
der Bundesrepublik Deutschland ist dieses Wort , Volk* in MiBkredit geraten.
Im Dritten Reich beinhaltete es nimlich eine Tendenz zum Faschismus.

Natiirlich kann dieser Ausdruck auch etwas Negatives mit sich bringen. Aber
fiir uns hier in Brasilien ist sein Gebrauch eindeutig. Als ,,Volk* wird die drmere
Bevolkerungsschicht bezeichnet, und das sind 80 Prozent der Bevélkerung iiber-
haupt. Indem Sie Leonardo Boff zitieren, weisen Sie auf etwas Wichtiges hin:
Unsere Theologie entwickelt sich nicht abgehoben von der Wirklichkeit, von
den realen Zustinden. Die kirchliche Gemeinde ist Subjekt der Theologie. Der
Theologe ist dann ihr Sprecher. Das scheint von der Methode her etwas Neues
zu sein, ist aber andererseits urbiblisch.

Welche speziellen Moglichkeiten sehen Sie fiir uns Europier?

So wie bei uns der Glaube des Volkes sich nach Art eines Sauerteiges auf die
bessergestellten Klassen auswirkt, konnten Sie versuchen, bei IThnen die hoheren
Klassen fiir den Glauben zu gewinnen. Dann bekommen die Menschen von
selbst ein offenes Herz fiir die Belange eines armen Volkes. Sie kénnen sich soli-
darisch erklaren mit den Armen. Wenn sich ein Akademiker, aus Brasilien oder
ein auslidndischer, fiir die Armen interessiert und sie besucht, zeigt er ihnen, dal3
sie wichtig fiir ihn sind und daB sie als Menschen Wiirde haben. Arme fiihlen

* Theologie hort aufs Volk. Diisseldorf 1982, 5.



Aus dem Leben der Kirche 309

das und sind empfinglich dafiir. Denken Sie bitte daran, wie es wire, wenn Sie
in Deutschland zu tiirkischen Gastarbeitern gingen, einen Besuch machten, auch
diese werden es Thnen danken.

Aber gezielt zu Threr Frage: In Deutschland konnen Sie die Institutionen, die
Schulen, die verschiedenen Einrichtungen angehen, um diesen die Notwendig-
keit, den Menschen hier zu helfen, bewuf3t zu machen. Hilfe zur Selbsthilfe tut
not. Ideal wire es natiirlich, wenn man die sogenannten Industrielinder dazu
bringen konnte, einfachere Lebensweisen anzunehmen und den eigenen Uber-
fluB den anderen Volkern zur Verfligung zu stellen.

Materielle Hilfe schafft immer auch Abhdngigkeit. Besteht nicht die grofie Ge-
fahr, den einzelnen Menschen in seiner Personalitit und Wiirde dabei zu iiber-
sehen?

Die erste und unmittelbarste Initiative ist die des Gebens. Wenn jemand Hunger
hat, gibt man ihm Brot. Wenn jemand krank ist, besucht man ihn im Kranken-
haus und bringt ihm ein Geschenk. Die zweite Initiative sehe ich in der Arbeits-
beschaffung und -vergabe. Wenn z. B. eine arme Frau nichts hat, womit sie sich
den Unterhalt sichern kann, stellen wir ihr eine Ndhmaschine zur Verfligung,
damit sie sich durch ihrer Hinde Arbeit am Leben erhalten kann. Eine dritte In-
itiative ist der politische Einsatz: gegen die Strukturen angehen, 6ffentlich dage-
gen sprechen, wenn man sieht, daf} die Politik zur Unterdriickung fiihrt. Fiir
mich personlich war und ist es am wirksamsten, mit dem Volk zusammenzule-
ben, bescheiden, einfach, in Armut. Das Volk ist dadurch fiir mich zum Lehrer
geworden.

Es ist sehr wichtig, daB hinter allen Aktionen die Grundhaltung steht, den
Menschen als ganzen zu fordern. Es hilft im Grunde nicht, ihn nur mit materiel-
ler Hilfe zu beliefern. Einmal klopfte ein Armer an meine Tiir und sagte: ,,Sie
haben eine Abhingigkeit meinerseits zu Thnen geschaffen. Und ich wollte nur
Ihr Freund, aber nicht abhingig von [hnen sein.” Sehen Sie, es ist nicht so wich-
tig, die anderen zu bilden, materiell zu unterstiitzen, zu fordern, sondern zuerst
geht es darum, Freundschaft zu schaffen. Das ist vom Evangelium her gesehen
wirksamer. Hilfe kann Abhingigkeiten schaffen und Anspriiche produzieren.
Wenn auslindische Institutionen oder Einzelpersonen z. B. Krankenhéuser oder
Schulen stiften, erheben sie damit nicht selten den Anspruch, ihre eigene Menta-
litat einflieBen zu lassen, eine Mentalitit, die im Volk nicht vorhanden ist.

Wie steht es um das Verhdltnis der auslindischen Priester zum einheimischen
Klerus?

Die auslindischen Priester haben den einheimischen Klerus sehr viel gelehrt.
Sie haben es verstanden, die Anndherung an das Volk, von der ich vorhin ge-
sprochen habe, zu leben. Das ist den Brasilianern nicht immer gelungen. Auslin-
dische Priester sind an den entlegensten Stellen zu finden, wohin Brasilianer
manchmal gar nicht gehen wollen. Das Beispiel der ausldndischen Missionare,
ihre Solidaritit mit den Armen, hat Konsequenzen fiir die Ausbildung unseres



Aus dem Leben der Kirche 310

Klerus. Heute werden die jungen Priesterkandidaten in Armen-Stadtteilen un-
tergebracht. Sie arbeiten wiahrend des Studiums in Gefingnissen, Hospitilern,
Schulen und anderen sozialen Einrichtungen. Dies hat sich bewihrt.

Es gibt jedoch in der Ausbildung noch kein ausgewogenes Verhiltnis zwi-
schen Theorie und Praxis. Manche sind sehr dafiir, vor allem mit dem Volk zu
leben. Und doch sehen wir auch die Notwendigkeit der intellektuellen Ausbil-
dung. Denn es ist wichtig, da3 der Priester mit guten theologischen Kenntnissen
vor das Volk tritt.

Was hat die neue Form der Seminaristen-Ausbildung bewirkt?

Vicle haben begonnen, sich mit den Armen zu identifizieren. Nur zu geben,
ohne sich zu identifizieren und somit sich zu geben, das ist einseitig. Manche le-
ben jetzt das Ideal: geben und sich identifizieren.

Hilfreich fiir die Priesterausbildung ist das von P. Giinther Schiihly SJ ins Le-
ben gerufene ,,Studienwerk Pater Anchieta zur Férderung von religidsen Beru-
fen in Brasilien“?. Im Zusammenhang damit kénnen Freundschaften zwischen
Verbinden deutscher und brasilianischer Katholiken aufgebaut werden. Sie
konnen dem theologischen Gesprich, speziell der Férderung geistlicher Berufe,
dienen, das BewuBtsein schérfen, einander iiber Kontinente hinweg zu helfen,
und Weltkirche erfahrbar machen.

Wie sieht es-mit der Priesterweihe von Frauen aus?

Ob es einmal dazu kommt, kann man zur Zeit noch nicht sagen. Die Lichter der
deutschen Theologie kénnten hier heller scheinen. Sie haben sich dariiber schon
viele Gedanken gemacht. Wir alle bitten Gott um Erleuchtung, damit er uns den
richtigen Weg zeigt.

Dom Luciano, als Jesuit sind Sie seit Jahren mit Exerzitien vertraut. In solchen
geistlichen Prozessen fallen Entscheidungen, die fiir das eigene Leben und das
vieler anderer wichtig sind. Der Bischof von Sinop, Dom Henrique Froehlich,
der als Jesuit jahrzehntelang bei den Indianern lebte, plant mit seinen Mitarbei-
tern ein Begegnungszentrum fiir brasilianische und deutsche Laien. Dort sollen
vor allem auch Exerzitienkurse stattfinden®. Was halten Sie davon?

Ich wollte, es gdbe noch mehr solche Pline und Zentren. Denn nur in einer
geistlichen Erneuerung und Begegnung konnen jene Kréfte zum Tragen kom-
men, die auf eine ganzheitliche Befreiung des Menschen aus sind. Nur im Lichte
Gottes und seiner Gnade kommen wir aus unseren Okologischen, zwischen-
menschlichen und religiésen Krisen heraus. Die Exerzitien sind ein Instrument,
das angewendet gehort.

Paul Imhof, Miinchen

3 Informationsmaterial kann angefordert werden iber das Studienwerk Pater Anchieta
e. V., Riibezahlweg 16, D-7070 Schwibisch Gmiind. Ein Prospekt liegt diesem Heft bei.

4 Nihere Informationen tiber das Projekt sind erhiltlich {iber Anne Granda, Kaulbach-
straBe 14, 8000 Miinchen 22.





