
AUS DEM LEBEN DER KIRCHE 

Die Kirche in Brasilien 
Interview mit Dom Luciano Mendes de Almeida* 

Dom Luciano, Sie kommen gerade aus dem Süden, aus Säo Paulo. Hier im 
Nordosten, in Recife, haben Sie unsere Reisegruppe mit Mitgliedern aus dem 
Bund Neudeutschland und dem Akademikerverband Christophorus getroffen, 
von denen einige gerade aus dem Mato Grosso und dem Amazonasgebiet kom- 
men. Wenn wir uns vor Augen halten, daß Brasilien flächenmäßig über 30mal 
so groß ist wie die Bundesrepublik Deutschland, dann drängt sich die Frage auf: 
Wie intensiv ist die Zusammenarbeit der Bischöfe, ist sie überhaupt möglich ? 

Ihre Frage schneidet ein großes Problem an. Manche unserer Diözesen sind so 
groß wie das gesamte Gebiet Ihres Landes. Die gewaltigen Entfernungen, die 
Vielfältigkeit Brasiliens und die damit verbundenen Gegensätze erschweren die 
Zusammenarbeit der Bischöfe außerordentlich. Früher kannten sich viele der 
Bischöfe überhaupt nicht. So konnte es während des Zweiten Vatikanischen 
Konzils passieren, daß einer den anderen z. B. auf Französisch ansprach. Aber 
seitdem hat sich das geändert. Das Konzil hatte ein Interesse daran, unsere Ein- 
heit zu fördern. Heute sind wir für die Welt sogar ein Modell der Einheit unter 
Bischöfen. Das empfinde ich als eine große Gnade. 

Worin besteht diese Einheit, und wie drückt sie sich aus? 

Neben der Gnade des Konzils hat Gott uns zwei Begegnungen geschenkt, wel- 
che die Bischöfe stark zusammengeführt haben: die zweite Versammlung des la- 
teinamerikanischen Episkopats in Medellin/Kolumbien (1968) und das Treffen 
in Puebla/Mexiko (1979), bei dem auch der Papst anwesend war. Die Kirche in 
Brasilien ist dem Geist dieser beiden Versammlungen sehr verpflichtet. Wir rich- 
ten unsere Arbeit, unser Denken und unsere pastoralen Strategien danach aus. 
Diese gemeinsame Basis bewirkt ein großes Maß an Verbundenheit. 

Die beiden erwähnten Bischofsversammlungen gelten als Versuch, die Anliegen 
des Zweiten Vatikanischen Konzils in die kirchliche Praxis umzusetzen. Welche 
Schwerpunkte haben sich daraus für die Arbeit der Bischöfe ergeben? 

Sie spielen an auf die vorrangige Option für die Armen. Alle Bischöfe haben 
sich dafür entschieden. Wir verstehen darunter eine Bevorzugung der Armen. 

* Geb. 1930. Zum Priester geweiht 1958. Von 1976-1988 Weihbischof von Säo Paulo. Seit 
1988 Erzbischof von Mariana (Minas Gerais). Präsident der Brasilianischen Bischofskon- 
ferenz seit 1987. 



Aus dem Leben der Kirche 304 

Das ist eine politische Option. Die Armen sollen bessere Lebensbedingungen 
durch eine gerechtere Politik erhalten. 

Wir haben verschiedene Leitziele ausgewählt, die die Erkenntnisse von Puebla 
zusammenfassen. Das wichtigste davon heißt Evangelisierung. Papst Paul VI. 
sprach in seinem Apostolischen Schreiben •Evangelii nuntiandi" (1975) davon, 
daß die Kirche bemüht sein müsse, •den christlichen Einsatz für die Befreiuung 
stets in den umfassenden Heilsplan einzuordnen" (Nr. 38). Diese Aussage muß 
in einem gesehen werden mit dem, was er 1967 in der Enzyklika •Populorum 
progressio" geschrieben hat: •Wahre Entwicklung muß umfassend sein, sie muß 
jeden Menschen und den ganzen Menschen im Auge haben." (Nr. 14) Evangeli- 
sierung bedeutet also, einen Beitrag zu leisten zum Aufbau einer gerechteren 
und brüderlichen Gesellschaft. Das geschieht durch die Verkündigung des 
Evangeliums, durch die Lehre der Kirche und durch das Zeugnis der christli- 
chen Gemeinden. Wir müssen Sorge tragen für die integrale, ganzheitliche Be- 
freiung des Menschen, und das durch alle gesellschaftlichen Schichten hin- 
durch. 

Von Anfang an sollte vermieden werden, daß eine Kluft zwischen den sozia- 
len Anliegen und der Spiritualität entsteht. Die Armen werden bevorzugt, aber 
im Lichte des Evangeliums. Wir wollen bewußtmachen, daß das Volk Gottes so 
gestaltet sein muß, daß es verändernd und erneuernd auf die Gesellschaft ein- 
wirkt. Diesbezüglich hat die Kirche Brasiliens eine historische Aufgabe, nämlich 
Gerechtigkeit und Freiheit zu verkünden, wie es auch der Hl. Vater im April 
1986 in einem Hirtenbrief an die Bischöfe ausgedrückt hat. Diese neue Gesell- 
schaft soll frei sein von Übeln des Kapitalismus, wie sie in den Vereinigten Staa- 
ten auftauchen, und von Unterdrückung, wie sie in der Sowjetunion praktiziert 
wird. 

Welches sind weitere Prioritäten in der Hirtenaufgabe der Bischöfe? 

Wir müssen unser Engagement in den Medien ausweiten und stärker auf die Ju- 
gendlichen und auf die Familien achten. Dabei spielen drei Tatsachen eine 
Rolle, die auch die Lage der Kirche Brasiliens gut veranschaulichen: 1. Es gibt 
eine große Einheit zwischen Ordens- und Weltklerus. Brasilien ist das Land mit 
den meisten Ordensleuten und dem größten Ordensnachwuchs. 2. Es besteht 
außerdem eine gute Gemeinschaft zwischen den männlichen und den weibli- 
chen Ordensangehörigen. Sie stehen sich nicht als zwei Blöcke gegenüber. In- 
zwischen wird diese Realität auch in Rom als ein großer Wert angesehen. 3. In 
der Kirche Brasiliens wirken dank der Basisgemeinden viele Laien mit. 

Wie schauen solche Basisgemeinden aus ? 

Die Basisgemeinden stellen Gemeinschaften dar, in denen man geschwisterlich 
zusammenlebt. Sie erfassen und analysieren die Realität, indem sie von ihrem 
persönlichen Erleben ausgehen. Die Probleme, die sie am eigenen Leib erfahren, 
werden in die Gemeinschaft eingebracht, und es werden dann im Licht des 
Glaubens und des gesunden Menschenverstandes Lösungen gesucht. Dabei er- 
kennen die Menschen nicht selten, daß sie da und dort noch an einer Mentalität 



Aus dem Leben der Kirche 305 

festhalten, die dem Wort Gottes widerspricht. Die Bewußtseinsänderung ist eine 
wichtige Voraussetzung, um zu einer guten Handlungsweise zu kommen. 

Die Basisgemeinden haben sich im Laufe der Jahre entwickelt. Sie sind sehr 
verschieden: Die einen sind vor allem sozial engagiert; andere treffen sich zu 
Gebetskreisen; wieder andere denken über gesellschaftliche Änderungen nach. 
Früher z. B. wurden die Gottesdienste in den Kirchen abgehalten, dann in den 
Zentren der Basisgemeinden; heute finden sie auf den Straßen und in den Häu- 
sern statt. Dadurch sind wir zu einer Kirche geworden, die in den Familien lebt. 

Die Hinwendung zum Volk hat der Kirche viel Glaubwürdigkeit verliehen ? 

Ja. Die Präsenz bei den Armen erklärt sicherlich auch den reichen Ordensnach- 
wuchs der letzten Jahre und die Freude am Dienst für den Nächsten. 

Liegt in der Option für die Armen nicht auch die Gefahr einer gewissen Exklusi- 
vität? Können sich Reiche nicht ausgeschlossen fühlen? 

Diese Gefahr besteht durchaus. In der Begeisterung, den Armen zu dienen, hat 
die Kirche manchmal die Mittelklasse und die Oberschichten vernachlässigt. 
Aber wir sind uns immer bewußt gewesen, daß die Liebe der Kirche universal 
und allumfassend sein muß. Ich verstehe Ihre Frage gut. Wenn Sie sich eine 
Mutter vorstellen, die viele Kinder hat, und wenn Sie sie fragen, welches Kind 
ihr am liebsten sei, dann wird sie natürlich antworten: •Alle Kinder sind mir 
gleich lieb." Aber wenn man näher hinschaut, sieht man, daß sie sich mit den 
Kindern am meisten beschäftigt, die schwach und kränklich sind und ihre Hilfe 
besonders brauchen. Bei einem Verkehrsunfall müssen die am meisten Verwun- 
deten am dringendsten verarztet werden. 

Es ist nicht leicht, jetzt wiedergutzumachen, was wir früher vernachlässigt ha- 
ben. Drei Gruppen stehen uns distanziert gegenüber: Von den Regierenden wer- 
den wir oft als Kommunisten angesehen; die Universitätsstudenten und -Profes- 
soren meinen, daß die Kirche nicht genügend Kenntnisse auf kulturellem Gebiet 
habe; und die Unternehmer sehen in uns nur bedrohliche Revolutionäre. Die 
Wirklichkeit ist anders. 

Gerade die armen Leute in den Basisgemeinden scheinen eine große spirituelle 
Ausstrahlung zu haben. Woher kommt das? 

Diese Beobachtung ist richtig. Sie müssen bedenken, daß die armen Leute unter- 
einander sehr viel Solidarität pflegen und das Wort Gottes streng befolgen. Das 
Wort Gottes ist tief im Herzen des Volkes verwurzelt und nährt es durch die ver- 
schiedenen Generationen. Wenn man bei einer Messe in einer Favela (Slum) um 
eine Bibel bittet, so erhält man meist ein ganz zerschlissenes und abgegriffenes 
Buch. Man kann sich nur wundern, wie zerlesen es ist. In einer Familie habe ich 
einmal erlebt, wie ein Kind für die Familienmitglieder kniend das Evangelium 
las. Das hat mich sehr berührt. Die Worte der Heiligen Schrift geben den Men- 



Aus dem Leben der Kirche 30g 

sehen Kraft. Sie schaffen eine Atmosphäre, in der das Wirken des Heiligen Gei- 
stes spürbar wird. 

Was neben der Solidarität das Wort Gottes und das Leben in diesen Basisge- 
meinden erhält, ist die Freundschaft: Man singt, feiert, lebt zusammen, einer 
teilt Freude und Leid des anderen. In den reichen Schichten leben die Leute je- 
der für sich. 

Dom Luciano, Sie stammen aus einer sehr reichen Familie, und so standen Ih- 
nen alle Möglichkeiten einer großen Karriere offen. Sie aber wurden Jesuit. Bis 
vor kurzem waren Sie Weihbischof von Säo Paulo. Wie verstehen Sie Ihr Hir- 
tenamt? 

Ich muß vorausschicken, daß ich aus einem akademischen Ambiente komme. 
Ich habe in Philosophie promoviert und war lange Jahre an verschiedenen Jesui- 
tenuniversitäten als Dozent tätig, auch in Europa. Als Jesuit habe ich nie daran 
gedacht, daß ich einmal Bischof werden würde. Ich lebte und arbeitete viel mit 
den Armen. Als ich dann in Säo Paulo Weihbischof wurde, war mir klar, daß ich 
meine Hirtenaufgabe im Licht meiner bisherigen Erfahrungen zu sehen habe. 
Zwei Millionen Einwohner dieser Stadt wohnen in Slums. An dieser Realität 
kann ich als Bischof nicht vorbeigehen. Hier, bei den Armen, ist mir die Not- 
wendigkeit der Bildung von Basisgemeinden aufgegangen, in denen das Wort 
Gottes verkündet wird und die Menschen zusammen leben. Daran halte ich 
auch als Erzbischof von Mariana fest, wozu ich im Frühsommer 1988 ernannt 
wurde. 

In diesen Gemeinden arbeiten viele Laien mit. Werden sie akzeptiert? 

Es gibt noch gewisse Vorurteile gegen die Arbeit der Laien. Wichtig ist das theo- 
logische Verständnis, daß es einen Unterschied gibt zwischen Laien und Prie- 
stern. Das Volk versteht das auch. Die Aufgabe des Priesters kann eigentlich mit 
der Aufgabe des Laien nicht verwechselt werden. Ich sehe Schwierigkeiten, ver- 
heiratete Männer (viri probati) nur speziell für eine Basisgemeinde zu weinen. 

Wie sehen Sie die Aufgabe der Katechese? 

Bei der Bildung des Volkes Gottes sollte der Katechese Vorrang eingeräumt wer- 
den. Wir haben Glaubensschulen für Laien eingerichtet, die wöchentlich statt- 
finden und an denen die Laien intensiv teilnehmen. Dies ist ein gutes Zeichen. 
Sie werden immer besser darauf vorbereitet, den Glauben zu verbreiten. Wir 
müssen Geduld haben mit der Saat, die langsam aufgeht. Die ersten Früchte zei- 
gen sich schon. Wichtig ist, daß die Kirche als Institution erkannt hat, daß sie 
den Armen den Vorzug geben muß. Sie hat in Brasilien selber eine einfache, be- 
scheidene Lebensweise angenommen. 

Wie sieht das Christusbild des einfachen Volkes aus? 

Man muß hier ein Dreifaches sehen: zuerst die starke Bindung an den Christus, 
der zum Vater führt, wie wir ihn im Vaterunser anrufen. Dieser verzeihende Va- 



Aus dem Leben der Kirche 307 

ter, der auf uns wartet und uns versteht, wird vom Volk geliebt. Das Volk verehrt 
auch den leidenden, den gekreuzigten Christus, der sein Leben für sein Volk hin- 
gibt. Das Bild des befreienden Christus ist unter dem Volk weniger verbreitet, 
als man vielleicht glauben könnte. Man erhofft sich von Christus, daß er Ge- 
rechtigkeit bringt. Und schließlich findet man die Vorstellung vom Christus in- 
mitten seines Volkes, Christus als Bruder, der Freundschaft und Brüderlichkeit 
unter den Menschen schafft, der das Unterpfand der Einheit und Liebe darstellt. 

Das ist ein sehr konkretes Christusbild. Welche Rolle spielt dabei die Theologie? 

Das Volk versteht nicht viel vom Geheimnis der Heiligsten Dreifaltigkeit. Es an- 
erkennt die Wirklichkeit jeder einzelnen Person, aber es kann sich nicht erklä- 
ren, wieso Gott sowohl Vater wie Sohn und Heiliger Geist ist. Eine •Denzinger- 
Theologie"1 ist nicht wichtig für das Volk. 

Zwei Elemente tauchen in Verbindung mit dem Glauben an Christus auf: 1. 
die Gegenwart Marias und 2. die Vermittlung der Heiligen. Das Volk pflegt zu 
den Heiligen einen unmittelbaren Kontakt und sieht in ihnen Freunde, Vermitt- 
ler, Helfer. Es verehrt vor allem den heiligen Benedikt, den heiligen Franz von 
Assisi und den heiligen Antonius. Die Heiligen gelten als Stütze und Hilfe, zu 

Gott zu gelangen. 

Inwieweit ist die Heiligenverehrung von spiritistischen Elementen beeinflußt? 

Wenn man von Religion in Brasilien spricht, darf man die Rolle des Spiritismus 
nicht übergehen. Er ist überall präsent und trägt dazu bei, in den Köpfen der 
Leute manchen Wirrwarr entstehen zu lassen. Zwar anerkennt der Spiritismus 
Gott als den höchsten Herrn, aber nicht als einen, der verzeiht oder verzeihen 
kann. Gott ist den Menschen weit entrückt, unantastbar, unerreichbar. Der 
Mensch muß sich selber von seinen Sünden reinigen. Solche Auffassungen ma- 
chen sich dann natürlich auch in der Kirche breit. Deshalb ist es wichtig, daß 
diejenigen, die Kontakt mit Spiritismen hatten und diese Gottesferne erfahren 
haben, Christus als Vermittler empfinden, als jemanden, der sie Gott näher 

bringt. 

Die Gestalt Jesu Christi ist im Volk sehr präsent. Aber es fällt auf, daß vor al- 
lem der leidende Christus im Mittelpunkt steht. Verführt ein solches Bild nicht 
zu Passivität, zum Dulden der schlechten Lebensbedingungen ? 

Das Bild von Christus, wie es das einfache Volk vor Augen hat, kennt keine 
spitzfindigen theologischen Unterscheidungen. Es ist überzeugt, daß Christus 
litt; es bewundert den leidenden Christus, es stärkt sich an ihm. Es glaubt auch 
nicht, daß Gott denjenigen, den er liebt, vor Leiden schont. Das Leid trägt zur 
Läuterung bei, befreit, und Christus spielt darin eine wichtige Rolle. 

1 Gemeint ist ein theologisches Denken, das sein Selbstverständnis ausschließlich über 
geschichtlich-dogmatische Formulierungen bezieht. 



Aus dem Leben der Kirche 30g 

Tritt dabei der auferstandene Christus nicht zu sehr hinter dem leidenden zu- 
rück? 

Im Hinblick auf den Spiritismus wird bei uns leicht das Wort •Auferstehung" 
(resurreicäo) mit dem Wort •Wiedergeburt" (regeneracäo) verwechselt. Das Wort 
•Auferstehung" ist im Volksmund fast nicht geläufig. Das Volk gibt sich damit 
zufrieden zu wissen: Christus hat gelitten, aber er hat gesiegt und ist glücklich. 
Wie, das ist nicht so wichtig. Der Bezug zum leidenden Christus ist größer als 
der zum auferstandenen. 

Wie sieht das Volk den Tod? 

Das Volk hat einen sehr direkten Bezug zum Tod. Wenn jemand gestorben ist, 
gibt es dafür drei Bezeichnungen: •Gott hat ihn weggenommen, zu sich genom- 
men." - •Es geht ihm jetzt besser als uns." - •Er ruht jetzt aus." Man erkennt, 
daß das Volk den Tod mehr als ein Ausruhen sieht denn als Befreiung von mate- 
riellem Leiden. Der Tod ist ein Eingehen in den Frieden. 

Dom Luciano, Sie haben viel von •Volk" und •Volk Gottes" gesprochen. 
Leonardo Boff schreibt: •Die Theologie lebt von verschiedenen Arten des Hö- 
rens: Hören auf das Wort Gottes, auf den Reichtum der Tradition, auf die Bot- 
schaft des kirchlichen Amtes, auf die Meinung anderer Theologen, auf den sen- 
susfidelium. Auf alle diese Quellen beruft sie sich, aus ihnen schöpft sie. Heute 
lernt in einer Kirche, die sich für das Volk, für die Armen und ihre Befreiung 
entschieden hat, die Theologie vorrangig aus dem Kontakt mit dem Volk. "2 - In 
der Bundesrepublik Deutschland ist dieses Wort • Volk" in Mißkredit geraten. 
Im Dritten Reich beinhaltete es nämlich eine Tendenz zum Faschismus. 

Natürlich kann dieser Ausdruck auch etwas Negatives mit sich bringen. Aber 
für uns hier in Brasilien ist sein Gebrauch eindeutig. Als •Volk" wird die ärmere 
Bevölkerungsschicht bezeichnet, und das sind 80 Prozent der Bevölkerung über- 
haupt. Indem Sie Leonardo Boff zitieren, weisen Sie auf etwas Wichtiges hin: 
Unsere Theologie entwickelt sich nicht abgehoben von der Wirklichkeit, von 
den realen Zuständen. Die kirchliche Gemeinde ist Subjekt der Theologie. Der 
Theologe ist dann ihr Sprecher. Das scheint von der Methode her etwas Neues 
zu sein, ist aber andererseits urbiblisch. 

Welche speziellen Möglichkeiten sehen Sie für uns Europäer? 

So wie bei uns der Glaube des Volkes sich nach Art eines Sauerteiges auf die 
bessergestellten Klassen auswirkt, könnten Sie versuchen, bei Ihnen die höheren 
Klassen für den Glauben zu gewinnen. Dann bekommen die Menschen von 
selbst ein offenes Herz für die Belange eines armen Volkes. Sie können sich soli- 
darisch erklären mit den Armen. Wenn sich ein Akademiker, aus Brasilien oder 
ein ausländischer, für die Armen interessiert und sie besucht, zeigt er ihnen, daß 
sie wichtig für ihn sind und daß sie als Menschen Würde haben. Arme fühlen 

Theologie hört aufs Volk. Düsseldorf 1982, 5. 



Aus dem Leben der Kirche 309 

das und sind empfänglich dafür. Denken Sie bitte daran, wie es wäre, wenn Sie 
in Deutschland zu türkischen Gastarbeitern gingen, einen Besuch machten, auch 
diese werden es Ihnen danken. 

Aber gezielt zu Ihrer Frage: In Deutschland können Sie die Institutionen, die 
Schulen, die verschiedenen Einrichtungen angehen, um diesen die Notwendig- 
keit, den Menschen hier zu helfen, bewußt zu machen. Hilfe zur Selbsthilfe tut 
not. Ideal wäre es natürlich, wenn man die sogenannten Industrieländer dazu 
bringen könnte, einfachere Lebensweisen anzunehmen und den eigenen Über- 
fluß den anderen Völkern zur Verfügung zu stellen. 

Materielle Hilfe schafft immer auch Abhängigkeit. Besteht nicht die große Ge- 
fahr, den einzelnen Menschen in seiner Personalität und Würde dabei zu über- 
sehen ? 

Die erste und unmittelbarste Initiative ist die des Gebens. Wenn jemand Hunger 
hat, gibt man ihm Brot. Wenn jemand krank ist, besucht man ihn im Kranken- 
haus und bringt ihm ein Geschenk. Die zweite Initiative sehe ich in der Arbeits- 
beschaffung und -vergäbe. Wenn z. B. eine arme Frau nichts hat, womit sie sich 
den Unterhalt sichern kann, stellen wir ihr eine Nähmaschine zur Verfügung, 
damit sie sich durch ihrer Hände Arbeit am Leben erhalten kann. Eine dritte In- 
itiative ist der politische Einsatz: gegen die Strukturen angehen, öffentlich dage- 
gen sprechen, wenn man sieht, daß die Politik zur Unterdrückung führt. Für 
mich persönlich war und ist es am wirksamsten, mit dem Volk zusammenzule- 
ben, bescheiden, einfach, in Armut. Das Volk ist dadurch für mich zum Lehrer 
geworden. 

Es ist sehr wichtig, daß hinter allen Aktionen die Grundhaltung steht, den 
Menschen als ganzen zu fördern. Es hilft im Grunde nicht, ihn nur mit materiel- 
ler Hilfe zu beliefern. Einmal klopfte ein Armer an meine Tür und sagte: •Sie 
haben eine Abhängigkeit meinerseits zu Ihnen geschaffen. Und ich wollte nur 
Ihr Freund, aber nicht abhängig von Ihnen sein." Sehen Sie, es ist nicht so wich- 
tig, die anderen zu bilden, materiell zu unterstützen, zu fördern, sondern zuerst 
geht es darum, Freundschaft zu schaffen. Das ist vom Evangelium her gesehen 
wirksamer. Hilfe kann Abhängigkeiten schaffen und Ansprüche produzieren. 
Wenn ausländische Institutionen oder Einzelpersonen z. B. Krankenhäuser oder 
Schulen stiften, erheben sie damit nicht selten den Anspruch, ihre eigene Menta- 
lität einfließen zu lassen, eine Mentalität, die im Volk nicht vorhanden ist. 

Wie steht es um das Verhältnis der ausländischen Priester zum einheimischen 
Klerus? 

Die ausländischen Priester haben den einheimischen Klerus sehr viel gelehrt. 
Sie haben es verstanden, die Annäherung an das Volk, von der ich vorhin ge- 
sprochen habe, zu leben. Das ist den Brasilianern nicht immer gelungen. Auslän- 
dische Priester sind an den entlegensten Stellen zu finden, wohin Brasilianer 
manchmal gar nicht gehen wollen. Das Beispiel der ausländischen Missionare, 
ihre Solidarität mit den Armen, hat Konsequenzen für die Ausbildung unseres 



A us dem Leben der Kirche 310 

Klerus. Heute werden die jungen Priesterkandidaten in Armen-Stadtteilen un- 
tergebracht. Sie arbeiten während des Studiums in Gefängnissen, Hospitälern, 
Schulen und anderen sozialen Einrichtungen. Dies hat sich bewährt. 

Es gibt jedoch in der Ausbildung noch kein ausgewogenes Verhältnis zwi- 
schen Theorie und Praxis. Manche sind sehr dafür, vor allem mit dem Volk zu 
leben. Und doch sehen wir auch die Notwendigkeit der intellektuellen Ausbil- 
dung. Denn es ist wichtig, daß der Priester mit guten theologischen Kenntnissen 
vor das Volk tritt. 

Was hat die neue Form der Seminaristen-Ausbildung bewirkt? 

Viele haben begonnen, sich mit den Armen zu identifizieren. Nur zu geben, 
ohne sich zu identifizieren und somit sich zu geben, das ist einseitig. Manche le- 
ben jetzt das Ideal: geben und sich identifizieren. 

Hilfreich für die Priesterausbildung ist das von P. Günther Schühly SJ ins Le- 
ben gerufene •Studienwerk Pater Anchieta zur Förderung von religiösen Beru- 
fen in Brasilien"3. Im Zusammenhang damit können Freundschaften zwischen 
Verbänden deutscher und brasilianischer Katholiken aufgebaut werden. Sie 
können dem theologischen Gespräch, speziell der Förderung geistlicher Berufe, 
dienen, das Bewußtsein schärfen, einander über Kontinente hinweg zu helfen, 
und Weltkirche erfahrbar machen. 

Wie sieht es-mit der Priesterweihe von Frauen aus? 

Ob es einmal dazu kommt, kann man zur Zeit noch nicht sagen. Die Lichter der 
deutschen Theologie könnten hier heller scheinen. Sie haben sich darüber schon 
viele Gedanken gemacht. Wir alle bitten Gott um Erleuchtung, damit er uns den 
richtigen Weg zeigt. 

Dom Luciano, als Jesuit sind Sie seit Jahren mit Exerzitien vertraut. In solchen 
geistlichen Prozessen fallen Entscheidungen, die für das eigene Leben und das 
vieler anderer wichtig sind. Der Bischof von Sinop, Dom Henrique Froehlich, 
der als Jesuit jahrzehntelang bei den Indianern lebte, plant mit seinen Mitarbei- 
tern ein Begegnungszentrum für brasilianische und deutsche Laien. Dort sollen 
vor allem auch Exerzitienkurse stattfinden4. Was halten Sie davon? 

Ich wollte, es gäbe noch mehr solche Pläne und Zentren. Denn nur in einer 
geistlichen Erneuerung und Begegnung können jene Kräfte zum Tragen kom- 
men, die auf eine ganzheitliche Befreiung des Menschen aus sind. Nur im Lichte 
Gottes und seiner Gnade kommen wir aus unseren ökologischen, zwischen- 
menschlichen und religiösen Krisen heraus. Die Exerzitien sind ein Instrument, 
das angewendet gehört. 

Paul Imhofi München 

3 Informationsmaterial kann angefordert werden über das  Studienwerk Pater Anchieta 
e. V., Rübezahlweg 16, D-7070 Schwäbisch Gmünd. Ein Prospekt liegt diesem Heft bei. 
4 Nähere Informationen über das Projekt sind erhältlich über Anne Granda, Kaulbach- 
straße 14, 8000 München 22. 




