
Grenzenlose Hoffnung 
Zum Tode Hans Urs von Balthasars 

Franz-Josef Steinmetz, Rom 

Am 26. Juni dieses Jahres starb Hans Urs von Balthasar - plötzlich und 
überraschend - in seinem Haus in Basel. Zwei Tage später sollte er in 
Rom von Papst Johannes Paul II. zum Kardinal kreiert werden. 
Er ist den Lesern unserer Zeitschrift kein Unbekannter. Eine ganze 
Reihe tiefschürfender Artikel wurden in •Geist und Leben" veröffent- 
licht1. Gleich nach seinem Tode haben kompetente Persönlichkeiten Le- 
ben und Werk des Verstorbenen ausführlich gewürdigt. Und auch in Zu- 
kunft werden viele Menschen sich dankbar mit dem immensen Erbe 
befassen, das dieser so überaus fruchtbare Schriftsteller und Theologe 
der Kirche hinterlassen hat. 

Eine seiner jüngsten Arbeiten trägt den anstößigen Titel Kleiner Dis- 
kurs über die Hölle2. Gegen den ersten Anschein enthält dieses Büchlein 
keine Drohbotschaft, sondern es verkündet vor allem die Größe der 
christlichen Hoffnung, die von Balthasar auch schon in früheren Schrif- 
ten so überzeugend beschrieben hat3. Gerade deshalb aber wurde er an- 
gegriffen und mit Schmähbriefen überschüttet. Man warf ihm vor, er 
habe ein •vermessentlich falsches Gottvertrauen", er fördere den heute 
grassierenden, leichtfertigen und zur Leichtfertigkeit verführenden 
Heilsoptimismus, er lehre die von der Kirche verurteilte •Allerlösung". 

In seiner Antwort richtet von Balthasar unseren Blick noch einmal auf 
das Wesen des christlichen Glaubens, der sich restlos und •blindlings" 
1 Vgl. von Balthasars Aufsätze in GuL: Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus (14 
[1941] 31-47); Aktion und Kontemplation (21 [1948] 361-370); Zur Theologie der Säkularin- 
stitute(29 [1956] 182-205); Spiritualität(31 [1958] 340-352); Durch geschlossene Türen (34 
[1961] 85-90); Geist, Liebe, Betrachtung (39 [1966] 241-248); Christologie und kirchlicher 
Gehorsam (42 [1969] 185-203); Der Priester im Neuen Testament. Eine Ergänzung(43 [1970] 
39-45); Christus, Gestalt unseres Lebens. Zur theologischen Deutung der Eucharistie (43 
[1970] 173-180); Die Abwesenheit Jesu (44 [1971] 329-335); Aktualität von Lisieux(46 [1973] 
126-142); Meditation als Verrat (50 [1977] 260-268); Katholische Meditation (51 [1978] 
28-38); Sich halten - an den Unfaßbaren (52 [1979] 246-258); •Der sich für mich hingegeben 
hat" (Gal 2,20) (53 [1980] 416-419); Drei Formen der Gelassenheit. Zur Theologie der igna- 
tianischen Exerzitien (54 [1981] 270-275); Liebe steigt •von oben" ab (55 [1982] 87-91); Ma- 
ria und der Geist (56 [1983] 173-177); Adrienne von Speyr (1902-1967). Die Miterfahrung 
der Passion und Gottverlassenheit (58 [1985] 61-66); Zwei Wege zu Gott. Ein Beitrag zur 
ignatianischen Synthese (59 [1986] 54-61]. 
2 In der Reihe •Anstöße" des Schwabenverlags, Ostfildern o. J. 
3 Vgl. z.B. •Was dürfen wir hoffen?" Einsiedeln 1981. 



Franz-Josef Steinmetz 322 

Gott in die Arme wirft, ohne den Ernst seiner alles Recht übersteigen- 
den Liebe zu verharmlosen. Er erinnert daran, daß es im Neuen Testa- 
ment zwei Reihen von Schriftworten gibt, die wir nicht zu einer über- 
blickbaren Synthese verbinden können (vgl. 17). Die erste öffnet für 
unsere Hoffnung einen anscheinend grenzenlosen Ausblick; die zweite 
verbietet jedoch jede leichtfertige Schlußfolgerung im Sinne eines •Es 
wird schon alles gutgehen"4. Es ist die Reihe der sehr zahlreichen Droh- 
worte, die uns vor die ernsthafte Möglichkeit unseres Verlorengehens 
stellt. Aber die Kirche, die so viele Menschen heiliggesprochen hat, hat 
sich nie über das Verlorensein auch nur eines einzigen geäußert. 

Freilich besteht Ignatius von Loyola in seinen •Geistlichen Übungen" 
darauf, daß der Exerzitand auch eine Betrachtung über die Hölle macht. 
Das Innewerden des •Gegenteils" (Nr. 59) ist für Ignatius die Bedin- 
gung für unser Zugelassenwerden zum Dienst Christi. Aber wehe uns, 
wenn wir die Hölle objektivieren und anfangen zu überlegen, wie viele 
ihr verfallen und wie viele ihr entgehen (vgl. 27). Dort, wo man die 
Hölle mit einer •massa damnata" von Sündern füllt, kann man sich nur 
durch irgendeinen Trick auf die andere Seite stellen. Das Konzil von 
Trient hat aber dieser ganzen Lehre von der •Glaubensgewißheit" des 
Erwähltseins endgültig einen Riegel vorgeschoben. 

Außerdem ergibt sich aus der Vorstellung einer irgendwie gefüllten 
Hölle das dornige Problem, wie dann den Seligen zumute sei, wenn sie 
vom Himmel her auf die Verlorenen schauen. Thomas von Aquin 
meinte dazu: •Die Seligen können an niemandes Elend mehr teilha- 
ben." Sie würden sich zwar nicht •per se", wohl aber •per accidens" ne- 
benher •über die Qualen der Verdammten" freuen5. Die Frage jedoch 
bleibt unbeantwortet, ob in dieser Hypothese jedes menschliche und je- 
des christliche Band einer •communio" aufgehoben sei und ob Gott die 
Verdammten, für die sein Sohn gestorben ist, nicht mehr liebe (vgl. 36). 

Wenn Paulus schreibt: •Ja, ich möchte selber verflucht und von Chri- 
stus getrennt sein um meiner Brüder willen, die der Abstammung nach 
mit mir verbunden sind" (Rom 9,3), so könnte für einen kurzen Augen- 
blick die Vermutung aufsteigen, der Apostel rechne tatsächlich mit der 
Verwerfung seiner Stammesgenossen. Das Gegenteil ist der Fall. Am 
Ende seiner Ausführungen über die Freiheit und das Erbarmen Gottes 
verkündet er das Geheimnis: •Ganz Israel wird gerettet werden." (Rom 
11, 26) Das Angebot des Paulus, selber verflucht zu werden, ist vielmehr 
Ausdruck seiner überschwenglichen Feindesliebe. Er ahmt darin Chri- 
4 Vgl. Franz-Josef Steinmetz, Hoffnung für alle - Geheimnis des Glaubens. In: GuL 52 
(1979) 425^128. 
5 Summa theologia 4 d 50 q2 a 3 und 4. 



Über H. U. v. Balthasar 323 

stus nach, der um unseretwillen zum Fluch wurde (vgl. Gal 3,13). Es gibt 
in der Geschichte der Heiligen und schon im Alten Testament (vgl. 
Mose in Ex 32,32) eine ganze Reihe von Beispielen für diesen •unmögli- 
chen" Wunsch, sein eigenes Heil für das Heil anderer zu opfern. Die 
Frage bleibt also berechtigt: •Kann wirklich menschlicher Trotz der 
gottmenschlichen Stellvertretung seiner Sünde bis zuletzt widerstehen?" 
(39) Und trotz der seltsamen Distinktionen, die man vielleicht im Gna- 
denwillen Gottes anbringen könnte, hält von Balthasar an der Hoffnung 
fest, daß die liebenden Untergänge sich schließlich •in die Gnade der 
freien Aufgänge wandeln" (41). 

Diese Hoffnung, die selbstverständlich niemals mit Wissen gleichge- 
setzt werden darf, ist nicht nur berechtigt und erlaubt, von Balthasar 
spricht schließlich sogar von der •Pflicht, für alle zu hoffen". Er vertritt 
die These: •Wer mit der Möglichkeit auch nur eines auf ewig Verlore- 
nen außer seiner selbst rechnet, der kann kaum vorbehaltlos lieben." 
(42) Natürlich kennt er die bange Frage: Werden es wirklich alle sein, 
die sich versöhnen lassen? Und ebenso weiß er um die Texte, die zu be- 
weisen scheinen, daß manche Mystiker •trotz allem vom Faktum der 
Verdammnis vieler überzeugt waren" (45). Aber er bleibt dabei: •Selbst 
wenn ... gewisse Auserwählte die subjektive Gewißheit hatten, daß eine 
Anzahl von Menschen bereits verloren ist, so überwiegt (und das ist die 
Absicht der Offenbarung) bei ihnen der Wunsch, sich gegen das Ge- 
schaute einzusetzen, es gleichsam unwahr zu machen, bei weitem den 
Gedanken, daß angesichts der als verloren Geschauten nichts mehr zu 
machen ist." (46) 

Mit frivolem Heilsoptimismus hat von Balthasars Kleiner Diskurs über 
die Hölle nicht im geringsten zu tun. Er entwickelt in seinem Büchlein 
im Grunde nur das, was schon Edith Stein, die neue Selige, geschrieben 
hatte: Der Glaube an die Schrankenlosigkeit der göttlichen Liebe und 
Gnade rechtfertigt •auch die Hoffnung auf eine Universalität der Erlö- 
sung, obgleich durch die prinzipiell offenbleibende Möglichkeit des Wi- 
derstandes gegen die Gnade auch die Möglichkeit einer ewigen Ver- 
dammnis bestehen bleibt"6. 

Daher gilt das Gebet der Kirche, das von Balthasar gleich zu Beginn 
schon zitierte (vgl. 11), auch ihm, dem wir dankbar verbunden bleiben: 
•Herr Christus, am Kreuz hast du die Arme ausgebreitet, um alle Men- 
schen zu retten. Laß unsere Werke dir gefallen und sichtbar machen, 
daß du die Welt erlöst hast."7 

6 Welt und Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben. Hg. L. Gelber, R. Leuven. 
Freiburg 1962, 158. 
7 Stundengebet, 4. Woche im Jahreskreis, Non am Mittwoch. 




