Grenzenlose Hoffnung

Zum Tode Hans Urs von Balthasars

Franz-Josef Steinmetz, Rom

Am 26. Juni dieses Jahres starb Hans Urs von Balthasar - plotzlich und
iiberraschend - in seinem Haus in Basel. Zwei Tage spiter sollte er in
Rom von Papst Johannes Paul II. zum Kardinal kreiert werden.

Er ist den Lesern unserer Zeitschrift kein Unbekannter. Eine ganze
Reihe tiefschiirfender Artikel wurden in ,,Geist und Leben“ veroffent-
licht'. Gleich nach seinem Tode haben kompetente Persénlichkeiten Le-
ben und Werk des Verstorbenen ausfithrlich gewiirdigt. Und auch in Zu-
kunft werden viele Menschen sich dankbar mit dem immensen Erbe
befassen, das dieser so iiberaus fruchtbare Schriftsteller und Theologe
der Kirche hinterlassen hat.

Eine seiner jiingsten Arbeiten trigt den anstoBigen Titel Kleiner Dis-
kurs iiber die Holle®. Gegen den ersten Anschein enthilt dieses Biichlein
keine Drohbotschaft, sondern es verkiindet vor allem die GroB8e der
christlichen Hoffnung, die von Balthasar auch schon in fritheren Schrif-
ten so iiberzeugend beschrieben hat’. Gerade deshalb aber wurde er an-
gegriffen und mit Schmahbriefen iiberschiittet. Man warf ihm vor, er
habe ein ,,vermessentlich falsches Gottvertrauen®, er fordere den heute
grassierenden, leichtfertigen und zur Leichtfertigkeit verfithrenden
Heilsoptimismus, er lehre die von der Kirche verurteilte ,,Allerlésung®.

In seiner Antwort richtet von Balthasar unseren Blick noch einmal auf
das Wesen des christlichen Glaubens, der sich restlos und ,,blindlings*
! Vgl. von Balthasars Aufsidtze in GulL: Metaphysik und Mystik des Evagrius Ponticus (14
[1941] 31-47); Aktion und Kontemplation (21 [1948] 361-370); Zur Theologie der Séikularin-
stitute (29 [1956) 182-205); Spiritualitdr (31 [1958] 340-352); Durch geschlossene Tiiren (34
[1961] 85-90); Geist, Liebe, Betrachtung (39 [1966] 241-248); Christologie und kirchlicher
Gehorsam (42 [1969] 185-203); Der Priester im Neuen Testament. Eine Ergdnzung (43 [1970]
39-45); Christus, Gestalt unseres Lebens. Zur theologischen Deutung der Eucharistie (43
[1970] 173-180); Die Abwesenheit Jesu (44 [1971) 329-335); Aktualitit von Lisieux (46 [1973]
126-142); Meditation als Verratr (50 [1977] 260-268); Katholische Meditation (51 [1978]
28-38); Sich halten — an den Unfafbaren (52 [1979) 246-258); ,, Der sich fiir mich hingegeben
hat* (Gal 2,20) (53 [1980] 416-419); Drei Formen der Gelassenheit. Zur Theologie der igna-
tianischen Exerzitien (54 [1981] 270-275); Liebe steigt ,,von oben* ab (55 [1982] 87-91); Ma-
ria und der Geist (56 [1983) 173-177); Adrienne von Speyr (1902-1967). Die Miterfahrung
der Passion und Gottverlassenheit (58 [1985] 61-66); Zwei Wege zu Gott. Ein Beitrag zur
ignatianischen Synthese (59 [1986] 54-61].

2 1n der Reihe ,,AnstoBe” des Schwabenverlags, Ostfildern o. J.
} Vgl. z.B. , Was diirfen wir hoffen?” Einsiedeln 1981.



Franz-Josef Steinmetz 322

Gott in die Arme wirft, ohne den Ernst seiner alles Recht iibersteigen-
den Liebe zu verharmlosen. Er erinnert daran, daB es im Neuen Testa-
ment zwei Reihen von Schriftworten gibt, die wir nicht zu einer {iber-
blickbaren Synthese verbinden kénnen (vgl. 17). Die erste 6ffnet fiir
unsere Hoffnung einen anscheinend grenzenlosen Ausblick; die zweite
verbietet jedoch jede leichtfertige SchluBfolgerung im Sinne eines ,,Es
wird schon alles gutgehen““. Es ist die Reihe der sehr zahlreichen Droh-
worte, die uns vor die ernsthafte Moglichkeit unseres Verlorengehens
stellt. Aber die Kirche, die so viele Menschen heiliggesprochen hat, hat
sich nie Giber das Verlorensein auch nur eines einzigen gedufert.

Freilich besteht Ignatius von Loyola in seinen ,,Geistlichen Ubungen*
darauf, daB der Exerzitand auch eine Betrachtung iiber die Holle macht.
Das Innewerden des ,Gegenteils* (Nr. 59) ist fiir Ignatius die Bedin-
gung fiir unser Zugelassenwerden zum Dienst Christi. Aber wehe uns,
wenn wir die Holle objektivieren und anfangen zu iiberlegen, wie viele
ihr verfallen und wie viele ihr entgehen (vgl. 27). Dort, wo man die
Holle mit einer ,,massa damnata® von Siindern fiillt, kann man sich nur
durch irgendeinen Trick auf die andere Seite stellen. Das Konzil von
Trient hat aber dieser ganzen Lehre von der ,,GlaubensgewiBheit“ des
Erwihltseins endgiiltig einen Riegel vorgeschoben.

AuBlerdem ergibt sich aus der Vorstellung einer irgendwie gefiillten
Holle das dornige Problem, wie dann den Seligen zumute sei, wenn sie
vom Himmel her auf die Verlorenen schauen. Thomas von Aquin
meinte dazu: ,Die Seligen kénnen an niemandes Elend mehr teilha-
ben.* Sie wiirden sich zwar nicht ,,per se“, wohl aber »per accidens® ne-
benher ,iiber die Qualen der Verdammten* freuens. Die Frage jedoch
bleibt unbeantwortet, ob in dieser Hypothese jedes menschliche und je-
des christliche Band einer ,,communio® aufgehoben sei und ob Gott die
Verdammten, fiir die sein Sohn gestorben ist, nicht mehr liebe (vgl. 36).

Wenn Paulus schreibt: ,,Ja, ich méchte selber verflucht und von Chri-
stus getrennt sein um meiner Briider willen, die der Abstammung nach
mit mir verbunden sind“ (R6m 9,3), so kénnte fiir einen kurzen Augen-
blick die Vermutung aufsteigen, der Apostel rechne tatsichlich mit der
Verwerfung seiner Stammesgenossen. Das Gegenteil ist der Fall. Am
Ende seiner Ausfiihrungen iiber die Freiheit und das Erbarmen Gottes
verkiindet er das Geheimnis: ,,Ganz Israel wird gerettet werden.” (R6m
11, 26) Das Angebot des Paulus, selber verflucht zu werden, ist vielmehr
Ausdruck seiner tiberschwenglichen Feindesliebe. Er ahmt darin Chri-

* Vgl. Franz-Josef Steinmetz, Hoffnung fiir alle — Geheimnis des Glaubens. In: GuL 52
(1979) 425-428.
5 Summa theologia 4 d 50 q2 a 3 und 4.



Uber H. U. v. Balthasar 323

stus nach, der um unseretwillen zum Fluch wurde (vgl. Gal 3,13). Es gibt
in der Geschichte der Heiligen und schon im Alten Testament (vgl.
Mose in Ex 32,32) eine ganze Reihe von Beispielen fiir diesen ,,unmdgli-
chen* Wunsch, sein eigenes Heil fiir das Heil anderer zu opfern. Die
Frage bleibt also berechtigt: , Kann wirklich menschlicher Trotz der
gottmenschlichen Stellvertretung seiner Siinde bis zuletzt widerstehen?*
(39) Und trotz der seltsamen Distinktionen, die man vielleicht im Gna-
denwillen Gottes anbringen kénnte, hilt von Balthasar an der Hoffnung
fest, daB die liebenden Untergidnge sich schlieBlich ,in die Gnade der
freien Aufginge wandeln®“ (41).

Diese Hoffnung, die selbstverstindlich niemals mit Wissen gleichge-
setzt werden darf, ist nicht nur berechtigt und erlaubt, von Balthasar
spricht schlieBlich sogar von der ,,Pflicht, fiir alle zu hoffen. Er vertritt
die These: ,,Wer mit der Moglichkeit auch nur eines auf ewig Verlore-
nen auBer seiner selbst rechnet, der kann kaum vorbehaltlos lieben.*
(42) Natiirlich kennt er die bange Frage: Werden es wirklich alle sein,
die sich verséhnen lassen? Und ebenso weil3 er um die Texte, die zu be-
weisen scheinen, daB manche Mystiker ,trotz allem vom Faktum der
Verdammnis vieler iiberzeugt waren“ (45). Aber er bleibt dabei: ,,Selbst
wenn ... gewisse Auserwihlte die subjektive GewiBBheit hatten, daB eine
Anzahl von Menschen bereits verloren ist, so iiberwiegt (und das ist die
Absicht der Offenbarung) bei ihnen der Wunsch, sich gegen das Ge-
schaute einzusetzen, es gleichsam unwahr zu machen, bei weitem den
Gedanken, daB3 angesichts der als verloren Geschauten nichts mehr zu
machen ist.“ (46)

Mit frivolem Heilsoptimismus hat von Balthasars Kleiner Diskurs iiber
die Hélle nicht im geringsten zu tun. Er entwickelt in seinem Biichlein
im Grunde nur das, was schon Edith Stein, die neue Selige, geschrieben
hatte: Der Glaube an die Schrankenlosigkeit der gottlichen Liebe und
Gnade rechtfertigt ,,auch die Hoffhung auf eine Universalitit der Erlo-
sung, obgleich durch die prinzipiell offenbleibende Moglichkeit des Wi-
derstandes gegen die Gnade auch die Mdglichkeit einer ewigen Ver-
dammnis bestehen bleibt“s.

Dabher gilt das Gebet der Kirche, das von Balthasar gleich zu Beginn
schon zitierte (vgl. 11), auch ihm, dem wir dankbar verbunden bleiben:
,Herr Christus, am Kreuz hast du die Arme ausgebreitet, um alle Men-
schen zu retten. LaB unsere Werke dir gefallen und sichtbar machen,
daB du die Welt erldst hast.“’

¢ Welt und Person. Beitrag zum christlichen Wahrheitsstreben. Hg. L. Gelber, R. Leuven.
Freiburg 1962, 158.
7 Stundengebet, 4. Woche im Jahreskreis, Non am Mittwoch.





