
Mahnung und Wegweisung 
Zur überraschenden Aktualität Romano Guardinis 

Arno Schilson, Mainz 

Am 1. Oktober 1988 jährt sich zum zwanzigsten Mal der Todestag von 
Romano Guardini (1885-1968). Ob dieses Datum besondere Aufmerk- 
samkeit finden wird, scheint ungewiß. Zwar hat das erst drei Jahre zu- 
rückliegende Gedenkjahr seines 100. Geburtstages dem Leben, Wirken 
und Werk dieses bedeutenden katholischen Religionsphilosophen, Den- 
kers und Theologen wieder zu neuer Bedeutung verholfen; doch selbst 
Wohlmeinende haben schon damals ihre begründete Sorge bekundet, 
daß diesem (keineswegs zu unterschätzenden) Erinnern ein um so tiefe- 
res Vergessen folgen könnte1. Solches Verhalten wäre durchaus sympto- 
matisch für eine Zeit, die gerade im katholischen Bereich die wichtigen 
Neuaufbrüche in Kirche und Theologie am Beginn des 20. Jahrhunderts 
meist nachhaltig mit Nichtbeachtung straft2. Ob die (leider nicht als 
konsequent durchdachte und breit angelegte Gesamtausgabe mögliche) 
Neuauflage von wichtigen Werken Guardinis zu einer wirklich neuen 
Aktualität hinführen kann, darf man deshalb vorsichtig bezweifeln. Of- 
fenbleiben muß jedenfalls, ob seine vielfältigen, die theologische Per- 
spektive entscheidend erweiternden Schriften und seine vielgestaltige 
Wegweisung in schwieriger Zeit (etwa innerhalb der katholischen Ju- 
gendbewegung, der Liturgischen Bewegung, der Nachkriegszeit insge- 
samt) auch heute noch zur Kenntnis genommen und als ebenso aktueller 
wie hilfreicher Beitrag zur Bewältigung der Gegenwart erkannt werden. 

Daß eine intensive und neue Kenntnisnahme von Guardinis Werk, 
vor allem seine Einbettung in die damalige Zeitsituation, für die Gegen- 
wart durchaus erhellend und wegweisend werden kann, erscheint kei- 
neswegs von vornherein ausgeschlossen - im Gegenteil: Vieles spricht 
dafür, daß Guardinis Wort in der Gegenwart neues Gewicht gewinnen 

1 Das Jubiläumsjahr brachte erstmals eine umfassende Biographie Guardinis: Hanna-Bar- 
bara Gerl, Romano Guardini 1885-1968. Leben und Werk. Mainz 1985; vgl. auch dies., Ge- 
heimnis des Anfangs. Frühe Jahre in Guardinis Deutung. In: GuL 58 (1985) 421-427'. Zu 
sonstigen neueren Veröffentlichungen vgl. Heinz Robert Schlette, Guardini-Literatur im 
Jubiläumsjahr. In: Theologische Revue %\ (1985) 441-450. 
2 Vgl. dazu etwa meine beiden einschlägigen Arbeiten: Perspektiven theologischer Erneue- 
rung. Studien zum Werk Romano Guardinis. Düsseldorf 1986; Theologie als Sakramenten- 
theologie. Die Mysterientheologie Odo Casels. Mainz 21987. 



Romano Guardini 325 

kann, wenn es aufmerksam und unbefangen gehört und als (vielleicht 
unbequeme) Mahnung und Wegweisung betrachtet wird. Diese überra- 
schende Aktualität Guardinis wollen die folgenden Überlegungen daher 
an drei Beispielen erläutern, die in besonderer Weise problematische 
Entwicklungen in Kirche und Welt betreffen. 

Dostojewskij und die Durchschnittlichkeit alltäglichen Christseins 

Dichtung und christliche Weltanschauung 

Wegweisend erscheinen Guardinis Gedanken zunächst ausgerechnet 
dort, wo man sie am schnellsten für überholt und abgetan, für problema- 
tisch und einseitig hält - nämlich in seinen Interpretationen der Dichter, 
die ihm im Rahmen seiner Ausarbeitung einer christlichen Weltanschau- 
ung bedeutsam wurden. Wer diese zahlreichen Schriften Guardinis bei 
der Beurteilung seiner Bedeutung und Wirkung einfach beiseite läßt 
oder sie als eine Art fachfremde Verirrung einschätzt, tut ihm nicht nur 
Unrecht; er hat auch deren Stellenwert im Gesamt seines Denkens und 
seiner Werke nicht begriffen. Nicht die oft gestellte Frage, ob Guardinis 
jeweilige Interpretation zutrifft, ob sie fachlich philologischen Kriterien 
standhält oder ob sie Gestalten und Grundlinien eines dichterischen 
Werkes korrekt nachzeichnet und deutet, ist zur Beurteilung der (dama- 
ligen wie heutigen) Bedeutung einer solchen Veröffentlichung angemes- 
sen; maßgebend wird vielmehr ausschließlich die ganz andere Frage, 
welche Aspekte christlicher Weltanschauung Guardini mittels der Be- 
gegnung mit der dichterischen Aussage und ihrer (möglicherweise ganz 
andersartigen) Akzentuierung entfaltet und eindringlicher darstellt. 
•Christliche Weltanschauung" war und blieb jenes Thema, das Guardini 
nicht nur in seiner akademischen Tätigkeit aufgetragen war, sondern 
auch in der ihm eigenen Intuition und besonderen Ausprägung zum 
Leitfaden seines nur scheinbar •unsystematisch" geratenen Werkes und 
seines gesamten Schaffens wurde3. Genau in diese Richtung wies 
schließlich auch jener Fingerzeig, der Guardini durch den großen Philo- 
sophen Max Scheler am Anfang seiner universitären Laufbahn gegeben 
wurde angesichts der nahezu unmöglichen Aufgabe, eine •katholische 
Weltanschauung" an der Universität zu entfalten. Guardini selbst erin- 
nert sich später vielfach daran: 

3 Deshalb sind nicht zuletzt seine 1923 erstmals niedergelegten Überlegungen Vom Wesen 
katholischer Weltanschauung (Basel 1953) ein entscheidender, oft zu wenig beachteter 
Schlüssel zu Verständnis und Deutung von Guardinis Werk und Wirken. 



Arno Schilson 326 

•In einem für mich sehr folgenreichen Gespräch sagte er zu mir: ,Sie 
müßten tun, was im Wort ,Weltanschauung' liegt: die Welt betrachten, 
die Dinge, den Menschen, die Werke, aber als verantwortungsbewußter 
Christ, und auf wissenschaftlicher Ebene sagen, was Sie sehen'. Und ich 
entsinne mich noch, wie er detaillierte: ,Untersuchen Sie doch zum Bei- 
spiel die Romane von Dostojewskij, und nehmen Sie von Ihrem christli- 
chen Standpunkt her dazu Stellung, um so einerseits das betrachtete 
Werk, andererseits den Ausgangspunkt selbst zu erhellen.' Das habe ich, 
mutatis mutandis, getan, und dabei ist mir klar geworden, was christliche 
Weltanschauung besagt: die beständige, sozusagen methodische Begeg- 
nung zwischen dem Glauben und der Welt. Und nicht nur der Welt im 
Allgemeinen, so, wie das auch die Theologie in verschiedenen Fragestel- 
lungen tut, sondern im Konkreten: der Kultur und ihren Erscheinungen, 
der Geschichte, des Soziallebens und so fort. Besonders wichtig ist mir 
die Dichtung geworden. So sind meine Bücher über Gestalten der Gei- 
stes- und Literaturgeschichte, von Piaton über Dante und Pascal zu Höl- 
derlin, Mörike und Rilke entstanden, die weder Literaturwissenschaft 
noch Theologie sein wollen, sondern Begegnung, Blick vom Einen auf 
das Andere."4 

Die Legende vom Großinquisitor 

Diese hermeneutische Anweisung Guardinis macht es möglich und nö- 
tig, das Augenmerk besonders auf seine Interpretationen herausragen- 
der Dichtungen und Dichter zu richten. Besonderes Gewicht kommt da- 
bei dem hier einschlägigen •Erstling" zu, in dem Guardini 1932 Dosto- 
jewskis Werk auf seine allgemein-religiöse und vor allem christliche 
Aussage hin untersucht5. Bezeichnenderweise hat das Buch den Titel 
von der ersten zur zweiten Auflage von 1939 verändert. Lautete dieser 
zunächst Der Mensch und der Glaube. Versuche über die religiöse Exi- 
stenz, so formuliert Guardini später zurückhaltender Religiöse Gestalten 
in Dostojewskijs Werk. Studien über den Glauben. Vermutlich wird auch 
diese eigen geartete Interpretation einem genaueren philologischen Ur- 
teil kaum standhalten. Um so bedeutsamer und gewichtiger erscheinen 
jedoch die sachlichen Aussagen Guardinis selbst, von denen hier in the- 
matischer Zuspitzung nur ein Aspekt bedacht werden soll. Dieser be- 
trifft sowohl die Gestalt Christi als auch die Wirklichkeit der Kirche und 

4 Romano Guardini, Stationen und Rückblicke. Würzburg 1965, 19f. 
5 Vgl. Romano Guardini,  Religiöse Gestalten in Dostojewskijs  Werk (1932). München 
31947. 



Romano Guardini 327 

ruft eine Wahrheit nachdrücklich in Erinnerung, die in besonderer 
Weise als Mahnung für die Gegenwart verstanden werden kann. Kon- 
kret geht es um die überraschende Interpretation der Legende vom Groß- 
inquisitor, die in Dostojewskijs letztem großen Roman Die Brüder Kara- 
wa^o/^enthalten ist und durchaus eigenständige Bedeutung besitzt. Da- 
bei entwickelt Guardini Grundlinien des Christlichen, die weit über die- 
ses Werk und seine Zeit hinaus Geltung besitzen und heute neue Bedeu- 
tung gewinnen. 

Die Legende selbst ist bekannt und nur in Grundzügen in Erinnerung 
zu rufen: Als unerkannter Fremder kommt Christus zur Zeit der spani- 
schen Inquisition nochmals in die Welt, begabt mit einer ebenso großen 
Ausstrahlung und Wunderkraft wie zu seinen früheren Lebzeiten. Doch 
seine Wunder bringen ihn in Konflikt mit der Inquisition; der Groß- 
inquisitor läßt ihn ergreifen und ins Gefängnis werfen. Ein intensives 
Nachtgespräch zwischen dem Großinquisitor und einem nur schweigen- 
den, nicht aber redenden Christus bildet den Kern der Legende. Kon- 
kret geht es dabei um die beständige Überforderung, die von Christi Le- 
ben und Lehre ausgeht. Die Kirche - so meint der Großinquisitor - 
habe den hier gegebenen übergroßen Anspruch auf das Menschenmögli- 
che hin umgeformt und auf diese Weise dem durchschnittlichen Men- 
schen ein christliches Leben ermöglicht. Dabei sind sich die führenden 
Kirchenmänner der Last und Verantwortung solcher Verfälschung des 
ursprünglichen Vorbildes Christi und seiner Forderung eines vollkom- 
menen Lebens durchaus bewußt; sie nehmen dieses Verbrechen jedoch 
auf sich, um all jenen das Heil zu bringen, die sonst von einer solch be- 
glückenden Lebensmöglichkeit ausgegrenzt wären. Christus selbst ant- 
wortet mit keiner Silbe auf diese Rechtfertigungsrede des greisen Groß- 
inquisitors; er drückt ihm nur einen Kuß auf die Lippen und geht - 
verfolgt von dem ausdrücklichen Wunsch des Kirchenmannes, er möge 
nie wiederkehren und die Kreise der Kirche stören. 

Guardinis Deutung 

Während üblicherweise die Größe, Aussagekraft und Eindrücklichkeit 
der Christusgestalt in dieser kunstvoll gedichteten Legende lobend be- 
dacht werden, geht Guardinis Interpretation einen völlig anderen Weg. 
Er wagt es, die Christusgestalt dieser Legende zu kritisieren und stellt 
diese Kritik mit unverhüllter Deutlichkeit seinen weiteren Überlegungen 
voran: •In diesem Christus ist das Christliche absolute Selbstverantwor- 
tung und zugleich schlechthinnige Außergewöhnlichkeit. Diese Christ- 
lichkeit hat keine Beziehung zu jenem Bereich, auf welchem doch die 



Arno Schilson 328 

Füße des Menschen stehen, dem Täglich-Durchschnittlichen."6 Nicht al- 
lein um Christus und seine Gestalt geht es Guardini also; so abstrakt 
und weit-fremd zu denken, war ihm nie gegeben. Für ihn geht die Linie 
unmittelbar weiter in die Konkretheit des christlichen Lebens: Weil und 
insofern dieses ganz und gar christusförmig sich gestaltet, weil Glaube 
und Christsein nichts anderes meinen als In-Christus-Sein7, darum sind 
die Tiefen des christlichen Menschenbildes und seine Wegweisung un- 
mittelbar berührt von jeglicher Verzeichnung der Gestalt Christi. 

Guardinis Plädoyer für das •Täglich-Durchschnittliche" ist freilich 
vor Mißdeutungen zu bewahren: Er leugnet keineswegs die Höhen und 
Tiefen des Menschseins - doch diese müssen eingebunden sein in den 
sonstigen Gang des Lebens; elitäre Außergewöhnlichkeit, die vom 
Stigma fragwürdiger Weltflucht geprägt ist, ist ebensowenig Sache des 
Christen wie die distanzlose Preisgabe an Welt und Leben in plattem 
Horizontalismus. Die Gefahr der Christusgestalt in Dostojewskijs Le- 
gende und damit die Gefährdung des Christlichen liegt für Guardini 
darin, daß mit der reinen Außergewöhnlichkeit das Maß des Über- 
menschlichen zu Vorbild und Norm gerät, das Welthaft-Wirkliche so 
übersprungen wird und eine echte Vermittlung Christi in die Welt hinein 
nicht mehr gelingen kann. Damit aber sieht Guardini den Lebensnerv 
seines Verständnisses von Christsein und christlichem Glauben berührt. 
Als Welt-Anschauung hat das Christentum in der Nachfolge Jesu, in der 
Übernahme seines weltanschauenden Blicks eine besondere Sympathie 
und Nähe zur Welt: 

•Der Christus des Großinquisitors aber hat diese Beziehung zur Welt 
nicht. Er hat keine wesenhafte Beziehung zum Schöpfer-Vater. Er ist 
nicht glaubwürdig der Logos, in dem die Welt geschaffen wurde, und 
durch dessen Menschwerdung sie nun umgerufen, neugeboren, gewan- 
delt werden soll. Dieser Christus hat nicht jene heilige Liebesbeziehung 
zur wirklichen Welt, die sie reinigt und erneut, sondern Er ist bloßes, 
von der Welt wegrufendes Erbarmen. Er ist ein losgelöster Christus. Ein 
Christus nur für sich allein. Er steht nicht vom Vater her zur Welt, und 
nicht von der Welt auf den Vater hin. Er liebt nicht die Welt, wie sie ist, 
und führt sie nicht wirklich heim. Er ist nicht Gesendeter und nicht Er- 
löser. Nicht Mittler zwischen dem wirklichen Vater im Himmel und den 
wirklichen Menschen. Er steht eigentlich nirgendwo."8 

6 Ebd. 121. 
7 Vgl. dazu grundsätzlicher meine Studie: •Sein in Christus". Dogmatische Überlegungen 
zur Grundstruktur christlicher Identität. In: •In Christus". Beiträge zum ökumenischen Ge- 
spräch. Hg. Josef Georg Ziegler. St. Ottilien 1987, 45-98. 
8 R. Guardini, Religiöse Gestalten (s. Anm. 5) 124. 



Romano Guardini 329 

Guardini kämpft also ebenso an gegen eine Verfälschung des Christli- 
chen, wie gegen die daraus folgende Überforderung des Christen: Der 
Ort Christi wie des Christen selbst ist und bleibt die Welt, deren Alltäg- 
lichkeit und Durchschnittlichkeit; diese konkrete Welt zu lieben, sich 
mit ihr und in sie einzulassen, macht die eigentliche Wahrheit Jesu Chri- 
sti und in seiner Nachfolge auch jedes Christen aus. Hellsichtig erkennt 
Guardini die beständige Gefahr und Versuchung des Christen - nämlich 
die weit-lose Überhöhung seiner Existenz, in der nur scheinbar Voll- 
kommenheit und Reinheit des Glaubens liegen, in Wahrheit aber deren 
radikalste Verleugnung und Verfälschung. Solche Verirrung bedroht 
nicht zuletzt auch jene gesellschaftliche Wirklichkeit des Christlichen, 
die Guardini besonders am Herzen lag - die Kirche. Gegen die bestän- 
dige Versuchung einer •Kirche der Reinen", wie es in der Konsequenz 
seiner Deutung der Christuslegende liegt, setzt er deshalb mahnende 
Worte. Der Mittelbereich des Alltäglichen bildet nämlich •auch einen 
Grundcharakter des Christlichen als geschichtlicher Wirklichkeit: der 
Kirche. Sie ist von Wesen Kirche aller, nicht nur der Außergewöhnli- 
chen; Kirche des täglichen Daseins, nicht nur heroischer Stunden. Sie 
ist, wie der Mensch selbst, von einer Mittenzone aus in die Höhe hinauf 
und in die Tiefe hinab gezogen. So ist Kirche Ausdruck nicht nur der 
Grenzbereiche, sondern auch, und wesentlich, der durchschnittlichen 
Möglichkeiten des Christlichen."9 

Der zeitkritische Ertrag 

Um die Menschlichkeit des Menschen und vor allem des Christen geht 
es Guardini also, wenn er in einer nur scheinbar entlegenen Dichter-In- 
terpretation ein mögliches Mißverständnis des Christlichen in Anleh- 
nung an die Gestalt Christi anmahnt und konsequent auszuräumen ver- 
sucht. Was dieses mutige Bekenntnis zur Alltäglichkeit und Durch- 
schnittlichkeit des Christlichen an Wegweisung enthält, dürfte noch 
lange nicht ausgeschöpft sein. Es gewinnt gerade in der Gegenwart neue 
Aktualität aufgrund der unleugbaren Notwendigkeit, dem Christlichen 
klarere Konturen zu geben angesichts andrängender Ideologien völlig 
anderer Provenienz, zumal diese meist auf die fremde Kreide des Chri- 
stentums zechen. In dieser Situation darf Guardinis Mahnung vor einer 
Überforderung und elitären Überstilisierung des Christlichen nicht un- 
gehört verhallen, zumal er selbst z. B. innerhalb der Liturgischen Bewe- 
gung stets mit Nachdruck das Recht einer Volksfrömmigkeit und einer 

Ebd. 122f. 



Arno Schilson 330 

volksnahen Liturgie gegenüber damaligen Überspitzungen vertreten hat. 
Die Volkskirche im Sinne einer Kirche des Volkes, also jener einfachen, 
durchschnittlichen Christen, die zu heroischen Taten und Märtyrertum 
kaum in der Lage sind, galt ihm keineswegs als vernachlässigenswert 
oder sogar als theologisch problematische Wirklichkeit. Der Versuchung 
des einzelnen, in falscher und gefährlicher Weise unter Abwendung von 
der konkret-welthaft existierenden Kirche (auch der Sünder) die dünne 
Höhenluft profiliert-elitären Christseins zu atmen und das Extrem zum 
Normalfall zu deklarieren, wußte er jedenfalls mit gelassener Skepsis 
und genuin weltanschaulich gewendeter Kritik aus dem innersten Be- 
reich des christlichen Glaubens zu begegnen. Gleiches dürfte gelten für 
jene Gruppierungen, •Gemeinden" und Bewegungen innerhalb (oder 
schon außerhalb?) der Kirche, die mit stolzem Selbstbewußtsein dem 
Durchschnittlich-Alltäglichen christlicher Existenz auf reichlich frag- 
würdige Weise den Kampf angesagt haben und sich als eigentliches 
Volk Gottes von Kirche und Welt mehr ab- und ausgrenzen, als ihnen 
selbst bewußt sein mag. 

Solchen und ähnlichen Bestrebungen gegenüber mag die Erinnerung 
an Guardinis kluge Umsicht und Vorausschau in seiner Dostojewskij- 
Interpretation angeraten und hilfreich sein. Sie deckt blinde Flecken im 
kirchlichen Leben der Gegenwart auf und kann dadurch vor gefährli- 
chen Irrwegen bewahren - vor der beständigen Versuchung, sich als Kir- 
che der Reinen, als •heiliger Rest" derart von der Welt abzusondern und 
kontrastreich zu profilieren, daß diese letztlich nur noch Negativfolie, 
nicht aber Ort des Heils zu werden vermag. 

Dante und der Ernst der Geschichte 

Sinngebung des Endlichen bei Dante 

Guardinis Mahnung und Wegweisung für die Gegenwart aber reicht 
noch weiter und greift ziemlich unmittelbar in die heutigen Auseinan- 
dersetzungen um eine neue, eher kosmisch als geschichtlich orientierte 
Religiosität ein. So wird ihm in seinen vielen eindringlichen Interpreta- 
tionen von Dantes Werk, insbesondere seiner Göttlichen Komödie, im- 
mer klarer, was das Christliche von allen übrigen Religionen und Welt- 
anschauungen unterscheidet - nämlich seine besondere und einzigartige 
Weise, das Geschichtliche und das Übergeschichtliche, das Endliche 
und das Unendliche zusammenzuschauen10. 

10 Vgl. Romano Guardini, Dante-Studien 1. Band: Der Engel in Dantes Göttlicher Komö- 
die. München 1951 ('1937); ders., Dante-Studien 2. Band: Landschaft der Ewigkeit. Mün- 
chen 1958. 



Romano Guardini "1 

Dante gilt ihm als jener Dichter, der die existentielle Frage nach dem 
Sinn des Endlichen, von Mensch und Welt stellt und zu beantworten 
versucht; doch für Dante gibt es •die Frage nach dem Sinn des Endli- 
chen nicht trotz Gottes, eben noch geduldet neben ihm, sondern vor 
ihm, in seinem Lichte"11. Das Endliche und die Geschichte haben des- 
halb einen grundlegend religiösen Bezug. Sie erklären sich nicht aus sich 
selbst allein, sondern werden erst durchsichtig und letztlich verständ- 
lich, wenn man ihre innere Ausrichtung auf das Unendliche, Transzen- 
dente, Ewige in die Betrachtung einbezieht. Die Gefahr, daß bei solch 
konsequentem Transzendenzbezug alles Endlichen dessen Eigenwirk- 
lichkeit aufgelöst wird und der Ernst der Geschichte verloren geht, wird 
dabei nach Guardini auch bei Dante ausdrücklich bedacht. Nicht nur 
um ein Verschwimmen, eine Auflösung der Konturen des Endlichen 
und seiner Eigenbedeutung im ewigen Mysterium geht es allerdings in 
christlichem Glauben und christlicher Weltanschauung - Dantes Christ- 
lichkeit als Dichter zeigt sich vielmehr darin, daß er •den Menschen, die 
Welt, die Geschichte, das ganze Dasein ins Ewige trägt, ohne daß die 
endliche Gestalt aufgelöst würde. Sie wird verwandelt, bleibt aber erhal- 
ten."12 

Die Zeitnähe von Guardinis Dante-Interpretationen 

Die Spannung zwischen Endlichkeit und Unendlichkeit im Blick auf die 
Geschichte auszuhalten und nicht voreilig zu Lasten des Endlichen, also 
von Welt und Mensch einerseits, oder aber auf Kosten des Unendlichen, 
also des Göttlichen andererseits, aufzulösen - das ist jene entscheidende 
Einsicht und Wegweisung, die Guardini aus Dante gewinnt und der Ge- 
genwart angesichts einer bedenklichen mystifizierenden Welt- und Ge- 
schichtsflucht neu zu bedenken gibt. Seine diesbezüglichen Sätze wirken 
heute erstaunlich frisch, aktuell und kritisch gegenüber der latenten, ih- 
rer selbst kaum bewußten Geschichts- und Weltverweigerung von Bewe- 
gungen wie New Age, neuer Esoterik, Okkultismus u.ä:13. 

•Innerhalb einer Denkweise, für welche außer Frage steht, daß Gott 
die Heiligkeit und Wahrheit schlechthin und der letzte Sinn des mensch- 
lichen Daseins ist, von irgendwelcher Relativierung also keine Rede sein 
kann - wird die Welt entschieden endlich genannt und zugleich ewig 

11 R. Guardini, Dante-Studien 2. Bd. (Anm. 10) 80f. 
12 Ebd. 252f. 
13 Vgl. dazu statt anderer die beiden hervorragenden Überblicksdarstellungen von Hans- 
jörg Hemminger (Hg.), Die Rückkehr der Zauberer. New Age. Eine Kritik, Reinbek 1987; 
Medard Kehl, New Age oder Neuer Bund? Christen im Gespräch mit Wendezeit. Esoterik 
und Okkultismus. Mainz 1988. 



Arno Schilson ,^2 

aufrecht erhalten. Das menschliche Dasein ist begrenzt und vergänglich: 
es bleibt aber in Gottes Ewigkeit wirklich und empfängt dort seinen letz- 
ten Sinn. Der Metaphysiker bezieht das endliche Dasein auf ,das Abso- 
lute' und löst darin seinen Sinn auf, oder aber er macht den Sprung ins 
Gegenteil, nimmt die Endlichkeit allein und wirft die Wucht des Absolu- 
ten in deren tragische Intensität. Der neuplatonische Ekstatiker läßt alle 
irdische Gestalt als unwesentlich vor dem ewigen Einen, oder er wird 
zum Dionysiker und sieht das Eigentliche in der kurzen Kulmination 
des absolut vergänglichen Lebens. Der Christ hingegen sagt - und nicht 
als eine Struktur neben dem Genannten, denn vom Strukturellen her 
kann er zu ihnen gehören; sondern aus dem Zentrum seines Glaubens- 
bewußtseins, das von der Offenbarung bestimmt wird - der Christ sagt: 
Gott wirkt das Heil; aber nicht durch überall geschehende Manifesta- 
tion und unendlichen Prozeß, sondern in unterschiedener und Entschei- 
dung fordernder Tat. Im ,Zeichen, dem widersprochen wird': der Ge- 
burt des ewigen Sohnes Gottes als Mensch; in jenem Jahr, in jenem 
Lande, in jener bestimmten geschichtlichen Situation. Entsprechendes 
gilt vom einzelnen Menschen: er vergeht; aber was er in der vergehen- 
den Zeit tut, gilt für die Ewigkeit."14 

Gleich zwei kritische Momente ruft Guardini mit diesen Zeilen dem 
gegenwärtigen Glaubens- und Weltbewußtsein in Erinnerung: Zunächst 
behaftet er den Sinn menschlicher Existenz streng auf die Einmaligkeit 
geschichtlich-endlichen Lebens, fern jeder Versuchung zu einer Erneue- 
rung des Reinkarnationsgedankens. Daß der Mensch hier und heute, 
unausweichlich hineingestellt in geschichtliche Entscheidungen und 
ganz gefordert vom sittlich-ethischen Ernst jeden Augenblicks, sein zeit- 
liches und ewiges Heil wirkt, bleibt nicht nur von grundsätzlicher Be- 
deutung. Diese Einsicht gewinnt neue Aktualität, wenn eine mythisch- 
kosmische Geschichtslosigkeit, ein natural gedachtes beständiges •Stirb 
und Werde" auch der Einzelexistenz und ein Verschwimmen der Gren- 
zen zwischen dem endlichen Ich und einem tendenziell unendlichen 
Universum im Bewußtsein der Gegenwart neue Geltung gewinnen. Was 
Guardini unter dieser Rücksicht bei Dante herausarbeitet, darf ange- 
sichts der angedeuteten vielgestaltigen Verirrungen des Zeitgeistes auf 
neues Gehör rechnen und als echte Wegweisung gelten. 

Noch unter einer weiteren Rücksicht verdient Guardinis Dante-Inter- 
pretation heute neue Beachtung: Mit genuinem Gespür für das Wesent- 
liche legt er einen besonderen Akzent auf die unableitbare Offenba- 
rungsgestalt des Christlichen und dessen eigene Geschichtlichkeit im 

14 R. Guardini, Dante-Studien 1. Bd. (Anm. 10) 135f. 



Romano Guardini 333 

Christusgeschehen. Nicht als allgemeine Struktur oder numinose Tiefen- 
dimension der Wirklichkeit erschließt sich im christlichen Glauben das 
Mysterium des lebendigen Gottes und seines Heilswillens, sondern als 
geschichtlich-partikuläre Wirklichkeit in Christus und dessen bleibender 
Bezeugung durch die Kirche. Wahrhaft christliche Mystagogie (als Ein- 
weisung in jenes abgründige Mysterium des lebendigen Gottes und sei- 
nes Heilswerks in Christus und durch die Kirche; vgl. Eph 3,1-13; Kol 
1,25-27) vollzieht sich daher in konkretem Verweis auf das geschichtli- 
che Christusereignis; sie unterscheidet sich darin radikal von jenen My- 
stagogien15, die mittels mystisch-okkulter Praktiken außerhalb des 
christlichen Bereichs das Heil zu gewinnen, die Frage nach dem Sinn 
des Endlichen auf ihre Weise zu beantworten versuchen. Guardinis Fin- 
gerzeig auf das •unterscheidend Christliche" im Blick auf das Bestehen 
von Endlichkeit und Geschichte erscheint gerade in dieser notwendigen 
und sich erst allmählich anbahnenden gründlichen Auseinandersetzung 
als Mahnung und Wegweisung für Bewahrung und Bewährung des 
Christlichen. 

Christliches Menschenbild und Ende der Neuzeit 

Wie hellsichtig und feinfühlig Guardini künftige Problemgestalten zu 
ahnen und vorausgreifend zu artikulieren verstand, zeigt sich schließlich 
in seiner ebenfalls in vieler Hinsicht heute wieder aktuell gewordenen 
Programmschrift über Das Ende der Neuzeit von 195016. Was er darin als 
•neues Zeitalter" zaghaft und doch zupackend ankündigt und skizziert, 
hat wenig mit dem zu schaffen, was heute als solches, als •New Age" 
verkündet wird. Die Vielfalt der Aspekte, die Guardini in dieser wegwei- 
senden Veröffentlichung entfaltet, lassen sich hier nicht einmal annä- 
hernd ansprechen, obwohl ihnen allesamt aktuelle Bezüge eignen. Nur 
ein Moment soll herausgegriffen werden, weil es zum einen Guardinis 
feines Gespür für notwendige Neuakzentuierungen des christlichen 
Glaubens angesichts der Herausforderungen der Gegenwart erweist, 
sich zum anderen aber auf überraschende Weise mit anderen Zeitdia- 
gnosen und Perspektiven heutiger Theologen deckt. 

15 Vgl. bei Hemminger (Anm. 13) 85, den Bericht über die •Mysterien-Schulen" im Um- 
kreis der New-Age-Bewegung; Gestalt und Sache christlich verstandener •Mystagogie" 
soll demgegenüber ein von mir herausgegebener Sammelband präzisieren, der 1989 er- 
scheinen wird. 
16 Vgl. Romano Guardini, Das Ende der Neuzeit. Ein Versuch zur Orientierung. Basel 1950; 
jetzt zus. mit: Die Macht. Versuch einer Wegweisung wieder greifbar (Mainz/Paderborn 
1986). 



Arno Schilson 334 

Aspekte einer Zeitenwende 

Guardinis Diagnose, die insgesamt nachhaltig geprägt bleibt von der 
Schreckensherrschaft des Nazi-Regimes und der Katastrophe des 2. 
Weltkriegs, führt mit raschen Schritten über eine Skizze der mittelalterli- 
chen Weltanschauung und deren Überwindung durch die Neuzeit hin- 
aus, um auf verschiedene Momente hinzuweisen, die eine bedeutsame 
und unübersehbare Zeitenwende signalisieren. Auch wenn die Konturen 
dieser künftigen neuen Epoche sich noch ziemlich verschwommen an- 
deuten und ein treffender Begriff dafür noch nicht gefunden ist, vermag 
Guardini doch einige Herausforderungen und Akzente dieses kommen- 
den Zeitalters ziemlich klar zu benennen: Maßgeblich durch die Mög- 
lichkeiten der Technik verursacht ist das Problem einer Beherrschung 
der zweiten, vom Menschen selbst geschaffenen Natur; verbunden da- 
mit bleibt die Gefährdung des Werkes der Kultur, das ursprünglich an 
die vorgegebenen natürlichen Ordnungen zurückgebunden blieb; hinzu 
tritt mit übergroßer Deutlichkeit die Verlorenheit des Menschen selbst. 
Die Zeit der großen Persönlichkeiten sieht Guardini endgültig abgelau- 
fen; nicht mehr die außergewöhnliche, überragende und einzigartige 
Gestalt bestimmt das Bild des Menschen. Vielmehr erscheint das 
Menschsein weitgehend seiner Eigentümlichkeit und Originalität ent- 
kleidet; es verliert sich in der Masse, und dabei geht seine Individualität 
als besondere Auszeichnung verloren. Dieser nach-neuzeitliche (also: 
heutige) Massen-Mensch aber gehorcht •dem Gesetz der Normung, wel- 
ches der Funktionsform einer Maschine zugeordnet ist ... Er hat gar 
nicht den Willen, eigen in seiner Gestalt und originell in seiner Lebens- 
führung zu sein, noch sich eine Umwelt zu schaffen, die ihm ganz und 
möglichst ihm allein entspricht. Er nimmt vielmehr die Gebrauchsdinge 
und Lebensformen an, wie sie ihm von der rationalen Planung und den 
genormten Maschinenprodukten aufgenötigt werden, und tut das im 
großen und ganzen mit dem Gefühl, so sei es vernünftig und richtig. 
Ebenso wie er gar nicht den Wunsch hat, aus eigener Initiative heraus zu 
leben. Die Freiheit der äußeren und inneren Bewegung scheint für ihn 
kein ursprünglich empfundener Wert zu sein. Er fügt sich vielmehr mit 
Selbstverständlichkeit in die Organisation ein, welche die Form der 
Masse ist, und gehorcht dem Programm als der Weise, ,wie der Mensch 
ohne Persönlichkeit' in Richtung gebracht wird."17 

Diese beklemmend aktuell gebliebene bzw. gewordene Diagnose 
treibt Guardini noch weiter, indem er dieses qualitativ gemeinte Mas- 
sendasein des Menschen sehr konkret situiert und gleichsam auf den 
17 Ebd. 74f. 



Romano Guardini 335 

Punkt bringt: •Das Gefühl für das Eigensein und die Eigensphäre des 
Menschen, vorher die Grundlage alles sozialen Verhaltens, verschwindet 
immer mehr. Immer selbstverständlicher werden Menschen als Objekte 
behandelt, von den unzähligen Weisen statistisch-behördlicher Erfas- 
sung' bis zu den unausdenklichen Vergewaltigungen des einzelnen, der 
Gruppen, ja ganzer Völker. Und das nicht nur in den Notständen und 
Paroxysmen des Krieges, sondern als normale Form des Regierens und 
Verwaltens."18 

Verloren, verwaltet, seiner selbst und vor allem seiner Originalität und 
Individualität beraubt erscheint das Menschsein in einer neuen Zeit, die 
sich für Guardini erst ankündigt, für uns heute aber längst bedrängende 
Gegenwart geworden ist. 

Die wegweisende Kraft christlich begründeter Personalität 

Gerade angesichts dieser düsteren Perspektive erscheint Guardini das 
christliche Menschenbild als das Rettende mitten in der Not der Zeit. 
Eine Neubesinnung auf die Person als äußerste, scheinbar leerste und 
doch entscheidendste und wegweisendste Bestimmung des Menschen 
deutet dabei die Richtung an. Daß der Mensch Person ist, bleibt für Gu- 
ardini seine eigentliche Auszeichnung, das, was ihn heraushebt und un- 
terscheidet gegenüber der Vielfalt der Geschöpfe und Lebewesen. Damit 
weist er zugleich hin auf die entscheidend religiöse Wurzel der mensch- 
lichen Personalität, denn •Person" meint vor allem •das Gegenüber zu 
Gott, die Unverlierbarkeit der Würde, die Unvertretbarkeit der Verant- 
wortung"19. Wenn Guardini deshalb betont, auch die Masse und der in 
ihr existierende Mensch habe noch •die Möglichkeit zur vollen Mündig- 
keit der Person in sich"20, dann zielt diese Chance auf das Wiedererwa- 
chen bzw. Erstarken jenes spezifischen Gottesbewußtseins, das den 
Menschen seiner unverlierbaren und unverwechselbaren Personalität 
bzw. Subjektivität versichert. Der Bedrohung des Menschseins des Men- 
schen, vor allem aber seiner Personalität und Subjektivität kann dem- 
nach letztlich nur der christliche Glaube mit seiner menschenfreundli- 
chen Botschaft aufhelfen, denn: 

•Die Personalität ist dem Menschen wesentlich; sie wird aber dem 
Blick erst deutlich und dem sittlichen Willen bejahbar, wenn sich durch 
die Offenbarung in Gotteskindschaft und Vorsehung das Verhältnis zum 
lebendig-personalen Gott erschließt. Geschieht das nicht, dann gibt es 
wohl ein Bewußtsein vom wohlgeratenen, vornehmen, schöpferischen 

18 Ebd. 75f. I9 Ebd. 80. 20 Ebd. 



Arno Schilson 33g 

Individuum, nicht aber von der eigentlichen Person, die eine absolute 
Bestimmung jedes Menschen jenseits aller psychologischen oder kultu- 
rellen Qualitäten ist. So bleibt das Wissen um die Person mit dem christ- 
lichen Glauben verbunden."21 

Guardinis Sorge um den Menschen ist heute bedrängende Gegenwart 
geworden. Noch mehr als damals bleibt in unserer Zeit der •Mensch 
ohne Eigenschaften" gefragt, der als möglichst unspezifisch geprägtes, 
austauschbares und ersetzbares Moment einer umfassend zweckrational 
orientierten Gesellschaft deren Bestand und Prosperität sichert. Perso- 
nalität und Subjektivität scheinen nicht mehr gefragt zu sein -ja sie wer- 
den zunehmend als hinderlich im Systemdenken, als nicht systematisier- 
bar, als systemfremdes Element betrachtet, das in einem spätaufkläreri- 
schen Bewußtsein fremd und unsinnig geworden ist. Wenn heute z. B. 
J. B. Metz angesichts dieser Subjektmüdigkeit, dieses •Todes des Men- 
schen" am Ende der Neuzeit das Gottesgedächtnis als eigentliche Kraft 
zur Rettung des Menschseins und seiner subjekthaft-personalen Identi- 
tät reklamiert22, so geht dies völlig konform mit Guardinis Grundanlie- 
gen ; auch für diesen wird - und dies etwa 40 Jahre früher - die Rettung 
menschlicher Personalität angesichts bedrohlicher Vermassung nur im 
Gottesgedanken möglich, wobei dieser natürlich im spezifisch christli- 
chen Verständnis zugrunde gelegt wird. 

Überraschend und erfreulich frisch wirkt demnach auch unter dieser 
aktuellen Rücksicht Guardinis Wegweisung, selbst wenn sie einige Jahr- 
zehnte zurückliegt. Ähnliche (und keineswegs schon entdeckte oder gar 
bereits ausgeschöpfte) Aktualität eignet noch zahlreichen anderen Ge- 
danken in seinem weitverzweigten Werk. Mehr als einen knappen Hin- 
weis auf die daraus erkennbare Mahnung und Wegweisung für die Ge- 
genwart an einigen besonders eindrucksvollen Beispielen konnten und 
wollten diese Überlegungen nicht geben. Dennoch erscheinen sie im 
Rückblick als eine Art Probe aufs Exempel, die zugleich eine Einladung 
zu eigenen weiteren Entdeckungsfahrten in Guardinis Schriften unter 
dem Aspekt der Gegenwärtigkeit darstellen könnten. Guardinis Zeit - 
zumindest dies dürfte angesichts des Gesagten unwidersprochen bleiben 
- ist noch lange nicht vorüber. Vieles deutet darauf hin, daß eine ein- 
dringlichere Beschäftigung mit seinem Werk Perspektiven für Christen- 
tum, Kirche und Welt eröffnet, die gerade am Ende des 20. Jahrhunderts 
besondere Beachtung verdienen. 

21 Ebd. 122. 
22 Vgl. dazu neuestens Franz Xaver Kaufmann - Johann Baptist Metz, Zukunftsfähigkeit. 
Suchbewegungen im Christentum. Freiburg 1987, bes. 124-147. 




