
Zwischen Anpassung und Unterscheidung 
Überlegungen zur christlichen Spiritualität heute 

Werner Löser, Frankfurt am Main* 

•Für mehr als mich" ist ein Gedicht überschrieben, das von Günter Ku- 
nert stammt. 

Ich bin ein Sucher 
Eines Weges. 
Zu allem was mehr ist 
Als 
Stoffwechsel 
Blutkreislauf 
Nahrungsaufnahme 
Zellenverfall. 

Ich bin ein Sucher 
Eines Weges 
Der breiter ist 
Als ich. 
Nicht zu schmal. 
Kein Ein-Mann-Weg 
Aber auch keine 
Staubige, tausendmal 
überlaufene Bahn. 

Ich bin ein Sucher 
Eines Weges. 
Sucher eines Weges 
für mehr 
Als mich1 

Die Sehnsucht, die sich in diesem Gedicht ausspricht, lebt in vielen 
Zeitgenossen. Sie richtet sich auf •alles, was mehr ist als Stoffwechsel, 

* Festvortrag am 17. Juni d. J. im Alfred-Delp-Haus in München zum 80. Geburtstag von 
P. Friedrich Wulf SJ. 
1 G. Kunert, Unruhiger Schlaf- Gedichte. München 1979, 20. 



Werner Löser 33 g 

Blutkreislauf, Nahrungsaufnahme, Zellenverfall" das heißt doch wohl - 
in anderer Sprache gesagt - auf •Geistiges", aber dieser Begriff wird 
vom Dichter vermieden. Er beläßt es bei der mehrfachen Verwendung 
eines offenen Komparativs und deutet damit in allgemeinster Weise ein 
•Über hinaus" an. Und auch dieses wird nicht als unmittelbares Ziel des 
Suchens bezeichnet. Einstweilen geht das Suchen auf einen Weg. Wenn 
sich ein solcher wenigstens finden ließe! Unüberhörbar sind Anklänge 
an Biblisches und Kirchliches, zu dem sich der Dichter aber in interes- 
sierter Distanz hält. Er spricht vom •breiten Weg" und vom •schmalen 
Weg". Er sucht einen gemeinsam begehbaren Weg, möchte dort aber 
nicht auf Massen treffen. Die Suche nach einem Weg, der zu einem 
•Mehr als mich" führt, macht •Spiritualität heute" aus. Freilich ist hier 
Spiritualität weit verstanden. In solcher Suche sind heute viele Men- 
schen beieinander. Es gibt eine neue Gemeinsamkeit des Suchens und 
Fragens und der Bereitschaft, aufzubrechen aus den gewohnten Lebens- 
gefilden. 

Das Thema •Spiritualität heute" erschöpft sich nicht im Hinweis auf 
ein offenes Suchen eines Weges; es zielt doch wohl auch auf die Darstel- 
lung der derzeit aktuellen Gestalt der Spiritualität, die als christliche aus 
dem Beschenktwordensein mit einem Weg und einem Ziel stammt. Spi- 
ritualität in diesem engeren Sinn empfängt ihre Konturen aus dem 
Evangelium und aus den Erfahrungen, die Christen zu verschiedenen 
Zeiten und an verschiedenen Orten mit ihrem Leben aus dem Evange- 
lium gemacht haben. In vielerlei Hinsicht hat sich die so verstandene 
christliche Spiritualität ausgeformt und ausgesprochen. Und so lebt sie 
auch heute noch fort. 

Christliche Spiritualität ist nicht nur eine sich vorgegebene, sondern 
auch eine sich wandelnde Spiritualität. Das gilt zu allen Zeiten, aber es 
gilt vermutlich heute noch mehr als früher. Der rasche und tiefgreifende 
Wandel ist in allen Bereichen unseres Lebens, aber auch auf dem Feld 
der Spiritualität ein besonderes Kennzeichen unserer Epoche. Der Wan- 
del, den es in den vergangenen Jahrhunderten gab, war ein vergleichs- 
weise langsamer und begrenzter. Er hielt sich innerhalb des Rahmens 
der gemeinsamen Wirklichkeitserfahrung, die die des abendländischen 
•Corpus christianum" war. Vieles weist darauf hin, daß dieser überlie- 
ferte und gemeinsame Erfahrungsrahmen sich weitgehend aufgelöst hat. 
•Desintegration" der Lebens- und damit auch Erfahrungsräume - dies 
kennzeichnet in hohem Maße die gegenwärtige Situation. Mit der Auflö- 
sung des abendländischen •Corpus christianum" sind zwei Entwicklun- 
gen von unabsehbaren Ausmaßen verbunden. In ihren Wirkungen ragen 
sie in das Leben jedes Menschen hinein. 



Spiritualität 339 

Weltbürger 

Die eine Tendenz betrifft das wachsende Bewußtsein der Menschen, 
Weltbürger zu sein. In den vergangenen Jahrhunderten wurde der Le- 
bensraum, in dem sich der einzelne bewegte, als ein weitgehend ge- 
schlossener erfahren. Für die meisten waren die Reisemöglichkeiten eng 
begrenzt, Medien, wie wir sie heute kennen, waren noch nicht vorhan- 
den. Die Menschen des christlichen Abendlandes waren unter sich, 
nachdem die Juden in Randbereiche abgedrängt und die Muslime daran 
gehindert worden waren, über Kleinasien und Nordafrika hinaus auf 
den europäischen Kontinent vorzudringen. In den letzten Jahren und 
Jahrzehnten hat sich die Situation rasch geändert. Der erlebte Lebens- 
raum ist die Welt in all ihrer Mannigfaltigkeit - auch im religiösen Be- 
reich, und andererseits: was die Welt zu bieten hat, ist so oder so bei uns 
zu finden. Man muß nicht mehr nach Tibet und Thailand reisen, um 
Buddhisten zu treffen. Sie leben unter uns. Wir brauchen nicht mehr in 
die Türkei oder nach Nordafrika zu reisen, um Muslimen zu begegnen. 
Sie leben zu Hunderttausenden unter uns. Wir brauchen nicht mehr 
nach Indien zu gehen, um uns in der Meditation üben zu können. Es 
gibt bei uns keine Stadt mehr, in der nicht Meditationskurse nach asiati- 
scher Art angeboten würden. Die Kenntnis voneinander und die Verant- 
wortung füreinander ist in weltweitem Maßstab erheblich gewachsen. 
Neue Fragen sind damit für alle Menschen und also auch für uns Chri- 
sten aufgebrochen. Antworten werden auf bislang ungewohnte Weise 
gesucht und manchmal auch gefunden. 

Säkularisierung 

Die andere Entwicklung, die sich seit längerem schon angebahnt hat, in- 
zwischen jedoch zu einer bestimmenden Wirklichkeit unserer Lebens- 
und Erfahrungswelt geworden ist, kann mit dem Begriff •Säkularisie- 
rung" bezeichnet werden. Erik Peterson hat in einem seiner späten 
•Fragmente" den gemeinten Sachverhalt so beschrieben: •Nach dem 
heiligen Paulus haben wir nicht gegen Fleisch und Blut zu kämpfen, 
sondern gegen die Weltherrscher dieser Finsternis, gegen die geistigen 
Mächte der Bosheit in der Himmelswelt (Eph 6,12), gegen den Herr- 
scher, der Gewalt über die Luft hat (Eph 2,2). Gegen Fleisch und Blut 
kämpfen, gegen Marx und Hegel, das ist nichts gegenüber dem Atheis- 
mus, den wir mit der Luft einatmen. Dieser mit der Luft eingeatmete 
Atheismus der Weltherrscher droht uns zu erdrücken, er bewirkt, daß 
unser Gebet nicht zum Himmel aufsteigt; wir verlieren die Fähigkeit 



Werner Löser 340 

zum Beten, die bei den Alten Parrhesia genannt wurde. Es ist kein Zu- 
fall, daß wir die Atmosphäre der Geister in der Luft, den gelebten At- 
heismus in unseren Warenhäusern einatmen."2 Der gelebte Atheismus 
äußert sich auch darin, daß viele Zeitgenossen in religiöser Hinsicht vor- 
einander und für sich selbst sprachlos geworden sind. 

Die beiden geschilderten Entwicklungen - Entgrenzung des Lebens- 
und Erfahrungsraums und Säkularisierung der Welterfahrung - sind 
von unmittelbarer Bedeutung für den christlichen Existenzvollzug. Mit 
ihnen gehen noch viele andere rasche und tiefgreifende Wandlungen in 
Technik und Politik einher. Sie werfen neue ethische Fragen auf, die 
aber bis jetzt weder theoretisch noch praktisch einmütig beantwortet 
werden. Das Bewußtsein des heutigen Menschen ist von all diesen Ent- 
wicklungen mitbestimmt. 

Was besagt all dies für Christen, die als solche und in unserer Gegen- 
wart leben möchten? 

Erfahrungshunger 

Christen, die ihr Christsein in der ihnen vorgegebenen und sie vielfach 
prägenden Gegenwart leben wollen, erleben, daß die Gestalt christlicher 
Spiritualität, die sie durch Verkündigung und Einübung kennengelernt 
haben, mehr und mehr an Lebensbezug verliert. Sie machen die läh- 
mende Erfahrung, daß sich ihr weltliches und ihr geistliches Leben im- 
mer weniger berühren. Die überlieferten Formen christlicher Spirituali- 
tät werden als erfahrungsarm erlebt. Sie vermögen der täglich zu beste- 
henden Aufgabe, das Leben zu gestalten, nur wenige wirksame Impulse 
zu vermitteln. Es ist kein Zufall, daß die Sehnsucht nach mehr Erfah- 
rung sich überall nachdrücklich meldet. Dahinter steht die richtige Auf- 
fassung, daß der Bereich dessen, was man Spiritualität nennt, dadurch 
gekennzeichnet ist, daß sich das Christsein und das Menschsein in ihm 
durchdringen. Wenn sich dies aber nicht mehr ereignet oder zu selten 
geschieht, so stellen sich Folgen ein, die auf die Dauer nicht tragbar 
sind: Entweder das Geistliche wird zugunsten des Weltlichen aufgege- 
ben, oder das Weltliche wird durch einen Rückzug in den Binnenraum 
des Geistlichen abgeschrieben, oder es wird ein Leben in beiden Berei- 
chen, die aber dann nicht miteinander vermittelt sind, versucht. Ein 
Christ wird, wenn er es ernsthaft zu sein sich bemüht, diese drei Wege 
oder besser: Holzwege auf die Dauer als unbefriedigend empfinden. 
Diese Empfindung ist indes heute weit verbreitet. Vielfach wird sie als 

Erik Peterson, Marginalien zur Theologie. München 1956, 98f. 



Spiritualität 341 

eine innere Not erlebt. Zu dem, was christliche Spiritualität heute aus- 
macht, gehört als ein wichtiges Element das Erleben und Ertragen dieser 
geistlichen Not und Ratlosigkeit. 

Dialog 

Christen, die diese Situation überwinden möchten, sehen sich gedrängt, 
Schritte in Neuland hinein zu wagen. Sie möchten eine zeitgemäße Ge- 
stalt christlicher Spiritualität entdecken und leben. Sie lassen sich auf 
eine Bewegung ein, in der sie möglicherweise stark verändert werden. 
Zunächst nehmen sie die in den tatsächlich gelebten christlichen Le- 
bensvollzug nicht integrierten Wirklichkeitsbereiche und Problemfelder 
als solche bewußter wahr, als sie es zuvor taten. Daraufhin nehmen sie 
mit Menschen, die sich in diesen Bereichen bereits engagieren und über 
entsprechende Erfahrungen verfügen, Verbindung auf. Diese kann die 
Form unmittelbarer Begegnung haben, sie kann aber auch durch die 
Lektüre ihrer Texte geschehen. Der Sinn dieser Kontaktaufnahme ist 
der Dialog, in dem die eigene Auffassung geklärt und über ihre bishe- 
rige Gestalt hinaus geweitet wird. In diesem Dialog ereignet sich die ge- 
suchte Veränderung. Eine neue Praxis stellt sich ein. Sie ist dadurch ge- 
kennzeichnet, daß der Wirklichkeitsbezug des christlichen Lebensvoll- 
zugs wieder deutlicher zum Tragen kommt. Gestalten der christlichen 
Spiritualität, die lebensfremd geworden sind, treten dabei in den Hinter- 
grund. 

Ganzheitlich 

Viele Christen bemühen sich gegenwärtig, ihr Leben ganzheitlicher zu 
vollziehen. Anthropologisch bedeutet das eine ausdrücklichere Einbe- 
ziehung des Leibes und seiner Sinne in die geistliche Praxis. Kosmolo- 
gisch bedeutet es ein doppeltes: zum einen entsprechen Christen ent- 
schiedener ihrer Verantwortung für die Schöpfung, mit der sie vielfältig 
verbunden sind, zum anderen sind Christen aufmerksamer für ihre Zu- 
gehörigkeit zum Kosmos und seinen Rhythmen. Hinter dem Bemühen 
um mehr Ganzheitlichkeit steht die Erkenntnis, daß der christliche Le- 
bensvollzug lange zu einseitig im Zeichen der Anthropozentrik gestan- 
den habe und daß er so in Sackgassen geraten sei. Sofern außerchristli- 
che Kulturen und Religionen, zumal Asiens, über eine längere Erfah- 
rung mit der Ganzheitlichkeit des Lebensvollzugs verfügen, treten Chri- 
sten in einen Dialog mit ihnen ein und wollen sich in Theorie und Praxis 
durch sie verändern und bereichern lassen. 



Werner Löser 342 

Gleichberechtigt 

Viele Christen bemühen sich gegenwärtig, die Impulse derer aufzugrei- 
fen, die ein gleichberechtigtes Miteinander von Frauen und Männern 
schon leben oder wenigstens zu verwirklichen versuchen. Wie auch im- 
mer die verschiedenen Ansätze der feministischen Theologie zu bewer- 
ten sein mögen, - das Anliegen, das auch unter Christen seit einigen Jah- 
ren kräftig vertreten wird: daß den Frauen mehr Gerechtigkeit wider- 
fährt, ist berechtigt. Die Kirche als der Bereich, in dem das christliche 
Leben sich vollzieht, war jahrhundertelang in Sprache und Kultur am 
Männlichen orientiert. Das wird verständlicherweise von vielen, zumal 
von betroffenen Frauen, nicht mehr akzeptiert. Aber auch viele Männer 
wissen, daß es nur eine Bereicherung der christlichen Lebenspraxis be- 
deuten kann, wenn Frauen und Männer gemeinsam den christlichen Le- 
bensweg gehen und ihre unterschiedlichen Begabungen zum Wohl des 
Ganzen zur Entfaltung bringen. Das hier angesprochene Anliegen ist 
von großer Dringlichkeit. Wenn es nicht gelingt, ihm zu entsprechen - 
was angesichts der biblischen und dogmatischen Vorgaben in Sprache 
und kirchlicher Struktur nicht leicht sein kann -, bleibt oder gar wächst 
ein Problemstau. Angesichts der Tatsache, daß christliche Spiritualität 
lebendig nur sein kann, wenn nicht wesentliche Lebensbereiche aus dem 
geistlichen Leben ausgeklammert bleiben, kann es nur schlimme Folgen 
zeitigen. Wir stehen hier am Anfang eines Weges, dessen Ende jetzt nie- 
mand absehen kann. 

Politisch 

Viele Christen bemühen sich gegenwärtig, ihrer Nächstenliebe über den 
unmittelbar menschlichen Dienst hinaus strukturbezogene politische Di- 
mensionen zuwachsen zu lassen. Die Sorge für den Frieden und die Ge- 
rechtigkeit unter den Menschen und Völkern wird als eine politische 
Aufgabe begriffen, der Christen sich nicht entziehen dürfen. In die 
Wahrnehmung und Beurteilung menschlicher Notsituationen gehen 
heute zu Recht auch politische Gesichtspunkte ein. Die Behebung der 
Not geht oft mit der Verbesserung der gesellschaftlichen Verhältnisse 
einher. Wer derart nicht nur, aber auch politische Gesichtspunkte be- 
rücksichtigt, rechnet damit, daß die gesellschaftlichen Verhältnisse von 
Interessengegensätzen bestimmt sind, die es aufzudecken und gegebe- 
nenfalls zu überwinden gilt. Wenn heute einzelne oder Gruppen ihr 
christliches Leben in der Weise eines aktiven Dienstes für Frieden und 
Gerechtigkeit vollziehen, so verwirklichen sie damit eine aktuelle Di- 



Spiritualität 343 

mension christlicher Spiritualität. Die Liebe zum Nächsten gehörte stets 
zum christlichen Existenzvollzug. Daß sie über den unmittelbar von Per- 
son zu Person gewährten Dienst, der immer unentbehrlich bleibt, ins 
Gesellschaftlich-Strukturelle hineinreicht, ist eine Erkenntnis, die sich 
viele Christen erst in unseren Jahren stärker zu eigen gemacht haben. 

Ökumenisch 

Viele Christen bemühen sich gegenwärtig, ihr geistliches Leben im Be- 
wußtsein ihrer ökumenischen Verantwortung zu gestalten. Sie leiden un- 
ter dem Nebeneinander und bisweilen Gegeneinander der Konfessionen 
und bedauern die Schwächung des christlichen Zeugnisses, die damit 
gegeben ist. Sie tragen dazu bei, Mißverständnisse und Mißtrauen abzu- 
bauen und neue Brücken zu errichten. Sie beten um eine Vertiefung der 
Gemeinsamkeiten, die es trotz aller Spaltung noch oder wieder gibt. Sie 
bringen unbefangen die bewährten Traditionen ihrer Kirche in das Ge- 
spräch der Konfessionen ein, lassen sich aber auch von den Partnern be- 
fragen und anregen. So verändert sich ihr christliches Bewußtsein und 
ihre geistliche Praxis. Ökumenisch ausgerichtete christliche Spiritualität 
wurde viele Jahrhunderte hindurch als weniger dringlich empfunden, 
zum einen weil die Christen, die einer Konfession angehörten, auch ter- 
ritorial mehr beieinander lebten und Christen anderer Konfession selte- 
ner begegneten, als das heute der Fall ist, zum anderen weil das theolo- 
gische Selbstverständnis und die Einschätzung der anderen ein engeres 
Zusammengehen der Konfessionen ohnehin als nicht möglich erschei- 
nen ließ. Das II. Vatikanische Konzil hat für uns neue Perspektiven er- 
öffnet. Ökumenisch engagierte Spiritualität ist nun an der Zeit. Wer sich 
ihr öffnet, wird freilich auch bald schmerzlich erkennen, wieviel noch 
trennend zwischen den Kirchen steht. 

Gemeinschaftlich 

Von den inhaltlichen Richtungen, die christliche Spiritualität heute prä- 
gen, ist die Weise ihrer Verwirklichung zu unterscheiden. Auch in dieser 
Hinsicht lassen sich aktuelle Entwicklungen nicht übersehen. Aus dem 
Vielen, das hier aufgeführt werden könnte, sei nur ein Punkt herausge- 
griffen: die wachsende Bereitschaft von Christen, ihren geistlichen Weg 
in verbindlicher Gemeinsamkeit zu gehen. Ergänzend zum familiären 
und pfarrlichen Miteinander, das aber oft als zu schwach erfahren wird, 
finden sie sich in geistlichen Bewegungen ein, die derzeit stark zuneh- 
men und von vielen als hilfreich empfunden werden. 



Werner Löser 344 

Konturen des Christlichen 

Christliche Spiritualität wandelt sich heute tiefgreifend. Das ist in einer 
sich rasch ändernden Welt mit ihren vielen Anfragen und Anregungen 
auch nicht anders zu erwarten. Neue Formen des christlichen Existenz- 
vollzugs bilden sich im Dialog mit anderen heraus, denen zugetraut 
wird, daß sie zur Behebung eigener Defizite verhelfen können. Vieles ist 
in Bewegung - und zwar in die verschiedensten Richtungen. Angesichts 
dieser Tatsache ist daran zu erinnern, daß alles noch einmal zu prüfen 
ist und nur das Gute behalten und weiter entfaltet werden soll, - wie 
schon Paulus zu seiner Zeit schrieb. Wenn aber geprüft werden muß, 
muß auch ein Maßstab aufgestellt werden, an dem gemessen werden 
kann. Wie sieht er aus? Ich vermute, daß über die Antwort auf diese 
Frage heute nicht leicht ein breites Einverständnis erzielt werden kann. 
Auch dies gehört zu der Situation, in der wir leben. Sie will bestanden 
werden. Daß man sich dieser Herausforderung stellt, gehört als ein Ele- 
ment zu der gegenwärtigen Gestalt christlicher Spiritualität. 

Christliche Spiritualität hat stets Konturen, die ihr als ihr vorgegebene 
eingeprägt sind. Durch sie ist und bleibt sie als christliche identifizier- 
bar. Die Vorgabe, die hier gemeint ist, ist eine eigentümliche. Sie er- 
schöpft sich nicht darin, daß sie eine geschichtlich gewachsene Gestalt 
von Spiritualität ist und als solche deren sich anbahnende Gestalt mitbe- 
stimmt. Sie reicht darüber hinaus und gründet letztlich in Vollzügen, in 
denen und durch die Menschen Gottes Offenbarung annehmen und be- 
antworten. Sofern die Heilige Schrift Gottes Offenbarung in Schöpfung 
und Geschichte ursprünglich und verbindlich bezeugt, gilt es, beim Ver- 
such, die Vorgabe zu benennen, auf die Heilige Schrift zurückzugreifen. 
Christliche Spiritualität gibt es nie und auch heute nicht, wenn sie nicht 
biblische Spiritualität ist. Diese stellt sich in einer erstaunlichen Fülle 
alttestamentlicher und neutestamentlicher Motive dar. 

Glaube, Hoffnung, Liebe 

Heinrich Schlier zufolge sammeln sich die vielen Motive biblischer Spi- 
ritualität in der paulinischen Trias von Glaube, Hoffnung und Liebe. Er 
schreibt: •Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe ist nicht erst nachträglich 
aus den paulinischen Briefen erhoben, sondern wird von Paulus selbst 
als umfassende Kennzeichnung des christlichen Lebens von Anfang bis 
Ende seiner Verkündigung, wie sie in seinen Briefen vorliegt, gebraucht. 
Alle drei gemeinsam, Glaube, Hoffnung und Liebe oder auch Glaube, 
Liebe und Hoffnung sagen dem Apostel grundlegend, in welcher Weise 



Spiritualität 345 

sich das Leben vollzieht, das von dem Ereignis Christi angerufen und 
bestimmt wird."3 

Aus vielen paulinischen Texten, in denen die Trias Glaube, Hoffnung 
und Liebe zur Sprache kommt, zitiere ich nur einen. Er steht in 1 Thess 
1,2 f: •Wir danken Gott allezeit euer aller wegen und gedenken euer un- 
aufhörlich bei unseren Gebeten. Wir denken vor unserem Gott und Va- 
ter an die Tatkraft eures Glaubens und die Mühe der Liebe und die Ge- 
duld der Hoffnung auf unseren Herrn Jesus Christus." Ich habe diesen 
Text nicht zuletzt darum ausgewählt, weil er neben den christlichen Exi- 
stenzvollzügen des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe auch •unse- 
ren Gott und Vater" und •unseren Herrn Jesus Christus" erwähnt. Vom 
Heiligen Geist ist hier nicht die Rede, dennoch ist es deutlich genug - 
zumal, wenn man die sonstige paulinische Theologie mitberücksich- 
tigt -, daß das christliche Leben sich im Angesichts Gottes und seines 
dreieinen Lebens mit und für uns vollzieht. Ihm antwortet es. Durch 
sein Wirken ruft Gott unser Glauben, Hoffen und Lieben als das ihm 
entsprechende Leben hervor. In diesem Sinn liegt die ursprüngliche 
Vorgabe christlicher Spiritualität im dreifaltigen Gott, der sich uns geof- 
fenbart und erlösend mitgeteilt hat. 

Einige Merkmale dessen, was bei Paulus Glaube, Hoffnung und 
Liebe bedeuten, lassen sich aus einschlägigen Kerntexten erheben. Der 
Glaube, wie er beispielsweise in Rom 10,8-10 beschrieben wird, ist 
durch das •Wort des Glaubens, das wir verkündigen", geweckt worden. 
Dieses Wort ist das Evangelium, dessen Diener und Zeuge Paulus ist. 
Sofern Paulus ein Beauftragter ist (vgl. Gal 1), ist sein Wort ein apostoli- 
sches Wort. Da der Glaube dem Evangelium zugeordnet ist, ist er eine 
geschichtlich eröffnete und also nicht schon mit dem Dasein des Men- 
schen gegebene Möglichkeit des Sich-Verstehens und Sich-Vollziehens. 
Im Glauben werden das Heil und die Gerechtigkeit entgegengenommen, 
die die Frucht des Lebens und Sterbens Jesu Christi sind. Wer von sol- 
chem Glauben erfüllt ist, hat Grund zum Vertrauen. Er •wird ja nicht 
zugrunde gehen". Glaube und Bekenntnis gehören zusammen. Das kon- 
krete Wort der Verkündigung hat ein konkretes Echo im Bekenntnis. 
Der entscheidende Inhalt des Evangeliums und des diesen aufgreifen- 
den Bekenntnisses ist ein christologischer und ein theologischer: •Jesus 
ist der Kyrios", und: •Gott hat ihn von den Toten erweckt." 

Für des Paulus Verständnis der Hoffnung befragen wir Rom 8,18-25. 
Die Hoffnung, von der Paulus hier spricht, ist die Hoffnung derer, die 

3 Heinrich Schlier, Nun aber bleiben diese drei - Grundriß des christlichen Lebensvollzugs. 
Einsiedeln 1971, 9. 



Werner Löser 345 

schon - durch die Taufe - den •Geist als Erstlingsgabe" haben und also 
•Söhne Gottes" sind. In diesem Sinn ist die Hoffnung ein Existenzvoll- 
zug, der - ähnlich wie der Glaube und ihm zugeordnet die Taufe - dem 
Christusereignis entspricht und eine geschichtlich eröffnete Möglichkeit 
des Menschen bedeutet. Diese Hoffnung ist nicht nur ein Wünschen, 
sondern ein zuversichtliches Gewißsein; denn sie hat ja im Evangelium 
einen Grund. Darum schreibt Paulus: •Ich bin überzeugt." Das Hoff- 
nungsziel bzw. -gut ist nicht etwas schlechthin Neues, sondern ,nur' das 
•Offenbarwerden" dessen, was wir durch Glaube und Taufe schon sind: 
Kinder Gottes. Dieses Hoffnungsgut ist andererseits im Vergleich mit 
der jetzigen Weltzeit und ihren Leiden doch etwas sehr anderes. Es ist 
von daher durch Unbegreiflichkeit und Unsichtbarkeit gekennzeichnet; 
denn •wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht?" Die hoffnungs- 
volle Zuversicht entläßt die Geduld aus sich. In der Geduld harren wir 
aus. Die Geduld ist eine Kraft, die uns in die Lage versetzt, zugleich ge- 
spannt und entspannt die jeweilige Gegenwart zu bestehen. Schließlich 
weist Paulus darauf hin, daß die ganze Schöpfung am hoffenden Harren 
auf das Offenbarwerden der Herrlichkeit teilhat. Die Schöpfung geht 
nicht nur aus Gottes Hand hervor, sie strebt auch auf ihn als Vollen- 
dungsziel hin. 

Für die Liebe, wie Paulus sie kennzeichnet, schauen wir auf 1 Kor 13. 
Dieses Hohelied der Liebe umfaßt drei Abschnitte. Der erste Abschnitt 
erklärt die Liebe als die Kraft und das Maß aller Charismen. Drei Cha- 
rismen werden eigens genannt: das Zungenreden, die Gnosis und die tä- 
tige Hilfsbereitschaft. Im zweiten Abschnitt wird die Liebe im Licht ih- 
rer Eigenschaften erläutert. Paulus beginnt mit der Aufzählung einiger 
positiver Eigenschaften, unter denen auffallenderweise auch vorkommt: 
Sie ist glaubend, sie ist hoffend. Dann folgt die Aneinanderreihung der 
negativen Eigenschaften, die die Liebe nicht hat. Läßt man die Aussa- 
gen des Paulus auf sich wirken, so kann man eine inhaltliche Nähe zu 
den Motiven der Bergpredigt Jesu nicht übersehen. Der dritte Abschnitt 
schließlich setzt die Liebe zu dem neuen Äon in Beziehung. Die Charis- 
men vergehen, Glaube und Hoffnung sind der vergehenden Welt zuge- 
ordnet. Die Liebe bleibt. •Doch am größten ... ist die Liebe." (1 Kor 
13,13) Sie erscheint im Hohenlied als etwas auffallend Absolutes. Es ist 
zu ihrer Charakterisierung weder von Gott noch von Jesus, weder von 
der Kirche noch den Sakramenten die Rede, auch nicht vom Evange- 
lium. Andererseits gibt es bei Paulus aber doch auch Texte, in denen die 
Liebe an Jesus Christus und den Glauben rückgebunden erscheint, so 
z.B. in Gal 5,6: •In Christus kommt es darauf an,... den Glauben zu ha- 
ben, der in der Liebe wirksam ist." 



Spiritualität 347 

Die christlichen Existenzvollzüge des Glaubens, der Hoffnung und 
der Liebe gelten in der Bibel, dann aber auch in der Zeit der Kirche als 
grundlegend. Nicht nur haben ungezählte Theologen und Lehrer des 
geistlichen Lebens und auch bedeutende Konzilsversammlungen - man 
denke nur an das Tridentinische Konzil und das Zweite Vatikanische 
Konzil - darauf hingewiesen, wichtiger ist, daß Christen nach Glaube, 
Hoffnung und Liebe ihr geistliches Leben gestaltet haben. Man könnte 
die Lehre von und das Leben gemäß der paulinischen Trias als das 
Rückgrat und den Maßstab christlicher Spiritualität bezeichnen. Ihm 
sind die vielen anderen Motive geistlicher Praxis zugeordnet, ob sie nun 
aus den ethischen Weisungen des vorösterlichen Jesus oder aus dem alt- 
testamentlichen Dekalog oder aus der philosophischen Ethik der jewei- 
ligen Kulturräume stammen. Der Glaube und die Hoffnung und die 
Liebe stellen sich in ihnen konkret und situationsbezogen dar. 

Christliche Spiritualität, sofern sie sich selbst vorgegeben ist, ist - das 
hat sich gezeigt - eine recht bestimmte und also keinesfalls vage Spiri- 
tualität. Sie wäre noch in mehrfacher Hinsicht zu entfalten, z. B. dahin, 
daß sie kirchliche, eucharistische, marianische Spiritualität ist. All dies 
gehört in dieser oder jener Weise zur christlichen Spiritualität auch 
heute. Wie wäre sie sonst als christliche unterscheidbar? 
An dieser Stelle ist ein weiterer Gedanke wenigstens in Kürze anzudeu- 
ten. Christliche Spiritualität heute ist über ihr Geprägtsein durch grund- 
legende Gehalte, die in der Bibel bezeugt sind, hinaus auch immer eine 
im Laufe der Jahrhunderte gewachsene. Heutige Spiritualität kommt im- 
mer auch aus der Geschichte. Erfahrungen und Entscheidungen frühe- 
rer Generationen sind in sie eingegangen und werden in ihr weitergege- 
ben. Von dem, was so geworden ist, leben wir heute, und es ist gut, daß 
es so sein kann; denn lebenspraktische Traditionen neu zu schaffen, ist 
ein langwieriges Unterfangen, dem gleichwohl oft genug Erfolg nicht 
beschieden ist. Ohne auf Geprägtes zurückgreifen zu können, ist ein 
geistliches Leben, jedenfalls ein gemeinsam vollzogenes und über län- 
gere Zeiten hin geübtes, wohl nicht möglich. Dabei braucht nicht nur 
nicht geleugnet zu werden, es ist sogar damit zu rechnen, daß das durch 
die Jahrhunderte hin Gewachsene und sich so als Form unserer geistli- 
chen Vollzüge Anbietende das Christliche nicht in reiner Gestalt darbie- 
tet und folglich nach Unterscheidung ruft. 

Wer sich in der weit gefächerten Szene der derzeitigen spirituellen Be- 
mühungen auskennt, wird angesichts der nicht zu übersehenden Gefahr 
eines anfänglichen oder auch fortgeschrittenen Synkretismus der Auf- 
fassung zustimmen, die Unterscheidung des Christlichen sei erneut 
dringlich. 




