Zwischen Anpassung und Unterscheidung

Uberlegungen zur christlichen Spiritualitit heute

Werner Loser, Frankfurt am Main*

., Fiir mehr als mich“ ist ein Gedicht iiberschrieben, das von Giinter Ku-
nert stammt.

Ich bin ein Sucher
Eines Weges.

Zu allem was mehr ist
Als

Stoffwechsel
Blutkreislauf
Nahrungsaufnahme
Zellenverfall.

Ich bin ein Sucher
Eines Weges

Der breiter ist

Als ich.

Nicht zu schmal.
Kein Ein-Mann-Weg
Aber auch keine
Staubige, tausendmal
tiberlaufene Bahn.

Ich bin ein Sucher
Eines Weges.
Sucher eines Weges
fiir mehr

Als mich!

Die Sehnsucht, die sich in diesem Gedicht ausspricht, lebt in vielen
Zeitgenossen. Sie richtet sich auf ,,alles, was mehr ist als Stoffwechsel,

* Festvortrag am 17. Juni d. J. im Alfred-Delp-Haus in Miinchen zum 80. Geburtstag von
P. Friedrich Wulf SJ.
U G. Kunert, Unruhiger Schlaf — Gedichte. Miinchen 1979, 20.



Werner Loser 338

Blutkreislauf, Nahrungsaufnahme, Zellenverfall“ das heiBt doch wohl -
in anderer Sprache gesagt - auf ,,Geistiges*, aber dieser Begriff wird
vom Dichter vermieden. Er belidBt es bei der mehrfachen Verwendung
eines offenen Komparativs und deutet damit in allgemeinster Weise ein
,Uber hinaus“ an. Und auch dieses wird nicht als unmittelbares Ziel des
Suchens bezeichnet. Einstweilen geht das Suchen auf einen Weg. Wenn
sich ein solcher wenigstens finden lieBe! Uniiberhorbar sind Ankldnge
an Biblisches und Kirchliches, zu dem sich der Dichter aber in interes-
sierter Distanz hilt. Er spricht vom ,,breiten Weg* und vom ,,schmalen
Weg“. Er sucht einen gemeinsam begehbaren Weg, mochte dort aber
nicht auf Massen treffen. Die Suche nach einem Weg, der zu einem
»Mehr als mich“ fiihrt, macht ,,Spiritualitit heute* aus. Freilich ist hier
Spiritualitit weit verstanden. In solcher Suche sind heute viele Men-
schen beieinander. Es gibt eine neue Gemeinsamkeit des Suchens und
Fragens und der Bereitschaft, aufzubrechen aus den gewohnten Lebens-
gefilden.

Das Thema ,,Spiritualitidt heute“ erschopft sich nicht im Hinweis auf
ein offenes Suchen eines Weges; es zielt doch wohl auch auf die Darstel-
lung der derzeit aktuellen Gestalt der Spiritualitit, die als christliche aus
dem Beschenktwordensein mit einem Weg und einem Ziel stammt. Spi-
ritualitdt in diesem engeren Sinn empfingt ihre Konturen aus dem
Evangelium und aus den Erfahrungen, die Christen zu verschiedenen
Zeiten und an verschiedenen Orten mit ihrem Leben aus dem Evange-
lium gemacht haben. In vielerlei Hinsicht hat sich die so verstandene
christliche Spiritualitit ausgeformt und ausgesprochen. Und so lebt sie
auch heute noch fort.

Christliche Spiritualitit ist nicht nur eine sich vorgegebene, sondern
auch eine sich wandelnde Spiritualitit. Das gilt zu allen Zeiten, aber es
gilt vermutlich heute noch mehr als friiher. Der rasche und tiefgreifende
Wandel ist in allen Bereichen unseres Lebens, aber auch auf dem Feld
der Spiritualitit ein besonderes Kennzeichen unserer Epoche. Der Wan-
del, den es in den vergangenen Jahrhunderten gab, war ein vergleichs-
weise langsamer und begrenzter. Er hielt sich innerhalb des Rahmens
der gemeinsamen Wirklichkeitserfahrung, die die des abendldndischen
»Corpus christianum* war. Vieles weist darauf hin, daB dieser iiberlie-
ferte und gemeinsame Erfahrungsrahmen sich weitgehend aufgeldst hat.
»Desintegration* der Lebens- und damit auch Erfahrungsriume - dies
kennzeichnet in hohem MaB3e die gegenwirtige Situation. Mit der Aufl-
sung des abendldndischen ,,Corpus christianum*“ sind zwei Entwicklun-
gen von unabsehbaren Ausmafen verbunden. In ihren Wirkungen ragen
sie in das Leben jedes Menschen hinein.



Spiritualitit 339

Weltbiirger

Die eine Tendenz betrifft das wachsende BewuBtsein der Menschen,
Weltbiirger zu sein. In den vergangenen Jahrhunderten wurde der Le-
bensraum, in dem sich der einzelne bewegte, als ein weitgehend ge-
schlossener erfahren. Fiir die meisten waren die Reisemoglichkeiten eng
begrenzt, Medien, wie wir sie heute kennen, waren noch nicht vorhan-
den. Die Menschen des christlichen Abendlandes waren unter sich,
nachdem die Juden in Randbereiche abgedringt und die Muslime daran
gehindert worden waren, iiber Kleinasien und Nordafrika hinaus auf
den europiischen Kontinent vorzudringen. In den letzten Jahren und
Jahrzehnten hat sich die Situation rasch gedndert. Der erlebte Lebens-
raum ist die Welt in all ihrer Mannigfaltigkeit — auch im religiésen Be-
reich, und andererseits: was die Welt zu bieten hat, ist so oder so bei uns
zu finden. Man muB nicht mehr nach Tibet und Thailand reisen, um
Buddhisten zu treffen. Sie leben unter uns. Wir brauchen nicht mehr in
die Tiirkei oder nach Nordafrika zu reisen, um Muslimen zu begegnen.
Sie leben zu Hunderttausenden unter uns. Wir brauchen nicht mehr
nach Indien zu gehen, um uns in der Meditation iiben zu konnen. Es
gibt bei uns keine Stadt mehr, in der nicht Meditationskurse nach asiati-
scher Art angeboten wiirden. Die Kenntnis voneinander und die Verant-
wortung fiireinander ist in weltweitem MaBstab erheblich gewachsen.
Neue Fragen sind damit fiir alle Menschen und also auch fiir uns Chri-
sten aufgebrochen. Antworten werden auf bislang ungewohnte Weise
gesucht und manchmal auch gefunden.

Sdkularisierung

Die andere Entwicklung, die sich seit lingerem schon angebahnt hat, in-
zwischen jedoch zu einer bestimmenden Wirklichkeit unserer Lebens-
und Erfahrungswelt geworden ist, kann mit dem Begriff ,,Sdkularisie-
rung“ bezeichnet werden. Erik Peterson hat in einem seiner spéten
,Fragmente“ den gemeinten Sachverhalt so beschrieben: ,,Nach dem
heiligen Paulus haben wir nicht gegen Fleisch und Blut zu kdmpfen,
sondern gegen die Weltherrscher dieser Finsternis, gegen die geistigen
Michte der Bosheit in der Himmelswelt (Eph 6,12), gegen den Herr-
scher, der Gewalt iiber die Luft hat (Eph 2,2). Gegen Fleisch und Blut
kampfen, gegen Marx und Hegel, das ist nichts gegeniiber dem Atheis-
mus, den wir mit der Luft einatmen. Dieser mit der Luft eingeatmete
Atheismus der Weltherrscher droht uns zu erdriicken, er bewirkt, dal3
unser Gebet nicht zum Himmel aufsteigt; wir verlieren die Fihigkeit



Werner Loser 340

zum Beten, die bei den Alten Parrhesia genannt wurde. Es ist kein Zu-
fall, daB wir die Atmosphére der Geister in der Luft, den gelebten At-
heismus in unseren Warenhdusern einatmen.“? Der gelebte Atheismus
duBert sich auch darin, daB3 viele Zeitgenossen in religiéser Hinsicht vor-
einander und fiir sich selbst sprachlos geworden sind.

Die beiden geschilderten Entwicklungen — Entgrenzung des Lebens-
und Erfahrungsraums und Sikularisierung der Welterfahrung - sind
von unmittelbarer Bedeutung fiir den christlichen Existenzvollzug. Mit
ihnen gehen noch viele andere rasche und tiefgreifende Wandlungen in
Technik und Politik einher. Sie werfen neue ethische Fragen auf, die
aber bis jetzt weder theoretisch noch praktisch einmiitig beantwortet
werden. Das BewuBtsein des heutigen Menschen ist von all diesen Ent-
wicklungen mitbestimmt.

Was besagt all dies fiir Christen, die als solche und in unserer Gegen-
wart leben mochten?

Erfahrungshunger

Christen, die ihr Christsein in der ihnen vorgegebenen und sie vielfach
prigenden Gegenwart leben wollen, erleben, daB die Gestalt christlicher
Spiritualitdt, die sie durch Verkiindigung und Einiibung kennengelernt
haben, mehr und mehr an Lebensbezug verliert. Sie machen die lih-
mende Erfahrung, daB sich ihr weltliches und ihr geistliches Leben im-
mer weniger beriihren. Die iiberlieferten Formen christlicher Spirituali-
tdt werden als erfahrungsarm erlebt. Sie vermégen der tiglich zu beste-
henden Aufgabe, das Leben zu gestalten, nur wenige wirksame Impulse
zu vermitteln. Es ist kein Zufall, daB die Sehnsucht nach mehr Erfah-
rung sich iiberall nachdriicklich meldet. Dahinter steht die richtige Auf-
fassung, dafl der Bereich dessen, was man Spiritualitat nennt, dadurch
gekennzeichnet ist, daf3 sich das Christsein und das Menschsein in ihm
durchdringen. Wenn sich dies aber nicht mehr ereignet oder zu selten
geschieht, so stellen sich Folgen ein, die auf die Dauer nicht tragbar
sind: Entweder das Geistliche wird zugunsten des Weltlichen aufgege-
ben, oder das Weltliche wird durch einen Riickzug in den Binnenraum
des Geistlichen abgeschrieben, oder es wird ein Leben in beiden Berei-
chen, die aber dann nicht miteinander vermittelt sind, versucht. Ein
Christ wird, wenn er es ernsthaft zu sein sich bemiiht, diese drei Wege
oder besser: Holzwege auf die Dauer als unbefriedigend empfinden.
Diese Empfindung ist indes heute weit verbreitet. Vielfach wird sie als

* Erik Peterson, Marginalien zur Theologie. Miinchen 1956, 98f.



Spiritualitit 341

eine innere Not erlebt. Zu dem, was christliche Spiritualitdt heute aus-
macht, gehort als ein wichtiges Element das Erleben und Ertragen dieser
geistlichen Not und Ratlosigkeit.

Dialog

Christen, die diese Situation iiberwinden mdochten, sehen sich gedringt,
Schritte in Neuland hinein zu wagen. Sie mdchten eine zeitgemifle Ge-
stalt christlicher Spiritualitit entdecken und leben. Sie lassen sich auf
eine Bewegung ein, in der sie moglicherweise stark verdndert werden.
Zunichst nehmen sie die in den tatsidchlich gelebten christlichen Le-
bensvollzug nicht integrierten Wirklichkeitsbereiche und Problemfelder
als solche bewuBter wahr, als sie es zuvor taten. Daraufhin nehmen sie
mit Menschen, die sich in diesen Bereichen bereits engagieren und iiber
entsprechende Erfahrungen verfiigen, Verbindung auf. Diese kann die
Form unmittelbarer Begegnung haben, sie kann aber auch durch die
Lektiire ihrer Texte geschehen. Der Sinn dieser Kontaktaufnahme ist
der Dialog, in dem die eigene Auffassung geklidrt und iiber ihre bishe-
rige Gestalt hinaus geweitet wird. In diesem Dialog ereignet sich die ge-
suchte Verinderung. Eine neue Praxis stellt sich ein. Sie ist dadurch ge-
kennzeichnet, dal der Wirklichkeitsbezug des christlichen Lebensvoll-
zugs wieder deutlicher zum Tragen kommt. Gestalten der christlichen
Spiritualitit, die lebensfremd geworden sind, treten dabei in den Hinter-
grund.

Ganzheitlich

Viele Christen bemiihen sich gegenwirtig, ihr Leben ganzheitlicher zu
vollziehen. Anthropologisch bedeutet das eine ausdriicklichere Einbe-
ziehung des Leibes und seiner Sinne in die geistliche Praxis. Kosmolo-
gisch bedeutet es ein doppeltes: zum einen entsprechen Christen ent-
schiedener ihrer Verantwortung fiir die Schopfung, mit der sie vielfiltig
verbunden sind, zum anderen sind Christen aufmerksamer fiir ihre Zu-
gehorigkeit zum Kosmos und seinen Rhythmen. Hinter dem Bemiihen
um mehr Ganzheitlichkeit steht die Erkenntnis, dal3 der christliche Le-
bensvollzug lange zu einseitig im Zeichen der Anthropozentrik gestan-
den habe und daB er so in Sackgassen geraten sei. Sofern aulerchristli-
che Kulturen und Religionen, zumal Asiens, liber eine lingere Erfah-
rung mit der Ganzheitlichkeit des Lebensvollzugs verfiigen, treten Chri-
sten in einen Dialog mit ihnen ein und wollen sich in Theorie und Praxis
durch sie verdndern und bereichern lassen.



Werner Liser 342

Gleichberechtigt

Viele Christen bemithen sich gegenwirtig, die Impulse derer aufzugrei-
fen, die ein gleichberechtigtes Miteinander von Frauen und Minnern
schon leben oder wenigstens zu verwirklichen versuchen. Wie auch im-
mer die verschiedenen Ansitze der feministischen Theologie zu bewer-
ten sein mdgen, — das Anliegen, das auch unter Christen seit einigen Jah-
ren kriftig vertreten wird: daB den Frauen mehr Gerechtigkeit wider-
fahrt, ist berechtigt. Die Kirche als der Bereich, in dem das christliche
Leben sich vollzieht, war jahrhundertelang in Sprache und Kultur am
Minnlichen orientiert. Das wird verstindlicherweise von vielen, zumal
von betroffenen Frauen, nicht mehr akzeptiert. Aber auch viele Minner
wissen, daB es nur eine Bereicherung der christlichen Lebenspraxis be-
deuten kann, wenn Frauen und Minner gemeinsam den christlichen Le-
bensweg gehen und ihre unterschiedlichen Begabungen zum Wohl des
Ganzen zur Entfaltung bringen. Das hier angesprochene Anliegen ist
von groBer Dringlichkeit. Wenn es nicht gelingt, ihm zu entsprechen -
was angesichts der biblischen und dogmatischen Vorgaben in Sprache
und kirchlicher Struktur nicht leicht sein kann —, bleibt oder gar wichst
ein Problemstau. Angesichts der Tatsache, daB christliche Spiritualitit
lebendig nur sein kann, wenn nicht wesentliche Lebensbereiche aus dem
geistlichen Leben ausgeklammert bleiben, kann es nur schlimme Folgen
zeitigen. Wir stehen hier am Anfang eines Weges, dessen Ende jetzt nie-
mand absehen kann.

Politisch

Viele Christen bemiihen sich gegenwiirtig, ihrer Niichstenliebe iiber den
unmittelbar menschlichen Dienst hinaus strukturbezogene politische Di-
mensionen zuwachsen zu lassen. Die Sorge fiir den Frieden und die Ge-
rechtigkeit unter den Menschen und Vélkern wird als eine politische
Aufgabe begriffen, der Christen sich nicht entziehen diirfen. In die
Wahrnehmung und Beurteilung menschlicher Notsituationen gehen
heute zu Recht auch politische Gesichtspunkte ein. Die Behebung der
Not geht oft mit der Verbesserung der gesellschaftlichen Verhiltnisse
einher. Wer derart nicht nur, aber auch politische Gesichtspunkte be-
riicksichtigt, rechnet damit, daB die gesellschaftlichen Verhiltnisse von
Interessengegensitzen bestimmt sind, die es aufzudecken und gegebe-
nenfalls zu liberwinden gilt. Wenn heute einzelne oder Gruppen ihr
christliches Leben in der Weise eines aktiven Dienstes fiir Frieden und
Gerechtigkeit vollziehen, so verwirklichen sie damit eine aktuelle Di-



Spiritualitit 343

mension christlicher Spiritualitit. Die Liebe zum Néchsten gehorte stets
zum christlichen Existenzvollzug. DaB sie iiber den unmittelbar von Per-
son zu Person gewihrten Dienst, der immer unentbehrlich bleibt, ins
Gesellschaftlich-Strukturelle hineinreicht, ist eine Erkenntnis, die sich
viele Christen erst in unseren Jahren stirker zu eigen gemacht haben.

Okumenisch

Viele Christen bemiihen sich gegenwirtig, ihr geistliches Leben im Be-
wubBtsein ihrer 6kumenischen Verantwortung zu gestalten. Sie leiden un-
ter dem Nebeneinander und bisweilen Gegeneinander der Konfessionen
und bedauern die Schwichung des christlichen Zeugnisses, die damit
gegeben ist. Sie tragen dazu bei, MiBverstindnisse und Mifitrauen abzu-
bauen und neue Briicken zu errichten. Sie beten um eine Vertiefung der
Gemeinsamkeiten, die es trotz aller Spaltung noch oder wieder gibt. Sie
bringen unbefangen die bewihrten Traditionen ihrer Kirche in das Ge-
sprich der Konfessionen ein, lassen sich aber auch von den Partnern be-
fragen und anregen. So verdndert sich ihr christliches BewuBtsein und
ihre geistliche Praxis. Okumenisch ausgerichtete christliche Spiritualitit
wurde viele Jahrhunderte hindurch als weniger dringlich empfunden,
zum einen weil die Christen, die einer Konfession angehérten, auch ter-
ritorial mehr beieinander lebten und Christen anderer Konfession selte-
ner begegneten, als das heute der Fall ist, zum anderen weil das theolo-
gische Selbstverstindnis und die Einschitzung der anderen ein engeres
Zusammengehen der Konfessionen ohnehin als nicht méglich erschei-
nen lieB. Das II. Vatikanische Konzil hat fiir uns neue Perspektiven er-
offnet. Okumenisch engagierte Spiritualitit ist nun an der Zeit. Wer sich
ihr 6ffnet, wird freilich auch bald schmerzlich erkennen, wieviel noch
trennend zwischen den Kirchen steht.

Gemeinschaftlich

Von den inhaltlichen Richtungen, die christliche Spiritualitit heute pra-
gen, ist die Weise ihrer Verwirklichung zu unterscheiden. Auch in dieser
Hinsicht lassen sich aktuelle Entwicklungen nicht ibersehen. Aus dem
Vielen, das hier aufgefiihrt werden konnte, sei nur ein Punkt herausge-
griffen: die wachsende Bereitschaft von Christen, ihren geistlichen Weg
in verbindlicher Gemeinsamkeit zu gehen. Ergdnzend zum familidren
und pfarrlichen Miteinander, das aber oft als zu schwach erfahren wird,
finden sie sich in geistlichen Bewegungen ein, die derzeit stark zuneh-
men und von vielen als hilfreich empfunden werden.



Werner Loser 344

Konturen des Christlichen

Christliche Spiritualitit wandelt sich heute tiefgreifend. Das ist in einer
sich rasch dndernden Welt mit ihren vielen Anfragen und Anregungen
auch nicht anders zu erwarten. Neue Formen des christlichen Existenz-
vollzugs bilden sich im Dialog mit anderen heraus, denen zugetraut
wird, daB sie zur Behebung eigener Defizite verhelfen konnen. Vieles ist
in Bewegung - und zwar in die verschiedensten Richtungen. Angesichts
dieser Tatsache ist daran zu erinnern, daB alles noch einmal zu priifen
ist und nur das Gute behalten und weiter entfaltet werden soll, — wie
schon Paulus zu seiner Zeit schrieb. Wenn aber geprift werden muB,
muf} auch ein MaBstab aufgestellt werden, an dem gemessen werden
kann. Wie sieht er aus? Ich vermute, daB iiber die Antwort auf diese
Frage heute nicht leicht ein breites Einverstindnis erzielt werden kann.
Auch dies gehort zu der Situation, in der wir leben. Sie will bestanden
werden. DaB man sich dieser Herausforderung stellt, gehort als ein Ele-
ment zu der gegenwirtigen Gestalt christlicher Spiritualitit.

Christliche Spiritualitit hat stets Konturen, die ihr als ihr vorgegebene
eingeprégt sind. Durch sie ist und bleibt sie als christliche identifizier-
bar. Die Vorgabe, die hier gemeint ist, ist eine eigentiimliche. Sie er-
schopft sich nicht darin, daf sie eine geschichtlich gewachsene Gestalt
von Spiritualitét ist und als solche deren sich anbahnende Gestalt mitbe-
stimmt. Sie reicht dariiber hinaus und griindet letztlich in Vollziigen, in
denen und durch die Menschen Gottes Offenbarung annehmen und be-
antworten. Sofern die Heilige Schrift Gottes Offenbarung in Schopfung
und Geschichte urspriinglich und verbindlich bezeugt, gilt es, beim Ver-
such, die Vorgabe zu benennen, auf die Heilige Schrift zuriickzugreifen.
Christliche Spiritualitit gibt es nie und auch heute nicht, wenn sie nicht
biblische Spiritualitit ist. Diese stellt sich in einer erstaunlichen Fiille
alttestamentlicher und neutestamentlicher Motive dar.

Glaube, Hoffnung, Liebe

Heinrich Schlier zufolge sammeln sich die vielen Motive biblischer Spi-
ritualitdt in der paulinischen Trias von Glaube, Hoffnung und Liebe. Er
schreibt: ,,Die Trias Glaube, Hoffnung, Liebe ist nicht erst nachtriglich
aus den paulinischen Briefen erhoben, sondern wird von Paulus selbst
als umfassende Kennzeichnung des christlichen Lebens von Anfang bis
Ende seiner Verkiindigung, wie sie in seinen Briefen vorliegt, gebraucht.
Alle drei gemeinsam, Glaube, Hoffnung und Liebe oder auch Glaube,
Liebe und Hoffnung sagen dem Apostel grundlegend, in welcher Weise



Spiritualitit 345

sich das Leben vollzieht, das von dem Ereignis Christi angerufen und
bestimmt wird.*3

Aus vielen paulinischen Texten, in denen die Trias Glaube, Hoffnung
und Liebe zur Sprache kommt, zitiere ich nur einen. Er steht in 1 Thess
1,2 f: ,,Wir danken Gott allezeit euer aller wegen und gedenken euer un-
aufhorlich bei unseren Gebeten. Wir denken vor unserem Gott und Va-
ter an die Tatkraft eures Glaubens und die Miihe der Liebe und die Ge-
duld der Hoffnung auf unseren Herrn Jesus Christus.” Ich habe diesen
Text nicht zuletzt darum ausgewéhlt, weil er neben den christlichen Exi-
stenzvollziigen des Glaubens, der Hoffnung und der Liebe auch ,,unse-
ren Gott und Vater“ und ,,unseren Herrn Jesus Christus* erwdhnt. Vom
Heiligen Geist ist hier nicht die Rede, dennoch ist es deutlich genug -
zumal, wenn man die sonstige paulinische Theologie mitberiicksich-
tigt —, daB das christliche Leben sich im Angesichts Gottes und seines
dreieinen Lebens mit und fiir uns vollzieht. Thm antwortet es. Durch
sein Wirken ruft Gott unser Glauben, Hoffen und Lieben als das ihm
entsprechende Leben hervor. In diesem Sinn liegt die urspriingliche
Vorgabe christlicher Spiritualitit im dreifaltigen Gott, der sich uns geof-
fenbart und erlésend mitgeteilt hat.

Einige Merkmale dessen, was bei Paulus Glaube, Hoffnung und
Liebe bedeuten, lassen sich aus einschligigen Kerntexten erheben. Der
Glaube, wie er beispielsweise in Rém 10,8-10 beschrieben wird, ist
durch das ,,Wort des Glaubens, das wir verkiindigen“, geweckt worden.
Dieses Wort ist das Evangelium, dessen Diener und Zeuge Paulus ist.
Sofern Paulus ein Beauftragter ist (vgl. Gal 1), ist sein Wort ein apostoli-
sches Wort. Da der Glaube dem Evangelium zugeordnet ist, ist er eine
geschichtlich eréffnete und also nicht schon mit dem Dasein des Men-
schen gegebene Moglichkeit des Sich-Verstehens und Sich-Vollziehens.
Im Glauben werden das Heil und die Gerechtigkeit entgegengenommen,
die die Frucht des Lebens und Sterbens Jesu Christi sind. Wer von sol-
chem Glauben erfiillt ist, hat Grund zum Vertrauen. Er ,wird ja nicht
zugrunde gehen“. Glaube und Bekenntnis gehdren zusammen. Das kon-
krete Wort der Verkiindigung hat ein konkretes Echo im Bekenntnis.
Der entscheidende Inhalt des Evangeliums und des diesen aufgreifen-
den Bekenntnisses ist ein christologischer und ein theologischer: ,,Jesus
ist der Kyrios“, und: ,,Gott hat ihn von den Toten erweckt.“

Fiir des Paulus Verstindnis der Hoffnung befragen wir Rom 8,18-25.
Die Hoffnung, von der Paulus hier spricht, ist die Hoffnung derer, die

3 Heinrich Schlier, Nun aber bleiben diese drei — Grundrif3 des christlichen Lebensvollzugs.
Einsiedeln 1971, 9.



Werner Loser 346

schon — durch die Taufe - den ,,Geist als Erstlingsgabe“ haben und also
»S6hne Gottes“ sind. In diesem Sinn ist die Hoffnung ein Existenzvoll-
zug, der - dhnlich wie der Glaube und ihm zugeordnet die Taufe — dem
Christusereignis entspricht und eine geschichtlich er6ffnete Moglichkeit
des Menschen bedeutet. Diese Hoffnung ist nicht nur ein Wiinschen,
sondern ein zuversichtliches GewiBsein; denn sie hat ja im Evangelium
einen Grund. Darum schreibt Paulus: ,Ich bin iiberzeugt.“ Das Hoff-
nungsziel bzw. -gut ist nicht etwas schlechthin Neues, sondern ,nur* das
»Offenbarwerden* dessen, was wir durch Glaube und Taufe schon sind:
Kinder Gottes. Dieses Hoffnungsgut ist andererseits im Vergleich mit
der jetzigen Weltzeit und ihren Leiden doch etwas sehr anderes. Es ist
von daher durch Unbegreiflichkeit und Unsichtbarkeit gekennzeichnet;
denn ,,wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht?“ Die hoffnungs-
volle Zuversicht entldt die Geduld aus sich. In der Geduld harren wir
aus. Die Geduld ist eine Kraft, die uns in die Lage versetzt, zugleich ge-
spannt und entspannt die jeweilige Gegenwart zu bestehen. SchlieBlich
weist Paulus darauf hin, daB die ganze Schopfung am hoffenden Harren
auf das Offenbarwerden der Herrlichkeit teilhat. Die Schopfung geht
nicht nur aus Gottes Hand hervor, sie strebt auch auf ihn als Vollen-
dungsziel hin.

Fiir die Liebe, wie Paulus sie kennzeichnet, schauen wir auf 1 Kor 13.
Dieses Hohelied der Liebe umfaB3t drei Abschnitte. Der erste Abschnitt
erklart die Liebe als die Kraft und das MaB aller Charismen. Drei Cha-
rismen werden eigens genannt: das Zungenreden, die Gnosis und die ti-
tige Hilfsbereitschaft. Im zweiten Abschnitt wird die Liebe im Licht ih-
rer Eigenschaften erldutert. Paulus beginnt mit der Aufzihlung einiger
positiver Eigenschaften, unter denen auffallenderweise auch vorkommt:
Sie ist glaubend, sie ist hoffend. Dann folgt die Aneinanderreihung der
negativen Eigenschaften, die die Liebe nicht hat. LiBt man die Aussa-
gen des Paulus auf sich wirken, so kann man eine inhaltliche Nihe zu
den Motiven der Bergpredigt Jesu nicht iibersehen. Der dritte Abschnitt
schlieBlich setzt die Liebe zu dem neuen Aon in Beziehung. Die Charis-
men vergehen, Glaube und Hoffnung sind der vergehenden Welt zuge-
ordnet. Die Liebe bleibt. ,,Doch am groBten ... ist die Liebe.“ (1 Kor
13,13) Sie erscheint im Hohenlied als etwas auffallend Absolutes. Es ist
zu ihrer Charakterisierung weder von Gott noch von Jesus, weder von
der Kirche noch den Sakramenten die Rede, auch nicht vom Evange-
lium. Andererseits gibt es bei Paulus aber doch auch Texte, in denen die
Liebe an Jesus Christus und den Glauben riickgebunden erscheint, so
z.B. in Gal 5,6: ,,In Christus kommt es darauf an, ... den Glauben zu ha-
ben, der in der Liebe wirksam ist.*



Spiritualitiit 347

Die christlichen Existenzvollziige des Glaubens, der Hoffnung und
der Liebe gelten in der Bibel, dann aber auch in der Zeit der Kirche als
grundlegend. Nicht nur haben ungezihlte Theologen und Lehrer des
geistlichen Lebens und auch bedeutende Konzilsversammlungen - man
denke nur an das Tridentinische Konzil und das Zweite Vatikanische
Konzil - darauf hingewiesen, wichtiger ist, dafl Christen nach Glaube,
Hoffnung und Liebe ihr geistliches Leben gestaltet haben. Man konnte
die Lehre von und das Leben gemiB der paulinischen Trias als das
Riickgrat und den MaBstab christlicher Spiritualitdt bezeichnen. IThm
sind die vielen anderen Motive geistlicher Praxis zugeordnet, ob sie nun
aus den ethischen Weisungen des vorgsterlichen Jesus oder aus dem alt-
testamentlichen Dekalog oder aus der philosophischen Ethik der jewei-
ligen Kulturrdume stammen. Der Glaube und die Hoffnung und die
Liebe stellen sich in ihnen konkret und situationsbezogen dar.

Christliche Spiritualitit, sofern sie sich selbst vorgegeben ist, ist — das

hat sich gezeigt — eine recht bestimmte und also keinesfalls vage Spiri-
tualitit. Sie wire noch in mehrfacher Hinsicht zu entfalten, z. B. dahin,
daB sie kirchliche, eucharistische, marianische Spiritualitét ist. All dies
gehort in dieser oder jener Weise zur christlichen Spiritualitit auch
heute. Wie wire sie sonst als christliche unterscheidbar?
An dieser Stelle ist ein weiterer Gedanke wenigstens in Kiirze anzudeu-
ten. Christliche Spiritualitit heute ist iiber ihr Geprégtsein durch grund-
legende Gehalte, die in der Bibel bezeugt sind, hinaus auch immer eine
im Laufe der Jahrhunderte gewachsene. Heutige Spiritualitdt kommt im-
mer auch aus der Geschichte. Erfahrungen und Entscheidungen friihe-
rer Generationen sind in sie eingegangen und werden in ihr weitergege-
ben. Von dem, was so geworden ist, leben wir heute, und es ist gut, daf3
es so sein kann; denn lebenspraktische Traditionen neu zu schaffen, ist
ein langwieriges Unterfangen, dem gleichwohl oft genug Erfolg nicht
beschieden ist. Ohne auf Geprigtes zuriickgreifen zu konnen, ist ein
geistliches Leben, jedenfalls ein gemeinsam vollzogenes und iiber ldn-
gere Zeiten hin geiibtes, wohl nicht moglich. Dabei braucht nicht nur
nicht geleugnet zu werden, es ist sogar damit zu rechnen, dal das durch
die Jahrhunderte hin Gewachsene und sich so als Form unserer geistli-
chen Vollziige Anbietende das Christliche nicht in reiner Gestalt darbie-
tet und folglich nach Unterscheidung ruft.

Wer sich in der weit geficherten Szene der derzeitigen spirituellen Be-
miihungen auskennt, wird angesichts der nicht zu iibersehenden Gefahr
eines anfinglichen oder auch fortgeschrittenen Synkretismus der Auf-
fassung zustimmen, die Unterscheidung des Christlichen sei erneut
dringlich.





