Was ist Mystik?
Zum Verstdndnis von Glaube und religiéser Erfahrung

Josef Weismayer, Wien

Das Wort ,,Mystik“ weckt heute verschiedene Assoziationen und Emp-
findungen: Umgangssprachlich ist ,,Mystik“ und vor allem das Adjektiv
»mystisch“ bisweilen ein ,,Passepartout fiir alles, was vage, irrational, in-
stinkthaft und schwirmerisch ist“. So charakterisiert treffend Otger
Steggink, einer der Herausgeber der letzten textkritischen Ausgabe der
Werke der hl. Teresa von Avila, die Situation!.

Dieser ,,antimystische Affekt* ist die letzte Auswirkung jenes MiBkre-
dits, in den mystische Erfahrung in der Zeit der Aufkldrung geraten ist.
Die philosophischen Autoren des 18. und 19. Jahrhunderts verstehen
daher Mystik zumeist im Sinn von Mystizismus und versehen sie mit we-
nig schmeichelhaften Attributen wie: unheimlich, dunkel, verworren,
subjektiv, antirational, geheimnisvoll, hinterwaldlerisch, versponnen,
krankhaft und degeneriert. Man war der Meinung, Mystik sei ein Zei-
chen philosophischer Dekadenz, denn der Gehalt dieser Erfahrung sei
nicht objektivierbar, nicht rational einzuholen?.

Andererseits aber stoBt die Mystik heute wieder auf besonderes Inter-
esse: Mit der Zuwendung zu fernéstlichen Meditationsmethoden in den
letzten 15 bis 20 Jahren gelangte auch die Mystik des Fernen Ostens in
das Blickfeld. Neuerdings tritt auch durch eine sich verstirkende Hin-
wendung zur Esoterik das Phdnomen der mystischen Erfahrung neu in
den Horizont vieler Menschen. Man spricht von einem neuen Zeitalter,
in dem die unheilvollen Briiche unserer Weltbeziehung durch eine ,, Wie-
derverzauberung unserer Welt* geheilt werden kdnnten; dazu sei eine
Transformation des BewuBtseins notwendig?.

Mystik im allgemeinen
Ein vorliufiger Begriff von Mystik

Mit Mystik bezeichnen wir jene religidse Erfahrung, die auf eine Einheit
zwischen Subjekt und Objekt dieser Erfahrung tendiert. Als Elemente

' O. Steggink, Mystik — Wortgebrauch und Theoriebildung. In: ders., Mpystik. Bd. 1: Ihre
Struktur und Dynamik. Diisseldorf 1983, 13-37, hier 13.

? Vgl. P. Heidrich, H.-U. Lessing, Art. Mystik, mystisch. In: Historisches Waorterbuch der
Philosophie. Bd. 6. Hg. J. Ritter, K. Griinder. Darmstadt 1984, 268-279, bes. 273f.

’ Vgl. dazu: J. Sudbrack, Neue Religiositit. Herausforderung fiir die Christen. Mainz 1987.



Mystik 349

dieses Geschehens konnen gelten: die Passivitdt des Erfahrenden (oder
das BewuBtsein des Beschenktwerdens), die Totalitdt (oder das Wissen
um das volle In-Anspruch-genommen-Werden), die durch diese Erfah-
rung vermittelte Erkenntnis neuer Art, das Gebundensein dieser Erfah-
rung an die Gunst des Augenblicks sowie die Tendenz dieser Erfahrung
auf Zustindlichkeit hin. Dabei ist das Zentralgeschehen, das in den Be-
reich der Grunderfahrungen einzuordnen ist, zu unterscheiden von Be-
gleitphdnomenen psychophysischer Art (wie z. B. der Ekstase).

Mpystik als Erfahrung und Mystik als Kommunikationsgeschehen

Mystik im engeren Sinn meint mystische Erfahrung. Diese bliebe aber
stumm, wenn es keine Vermittlung gibe in der Form einer narrativen
oder einer reflektierenden Wiedergabe. ,,Was haben wir anderes als
Texte? Wir haben nicht die Erfahrung, sondern nur Texte, in denen von
ihnen berichtet wird.“* Vor allem hinsichtlich der mittelalterlichen my-
stischen Literatur hat sich die Unterscheidung zwischen ,Wesensmy-
stik und ,,Brautmystik* eingebiirgert: Die narrative oder reflektierende
Wiedergabe mystischer Erfahrung bedient sich im ersten Fall einer phi-
losophischen (zumeist platonisch-neuplatonischen) Terminologie; im
zweiten Fall dient die Bilderwelt des Hohen Liedes, das Verhiltnis von
Mann und Frau in der Ehe als Ausdrucksmittel der ganz innigen Bezie-
hung von Gott und Mensch. Irene Behn hat unterschieden zwischen
.Mystik* (als Erfahrung), ,,Mystologie” (Sprechen iiber die mystische
Erfahrung) und , Mystographie* (Schreiben iiber diese Erfahrung)>.
Dazu konnte man noch als weiteren Begriff ,,Mystagogie* hinzufligen:
Hinfiihrung zu mystischer Erfahrung; viele schriftliche Zeugnisse iiber
Mystik verfolgen diese Absicht.

SchlieBlich soll noch die Unterscheidung des Germanisten Walter
Haug erwihnt werden: Ein ,,mystischer Text“, d. h. ein Wortgebilde, an
dem nicht mehr zwischen Erfahrung und begleitender Rede unterschie-
den werden kann, soll von einem ,, Text iiber Mystik* auseinandergehal-
ten werden®.

Mystik als Feld, auf dem viele Wissenschaften operieren

Mystik als Erfahrung und als Kommunikationsgeschehen ist nicht nur
fiir die Theologie von Interesse. Im besonderen beschiftigt sich die spi-

4 A. M. Haas, Was ist Mystik?In: Abendlindische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster
Engelberg 1984. Hg. K. Ruh. Stuttgart 1986, 319-341, hier 322.

5 Vgl. 1. Behn, Spanische Mystik. Darstellung und Deutung. Disseldorf 1957, 8.

¢ Vgl. W. Haug, Zur Grundlegung einer Theorie des mystischen Sprechens. In: Abendldndi-
sche Mystik (s. Anm. 4) 494-508.



Josef Weismayer 350

rituelle Theologie mit diesem Bereich christlichen Lebens. Religionsphi-
losophie und Religionspsychologie nihern sich der Mystik als einem re-
ligiosen Phinomen. Psychologie und Psychiatrie betrachten diesen
»Grenzfall* je von ihrer Warte und bieten zugleich eine Hilfe, Krank-
haftes von Echtem zu unterscheiden. Die Texte iiber Mystik und die
Zeugnisse mystischer Erfahrung stehen in einem geschichtlichen und ge-
sellschaftlichen Kontext, den Geschichte und Soziologie zu erhellen ver-
mogen; dies ist fiir die Aussage und die Botschaft, die einer bestimmten
Zeit ubermittelt werden soll, nicht ohne Bedeutung. SchlieBlich hat an
Mystologie nicht zuletzt die Philosophie Interesse, wihrend die Philolo-
gie fiir die Auslegung, fiir die Bewertung der Artikulation mystischer Er-
fahrung wertvolle Hinweise liefert.

Mystik ist eingebunden in religiose Traditionen und Glaubensformen

Mystik ist nicht ein freischwebendes Phinomen, eine »Uber-Religion*,
sondern eingebunden in eine konkrete Form religiésen Lebens und Ver-
haltens. Gershom Scholem, der um die Erforschung der judischen My-
stik so verdiente Gelehrte, driickt dies in prignanter Weise aus: ,,Ich
mochte ... Nachdruck darauf legen, daB es ... Mystik als solche, als ein
Phdnomen oder eine Anschauung, die unabhingig von anderem in sich
selber besteht, in der Religionsgeschichte im Grunde gar nicht gibt. Es
gibt nicht Mystik an sich, sondern nur Mystik von etwas, Mystik einer
bestimmten religidsen Form: Mystik des Christentums, Mystik des Is-
lams, Mystik des Judentums und dergleichen. GewiB, es steckt etwas
Einheitliches in diesen mannigfachen historischen Phinomenen. Dies
Einheitliche, dies ,Objekt® aller Mystik, zeigt sich eben in der Analyse
der personlichen Erfahrung der Mystiker. Aber es ist der modernen Zeit
vorbehalten geblieben, so etwas wie eine abstrakte Religion der Mystik
iiberhaupt zu erfinden“.” Der bedeutende englische Religionshistoriker
Robert Ch. Zaehner ist noch mehr auf Scheidung bedacht: Mystik ist
kein amorphes Erlebnis, sondern in seiner mentalen und inhaltlichen
Struktur ein je nach religiéser Glaubensform differentes seelisches Ge-
schehen, das sich typologisch in drei verschiedenen Grundformen zeigt:
als Naturmystik, als Monistische Mystik und als Theistische Mystiks3.

Verschiedene Zuginge zum Phidnomen ,,Mystik“ im Christentum
Mystik ist eingebunden in eine konkrete Religiositit, in einen spirituel-
len Lebensvollzug. Daher geht es im folgenden um die Zuginge inner-

7 G. Scholem, Die jiidische Mystik in ihren Hauptstromungen. Ziirich 1957, 6f.
® Vgl. R. C. Zaehner, Mystik, religiés und profan. Eine Untersuchung iiber verschiedene Ar-
ten von auflernatiirlicher Erfahrung. Stuttgart 1960.



Mystik 351

halb dieses Ganzen, um die Skizzierung des Koordinatensystems, in
dem die mystische Erfahrung ihren Ort hat. Hier wahle ich drei solche
Zuginge aus, die fiir mich erhellend sind und mir etwas bedeuten.

Das Adjektiv ,,mystisch* in der Terminologie der Kirchenvdter

Louis Bouyer hat 1949 in einer Untersuchung dargelegt, in welchen Be-
deutungszusammenhingen das Wort ,,mystisch® (griechisch: mystikos)
in der patristischen Literatur verwendet wird®. Am Beginn seiner Studie
stellt Bouyer die allgemein akzeptierte These, das Wort komme aus dem
Bereich der Mysterienreligionen und bezeichne die geheimzuhaltende
religiose Erfahrung, in Frage. Die Texte nennen aber nicht den Inhalt
der Mysterien mystisch, sondern den Ritus in seiner duBeren Gestalt'?.
Hinsichtlich der christlichen Verwendung des Wortes ,,mystisch® un-
terscheidet Bouyer einen biblischen, einen liturgischen und einen spiri-
tuellen Sinn.
— Der ,,mystische* Schriftsinn ist da gegeben, wo die ganze Bibel und
die gesamte Geschichte des Gottesvolkes auf Christus hin gelesen wird.
Die géttliche Wirklichkeit, die uns Christus geoffenbart hat und die das
Evangelium, ja die ganze Heilige Schrift enthiillt, ist ,,mystisch“!!.
— Mit diesem Adjektiv wird aber auch die verborgene Wirklichkeit der
Eucharistie und anderer sakramentaler Vollziige bezeichnet: Noch bis
zur Jahrtausendwende wurde z. B. mit dem Ausdruck ,,Mystischer Leib
Christi“ die Eucharistie bezeichnet'?. Die im Zeichen verborgene, sich
aber darin zugleich verleiblichende Realitit wird damit angedeutet.
_Man kann also sagen: Wie mannigfaltig auch die Anwendungen des
Wortes ,mystisch’ sein mogen, die wir bisher gesehen haben, es meint
stets nur diese eine Wirklichkeit — reich und trotzdem im tiefsten Sinn
einzigartig und einzig. Ob das Wort diese Wirklichkeit aufruft unter dem
Aspekt der endgiiltigen Offenbarung des Heilsplanes Gottes, erkennbar
durch alle Schriften der Bibel hindurch, deutlich geworden in der ge-
samten Menschheitsgeschichte, oder ob das Wort ihr begegnet unter
dem sakramentalen Symbol, das die Wirklichkeit der Offenbarung in
sich enthilt und sie deshalb auch an uns voll verwirklicht — immer ist es

9 L. Bouyer, Mystique. Essai sur lhistoire d'un mot. In: La Vie Spirituelle. Supplement Nr.
9 / 15. Mai 1949, 3-23 (dt. Ubers.: , Mystisch” — Zur Geschichte eines Wortes. In: Das My-
sterium und die Mystik. Beitrige zu einer Theologie der christlichen Gotteserfahrung. Hg. J.
Sudbrack. Wiirzburg 1974, 57-75). - Die lexikographische Grundlage dieser Untersuchung
bildet 4 Patristic Greek Lexikon. Hg. A. Lampe. Oxford 1961, 893f.

10 Vgl. L. Bouyer, Mystisch (s. Anm. 9) 58f.

11 Vgl. ebd. 60-64.

12 Vgl. dazu die Studie von H. de Lubac, Corpus Mysticum. Kirche und Eucharistie im Mit-
telalter. Eine historische Studie. Einsiedeln 1969.



Josef Weismayer 352

dieses Zentrum des Christentums, an das sich das Wort ,mystisch* hef-
tet«.13

— SchlieBlich findet sich in der patristischen Literatur das Adjektiv ,,my-
stisch®, um eine ,unmittelbare” Erfahrungserkenntnis Gottes auszu-
driicken. Das klingt schon bei Origenes an, der iiberzeugt davon ist, daf3
niemand die Schrift zu verstehen vermag, der nicht eins wird mit der
Wirklichkeit, von der sie kiindet. Andererseits ist fiir diesen Autor alle
christliche Erfahrung an die Meditation der Schrift gebunden. Sehr aus-
driicklich findet sich aber diese Verwendung des Wortes »mystisch® im
Schrifttum des Pseudo-Dionysius Areopagita. Er spricht von einer Er-
fahrung, wo eine ,,Sympathie“ zu einem Einswerden und zu einem my-
stischen Glauben fiihrt, die nicht lehrbar sind. Seine »mystische Theolo-
gie“ steht in engem Zusammenhang mit dem Motiv der Wolke, der
Wolke des Nichtwissens: Im Ubersteigen aller Begriffe und Aussagen,
nur im Nichtwissen kann man sich dem Gott nahen, der in unzugingli-
chem Lichte wohnt'4,

Louis Bouyer faBt seine Untersuchung zusammen, wenn er erklért,
~dal mystisches Leben, mystische Erfahrung, im urspriinglichen Sinn
verstanden, ein Leben bedeuten, das von einer einzigen Wirklichkeit er-
fullt ist, von der die ganze Schrift spricht, und die den Inhalt der gesam-
ten christlichen Liturgie ausmacht (Erfahrung der héchsten, im Glauben
geschehenden Einswerdung)«1s.

Fiir das Phinomen der christlichen Mystik bedeutet diese Uberle-
gung, dal3 es hier um eine Erfahrung geht, die nur aus der Mitte des
Glaubens verstehbar ist, die aber auch in die Mitte fiihrt. Die Tiefe der
Christusbegegnung in der mystischen Erfahrung geschieht auf dem Weg
der Meditation der Heiligen Schrift und der Christusbegegnung in den
Sakramenten.

Die Contemplatio als Spitze der geistlichen Stufenleiter

In der monastischen Theologie des 12. Jahrhunderts findet sich bei meh-
reren Autoren ein Bild, das einzelne Vollziige des Lebens mit Gott als
Stufen einer Leiter dartut. Eine der bekanntesten Darstellungen ist die
Schrift Epistola de vita contemplativa des Kartduserpriors Guigo II.
(t 1188 oder 1193), teilweise auch unter dem Titel Scala claustralium
Uberliefert!s.

Guigo zihlt vier geistliche Stufen auf': lectio (Lesung der Schrift) — me-
ditatio - oratio (Gebet) — contemplatio (womit im Mittelalter die mysti-

13 L. Bouyer, Mystisch (s. Anm. 9) 67f. ' Vgl. ebd. 68-73.
15 Ebd. 71. ¥ In: Sources Chrétiennes 163, 81-123.



Mystik 353

sche Erfahrung der Beschauung bezeichnet wurde). Die Verbindung die-
ser vier Vollziige versucht der Verfasser von den verschiedensten Ge-
sichtspunkten aus zu erldutern: ,Die Lesung sucht die Seligkeit des ewi-
gen Lebens, die Meditation findet sie, das Gebet erfleht sie, die Kontem-
plation verkostet sie. Die Lesung bietet dem Mund feste Speise dar, die
Meditation verdaut und zerkleinert sie, das Gebet zieht daraus den
Wohlgeschmack, die Kontemplation ist die Erfiillung selbst, die Freude
bereitet und erfrischt.“!” In einem anderen Durchblick legt Guigo dar,
daB die Lesung das Fundament darbietet, die Meditation den verborge-
nen Schatz ausgribt und weiterfithrt zum Gebet; dieses wendet sich mit
allen Kriften Gott zu und erbittet den begehrenswerten Schatz: die
Freude der Kontemplation's.

Was bedeutet diese geistliche Stufenleiter fiir das Verstidndnis christli-
cher Mystik? Um zu ihr, der hochsten Stufe eines Aufstieges, zu gelan-
gen, muB man einen Weg zuriicklegen, auch wenn die mystische Erfah-
rung nicht herbeigezwungen werden kann. Christliche Mystik ist un-
trennbar verbunden mit dem meditierenden und betenden Umgang mit
der Schrift. Wo diese Kommunikation mit dem Gott Israels, mit dem
Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, einen hohen Grad der In-
tensitit und Vertrautheit erreicht, wo der Betende zur Ruhe kommt und
darin — wenn auch nur fir kurze Zeit - verweilen kann, da ereignet sich
Kontemplation, da geschieht mystische Erfahrung im christlichen Ver-
standnis.

Gnadenerfahrung — Geisterfahrung — Mystische Erfahrung

Karl Rahner sieht einen engen Zusammenhang zwischen mystischer Er-
fahrung und Gnadenerfahrung, Erfahrung des Geistes'®. Sehr eindrucks-
voll stellt er die vielfiltige Weise der Erfahrung von Gnade, der Heimsu-
chung durch den Heiligen Geist dar:
,Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidi-
gen wollten, obwohl wir unrecht behandelt wurden? Haben wir

7 Ebd. 84. 86. 8 Vgl. ebd. 106. 108.

19 Folgende Texte von Karl Rahner behandeln diese Thematik: Uber die Erfahrung der
Gnade. \n: Schriften zur Theologie. Bd. 3. Einsiedeln 1956, 105-109; Mystische Erfahrung
und mystische Theologie. In: Schriften zur Theologie. Bd. 12. Zirich 1975, 428-438; Tran-
szendenzerfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht. In: Schriften zur Theologie. Bd. 13.
Ziirich 1978, 207-225; Erfahrung des Heiligen Geistes. In: ebd. 226-251; Mystik — Weg des
Glaubens zu Gott. In: Horizonte der Religiositit. Kleine Aufsdtze. Hg. G. Sporschill. Wien
1984, 11-24. Einen zusammenfassenden Uberblick iiber diese Fragen bietet: K. P. Fischer,
Gotteserfahrung. Mystagogie in der Theologie Karl Rahners und in der Theologie der Befrei-
ung. Mainz 1986, 51-58.



Josef Weismayer 354

schon einmal verziehen, obwohl wir keinen Lohn dafiir erhielten
und man das schweigende Verzeihen als selbstverstindlich an-
nahm? Haben wir schon einmal gehorcht, nicht weil wir mufiten
und sonst Unannehmlichkeiten gehabt htten, sondern bloB wegen
jenes geheimnisvollen UnfaBbaren, das wir Gott und seinen Wil-
len nennen? Haben wir schon einmal geopfert, ohne Dank, Aner-
kennung, selbst ohne das Gefiihl einer inneren Befriedigung? Wa-
ren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon einmal
fiir etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Ge-
wissens heraus, dort, wo man es niemand mehr sagen, niemand
mehr klar machen kann, wo man ganz einsam ist, und weil3, dal3
man eine Entscheidung fillt, die niemand einem abnimmt, die
man fiir immer und ewig zu verantworten hat? Haben wir schon
einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo keine Welle einer gefiihl-
vollen Begeisterung einen mehr tréigt, wo man sich und seinen Le-
bensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, wo man
meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie erscheint wie der Tod
und die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar ins Leere
und génzlich Unerhorte zu rufen scheint, dort, wo alles ungreifbar
und scheinbar sinnlos zu werden scheint? Haben wir schon einmal
eine Pflicht getan, wo man sie scheinbar nur tun kann mit dem ver-
brennenden Gefiihl, sich wirklich selbst zu verleugnen und auszu-
streichen, wo man sie scheinbar nur tun kann, indem man eine ent-
setzliche Dummbheit tut, die einem niemand dankt? Waren wir ein-
mal gut zu einem Menschen, von dem kein Echo der Dankbarkeit
und des Verstindnisses zuriickkommt, und wir auch nicht durch
das Gefiihl belohnt werden, ,selbstlos‘, anstindig usw. gewesen zu
sein 720
Der ,,Horer des Wortes* soll durch diese Fragen in sich selber einkehren
und dabei wahrnehmen, daB er in diesen oder dhnlichen Situationen
den Willen Gottes fiir sich gesucht und gefunden hat. Er hat darin die
scheinbar unheimliche Bodenlosigkeit unserer Existenz erfahren und
damit das Anheben des Kommens seiner Unendlichkeit, ,,die keine Stra-
Ben mehr hat, die wie ein Nichts gekostet wird, weil sie die Unendlich-
keit ist“21,
Wer in dieser Weise Gnade und Wirksamkeit des Heiligen Geistes er-
fahren hat, der mag unter Umstinden gar nichts oder noch nichts von
Gnade und Heiligem Geist, ja von Gott wissen; er kann aufgrund sol-

* K. Rahner, Erfahrung der Gnade (s. Anm. 19) 106f.; einen dhnlichen Text bietet: ders.,
Erfahrung des Heiliges Geistes (s. Anm. 19) 239-243.
*' K. Rahner, Erfahrung der Gnade (s. Anm. 19) 108.



Mystik 355

cher Erfahrungen ein namenloser, ein ,,anonymer Christ“ sein. In die-
sem Sinn forderte Rahner, daB kirchliche Verkiindigung heute eine
,Mystagogie in die eigentliche religiose Erfahrung” sein solle. Dies
meint auch das beriihmt gewordene Diktum Rahners: ,,Der Fromme
von morgen wird ein ,Mystiker* sein, einer, der etwas ,erfahren’ hat,
oder er wird nicht mehr sein“.?

Mystische Erfahrung 148t den Bereich des Glaubens und die darin ge-
gebene Erfahrung des Geistes Gottes nicht hinter sich. Echte Mystik ist
vielmehr eine ,,Spielart“ dieser Gnadenerfahrung, hat in ihr ihren Platz.
Grundsitzlich erkldrt Rahner: ,,Es scheint mir vielmehr Aufgabe der
christlichen Theologie im ganzen und der christlichen Theologie der
Mystik im besonderen zu sein, zu zeigen und verstindlich zu machen,
daB das eigentliche Grundphinomen mystischer Transzendenzerfah-
rung auch schon, wenn auch unreflex, in der schlichten Tat des christli-
chen Lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe als innerster tragender
Grund gegeben ist, daB solche (sagen wir einmal:) unreflektierte Tran-
szendenz in das namenlose Geheimnis, Gott genannt, hinein aus Gnade
schon in diesem Glauben, Hoffen und Lieben gegeben ist“.? Und in ei-
nem Aufsatz aus dem Jahre 1978 unterstreicht er nochmals eindrucks-
voll seine bisherige These: ,,Die Mystiker sind nicht eine Stufe héher als
die Glaubenden, sondern Mystik in ihrem eigentlichen theologischen
Kern ist inneres, wesentliches Moment des Glaubens, nicht umge-
kehrt“.2¢ Daraus wird dann der SchluBl gezogen: ,,Wenn man diese
Dinge iiberlegt, miiBte man sagen: die Initiation in das Christentum ist
im Grunde genommen Initiation in die Mystik, biblisch gesprochen —
Galaterbrief z. B. — in die Erfahrung des Pneumas Gottes. Mystik ist
keine Sonderveranstaltung*“.”

Wege zum Verstdndnis von Mystik

Die drei Zugiinge, die aus einer gro8en Zahl von méglichen Wegen aus-
gewihlt und niher betrachtet wurden, haben Koordinaten freigelegt, in
denen die mystische Erfahrung im christlichen Bereich ihren Ort hat:

— Mystik meint Erfahrung jener Christuswirklichkeit, die im Wort der
Schrift und in der Feier der Sakramente uns gegeniibertritt. Mystische
Erfahrung ist wesentlich Christuserfahrung in einem kirchlichen Kon-
text.

2 K. Rahner, Schriften zur Theologie. Bd. 7, Einsiedeln 1966, 22.
23 K. Rahner, Transzendenzerfahrung (s. Anm. 19) 210f.

24 K. Rahner, Mystik — Weg des Glaubens zu Gott (s. Anm. 19) 24.
25 Ebd.



Josef Weismayer 356

- Mystik ist eine Erfahrung auf dem Weg des Betens. Die Gottesbegeg-
nung, die mithsam in Lesung, Meditation und Gebet gesucht wird, wird
in der Kontemplation ,.einfach* und ,beseligend* erfahren.

— Mystik ist Erfahrung des Glaubens und der Gnade, Erfahrung des
Heiligen Geistes. Sie ist in der christlichen Berufung grundgelegt, sie ist
keine ,,.Sonderveranstaltung.

Mystik als Begegnung mit dem Mysterium des sich offenbarenden
Gottes

Durch die verschiedenen Zuginge zum Phinomen der christlichen My-
stik ist das Umfeld, ihr Ort in den Blick gekommen. Wie 148t sich, von
der Mitte der Gottesoffenbarung in Jesus Christus ausgehend, die mysti-
sche Erfahrung umschreiben und ihr Ort im Christsein skizzieren2¢?

Mpystik als Erfahrung des sich offenbarenden Mpysteriums

Henri de Lubac hat in seinem Entwurf einer Theologie der Mystik?” auf
den Zusammenhang zwischen Mystik und Mysterium verwiesen: Myste-
rion meint in den neutestamentlichen, im besonderen paulinischen Tex-
ten den gottlichen Heilsplan, der von Ewigkeit verborgen, in den letzten
Zeiten - in Christus - aber geoffenbart wurde (vgl. Eph 3,4f). Mystik
bedeutet in diesem Kontext: immer tieferes Eindringen des an Christus
Glaubenden in die unauslotbaren Tiefen des offenbaren Mysteriums.
Diese Begegnung mit dem Sich-Offenbaren der Liebe Gottes wird nicht
durch menschliches Bemiihen erreicht, sondern kann nur geschenkhaft
in Empfang genommen werden.

Israel hat im Lauf seiner Geschichte immer von neuem Gottes Wir-
ken, Gottes Wort erfahren. Fiir das christliche Verstindnis ist die letzte,
nicht mehr tiberholbare Offenbarung des unbegreiflichen Gottes in Je-
sus Christus erfolgt. ,Niemand hat Gott je gesehen. Der einzige, der
Gott ist und am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht.“ (Joh
1,18) In Jesus Christus ist Gott ,,begreifbar, ,beriihrbar* geworden. Er
ist der Weg, er ist die Tiir, er ist das Bild des unsichtbaren Gottes (vgl.
Kol 1,15), in dem wir den Unbegreifbaren wahrnehmen kénnen.

* Vgl. zum Folgenden: H. U. von Balthasar, Christliche , Mystik* heute. In: Der Weg zum
Quell. Teresa von Avila 1582-1982. Hg. J. Kotschner. Diisseldorf 1982, 7-51.

2 Vgl. H. de Lubac, Préface. In: La Mystique et les Mystiques. Hg. A. Ravier. Paris 1965,
7-39 (dt. Ubers.: Christliche Mystik in Begegnung mit den Weltreligionen. In: Das Myste-
rium und die Mystik [s. Anm, 9] 77-110).



Mystik 357

Daraus zieht Hans Urs von Balthasar fiir die christliche Mystik zwei
entscheidende Folgerungen: ihre Wortgestalt und ihren Fleischcharak-
ter. Das Wort, der Logos ist Fleisch geworden (vgl. Joh 1,14). Daher ist
das Wort wesentliches Element christlicher mystischer Erfahrung. ,,Und
ebensowenig wie der Wortcharakter kann der Fleischcharakter des Got-
teswortes in irgendeinem Stadium der Erfahrung des Géttlichen iiber-
stiegen werden. Nicht nur gibt es keinen Zugang zum Vater aufler im
Sohn, und der Geist Gottes legt uns die Liebe des Vaters nur im Sohn
aus, es gibt auch keinen anderen Zugang zum auferstandenen Sohn als
die bleibenden Worte und Mysterien des Erdenwandels Jesu von Naza-
reth, der auferstehend seine Wundmale vorweist als Beglaubigung seiner
Identitdt mit dem Gekreuzigten.*?®

Christliche Mystik als Erfahrung des antwortenden Glaubens

Mystische Erfahrung kann als Entfaltung des christlichen Glaubensvoll-
zugs gesehen werden, wobei Glaube als die umfassende Antwort auf
den sich offenbarenden Gott verstanden wird, als das Ja, das der
Mensch mit seinem ganzen Menschsein, mit allen Kriften und in allen
Dimensionen seines Lebens zu sprechen und zu leben sich bemiiht?.

— Glaube ist Geschenk Gottes, der mit seinem Sich-Offenbaren auch die
Befihigung zur Antwort gibt. Gottes Initiative steht am Beginn, der
Mensch 148t sich davon ergreifen. Damit ist ein Element mystischer Er-
fahrung schon angedeutet: Sie ist Geschenk, Gabe, sie wird »passiv* er-
fahren, was aber nicht mit Untitigkeit verwechselt werden darf. Das
Sich-Ergreifen-Lassen kann sehr aktive Ziige haben.

- Der sich offenbarende Gott schenkt zugleich ein Verstehen. Glaube
meint ein Ja zum sich schenkenden Gott, der sich selbst ,evident*
macht. Die Kontemplation erfihrt die Unbegreiflichkeit Gottes, die un-
verzichtbar zum Geschehen des Glaubens gehort; bisweilen kann das
Erfahren des Dunkels, der Nacht sehr bestimmend sein. Zugleich wird
aber der mystischen Vereinigung ein neues Offenbarwerden Gottes ge-
schenkt, es geht ein neues Licht auf, ein iberhelles Licht, das die Mdg-
lichkeit des Begreifens tibersteigt.

— Glaube als Ja des Menschen zum sich erschlieBenden Gott ist eng-
stens mit Liebe verbunden, Glaube ist Hingabe. Die mystische Erfah-
rung intensiviert diese Liebesbeziehung.

2 H. U. von Balthasar (s. Anm. 26) 18f.
29 Vgl. auch den Ansatz bei P. Agaesse, M. Sales, La vie mystique chrétienne. In: Dict Spir
10, 1939-1984.



Josef Weismayer 358

In diese Richtung haben schon die Uberlegungen K. Rahners gewie-
sen, der die mystische Erfahrung innerhalb der Glaubenserfahrung an-
gesiedelt hat. Auch H. U. von Balthasar denkt in diese Richtung: Mystik
im christlichen Verstindnis ist fiir ihn nichts anderes ,,als die im lebendi-
gen (somit gelebten) Glauben gegebene Antwort des Christen auf das
von Gott her kommende und ihn in sich schlieBende Mysterium ... Da
der Begriff ,Mystik* kirchlich nirgends festgelegt ist, steht nichts im
Wege, eine solche allen strebenden Christen zugingliche Glaubenser-
fahrung bereits als ,mystisch‘ zu bezeichnen.*30

Kennzeichen christlicher Mystik

Als Erfahrung der Gottesoffenbarung in Jesus Christus ist christliche
Mystik wesentlich von der Wort- und Fleischesgestalt geprigt, wie H. U.
von Balthasar dies ausdriickt.

Diese Gleichférmigkeit mit Christus bedingt, da3 Umkehr und Neu-
orientierung des Lebens wesentlich zur mystischen Erfahrung des Chri-
sten gehdren wie auch das Moment der Sendung: Die Erfahrung darf
nicht um ihrer selbst willen gesucht werden, die Gemeinschaft mit Chri-
stus miindet in einem Sich-in-Dienst-Nehmen-Lassen durch das Evan-
gelium.

Das entscheidende Kriterium christlichen Lebens ist nicht eine be-
stimmte Intensitit religioser Erfahrung, sondern die Verwirklichung des
grollen, alles umfassenden Gebotes der Liebe zu Gott und den Men-
schen.

Statt eines SchluBwortes ein Wort aus einer Predigt von Johannes
Tauler: ,,Glaubt nicht, daB3 ich in eigenem Erleben bis dahin gelangt sei.
GewilB sollte kein Lehrer von Dingen sprechen, die er nicht selbst erlebt
hat. Doch zur Not geniigt, daB er liebe und das im Sinne habe, wovon er
spricht, und ihm kein Hindernis bereite.«3!

3 H. U. von Balthasar (s. Anm. 26) 15.
3 Johannes Tauler, Predigten. Bd. 2. Einsiedeln 1979, 313 (Predigt Nr. 41).





