
Was ist Mystik? 
Zum Verständnis von Glaube und religiöser Erfahrung 

Josef Weismayer, Wien 

Das Wort •Mystik" weckt heute verschiedene Assoziationen und Emp- 
findungen: Umgangssprachlich ist •Mystik" und vor allem das Adjektiv 
•mystisch" bisweilen ein •Passepartout für alles, was vage, irrational, in- 
stinkthaft und schwärmerisch ist". So charakterisiert treffend Otger 
Steggink, einer der Herausgeber der letzten textkritischen Ausgabe der 
Werke der hl. Teresa von Avila, die Situation1. 

Dieser •antimystische Affekt" ist die letzte Auswirkung jenes Mißkre- 
dits, in den mystische Erfahrung in der Zeit der Aufklärung geraten ist. 
Die philosophischen Autoren des 18. und 19. Jahrhunderts verstehen 
daher Mystik zumeist im Sinn von Mystizismus und versehen sie mit we- 
nig schmeichelhaften Attributen wie: unheimlich, dunkel, verworren, 
subjektiv, antirational, geheimnisvoll, hinterwäldlerisch, versponnen, 
krankhaft und degeneriert. Man war der Meinung, Mystik sei ein Zei- 
chen philosophischer Dekadenz, denn der Gehalt dieser Erfahrung sei 
nicht objektivierbar, nicht rational einzuholen2. 

Andererseits aber stößt die Mystik heute wieder auf besonderes Inter- 
esse: Mit der Zuwendung zu fernöstlichen Meditationsmethoden in den 
letzten 15 bis 20 Jahren gelangte auch die Mystik des Fernen Ostens in 
das Blickfeld. Neuerdings tritt auch durch eine sich verstärkende Hin- 
wendung zur Esoterik das Phänomen der mystischen Erfahrung neu in 
den Horizont vieler Menschen. Man spricht von einem neuen Zeitalter, 
in dem die unheilvollen Brüche unserer Weltbeziehung durch eine •Wie- 
derverzauberung unserer Welt" geheilt werden könnten; dazu sei eine 
Transformation des Bewußtseins notwendig3. 

Mystik im allgemeinen 

Ein vorläufiger Begriff von Mystik 

Mit Mystik bezeichnen wir jene religiöse Erfahrung, die auf eine Einheit 
zwischen Subjekt und Objekt dieser Erfahrung tendiert. Als Elemente 

1 O. Steggink, Mystik- Wortgebrauch und Theoriebildung. In: ders., Mystik. Bd. 1: Ihre 
Struktur und Dynamik. Düsseldorf 1983, 13-37, hier 13. 
2 Vgl. P. Heidrich, H.-U. Lessing, Art. Mystik, mystisch. In: Historisches Wörterbuch der 
Philosophie. Bd. 6. Hg. J. Ritter, K. Gründer. Darmstadt 1984, 268-279, bes. 273 f. 
3 Vgl. dazu: J. Sudbrack, Neue Religiosität. Herausforderung für die Christen. Mainz 1987. 



Mystik 349 

dieses Geschehens können gelten: die Passivität des Erfahrenden (oder 
das Bewußtsein des Beschenktwerdens), die Totalität (oder das Wissen 
um das volle In-Anspruch-genommen-Werden), die durch diese Erfah- 
rung vermittelte Erkenntnis neuer Art, das Gebundensein dieser Erfah- 
rung an die Gunst des Augenblicks sowie die Tendenz dieser Erfahrung 
auf Zuständlichkeit hin. Dabei ist das Zentralgeschehen, das in den Be- 
reich der Grunderfahrungen einzuordnen ist, zu unterscheiden von Be- 
gleitphänomenen psychophysischer Art (wie z. B. der Ekstase). 

Mystik als Erfahrung und Mystik als Kommunikationsgeschehen 

Mystik im engeren Sinn meint mystische Erfahrung. Diese bliebe aber 
stumm, wenn es keine Vermittlung gäbe in der Form einer narrativen 
oder einer reflektierenden Wiedergabe. •Was haben wir anderes als 
Texte? Wir haben nicht die Erfahrung, sondern nur Texte, in denen von 
ihnen berichtet wird."4 Vor allem hinsichtlich der mittelalterlichen my- 
stischen Literatur hat sich die Unterscheidung zwischen •Wesensmy- 
stik" und •Brautmystik" eingebürgert: Die narrative oder reflektierende 
Wiedergabe mystischer Erfahrung bedient sich im ersten Fall einer phi- 
losophischen (zumeist platonisch-neuplatonischen) Terminologie; im 
zweiten Fall dient die Bilderwelt des Hohen Liedes, das Verhältnis von 
Mann und Frau in der Ehe als Ausdrucksmittel der ganz innigen Bezie- 
hung von Gott und Mensch. Irene Behn hat unterschieden zwischen 
•Mystik" (als Erfahrung), •Mystologie" (Sprechen über die mystische 
Erfahrung) und •Mystographie" (Schreiben über diese Erfahrung)5. 
Dazu könnte man noch als weiteren Begriff •Mystagogie" hinzufügen: 
Hinführung zu mystischer Erfahrung; viele schriftliche Zeugnisse über 
Mystik verfolgen diese Absicht. 

Schließlich soll noch die Unterscheidung des Germanisten Walter 
Haug erwähnt werden: Ein •mystischer Text", d. h. ein Wortgebilde, an 
dem nicht mehr zwischen Erfahrung und begleitender Rede unterschie- 
den werden kann, soll von einem •Text über Mystik" auseinandergehal- 
ten werden6. 

Mystik als Feld, auf dem viele Wissenschaften operieren 

Mystik als Erfahrung und als Kommunikationsgeschehen ist nicht nur 
für die Theologie von Interesse. Im besonderen beschäftigt sich die spi- 
4 A. M. Haas, Was ist Mystik?\n: Abendländische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster 
Engelberg 1984. Hg. K. Ruh. Stuttgart 1986, 319-341, hier 322. 
5 Vgl. I. Behn, Spanische Mystik. Darstellung und Deutung. Düsseldorf 1957, 8. 
6 Vgl. W. Haug, Zur Grundlegung einer Theorie des mystischen Sprechens. In: Abendländi- 
sche Mystik (s. Anm. 4) 494-508. 



Josef Weismayer 3 50 

rituelle Theologie mit diesem Bereich christlichen Lebens. Religionsphi- 
losophie und Religionspsychologie nähern sich der Mystik als einem re- 
ligiösen Phänomen. Psychologie und Psychiatrie betrachten diesen 
•Grenzfall" je von ihrer Warte und bieten zugleich eine Hilfe, Krank- 
haftes von Echtem zu unterscheiden. Die Texte über Mystik und die 
Zeugnisse mystischer Erfahrung stehen in einem geschichtlichen und ge- 
sellschaftlichen Kontext, den Geschichte und Soziologie zu erhellen ver- 
mögen; dies ist für die Aussage und die Botschaft, die einer bestimmten 
Zeit übermittelt werden soll, nicht ohne Bedeutung. Schließlich hat an 
Mystologie nicht zuletzt die Philosophie Interesse, während die Philolo- 
gie für die Auslegung, für die Bewertung der Artikulation mystischer Er- 
fahrung wertvolle Hinweise liefert. 

Mystik ist eingebunden in religiöse Traditionen und Glaubensformen 

Mystik ist nicht ein freischwebendes Phänomen, eine •Über-Religion", 
sondern eingebunden in eine konkrete Form religiösen Lebens und Ver- 
haltens. Gershom Scholem, der um die Erforschung der jüdischen My- 
stik so verdiente Gelehrte, drückt dies in prägnanter Weise aus: •Ich 
möchte ... Nachdruck darauf legen, daß es ... Mystik als solche, als ein 
Phänomen oder eine Anschauung, die unabhängig von anderem in sich 
selber besteht, in der Religionsgeschichte im Grunde gar nicht gibt. Es 
gibt nicht Mystik an sich, sondern nur Mystik von etwas, Mystik einer 
bestimmten religiösen Form: Mystik des Christentums, Mystik des Is- 
lams, Mystik des Judentums und dergleichen. Gewiß, es steckt etwas 
Einheitliches in diesen mannigfachen historischen Phänomenen. Dies 
Einheitliche, dies ,Objekt' aller Mystik, zeigt sich eben in der Analyse 
der persönlichen Erfahrung der Mystiker. Aber es ist der modernen Zeit 
vorbehalten geblieben, so etwas wie eine abstrakte Religion der Mystik 
überhaupt zu erfinden".7 Der bedeutende englische Religionshistoriker 
Robert Ch. Zaehner ist noch mehr auf Scheidung bedacht: Mystik ist 
kein amorphes Erlebnis, sondern in seiner mentalen und inhaltlichen 
Struktur ein je nach religiöser Glaubensform differentes seelisches Ge- 
schehen, das sich typologisch in drei verschiedenen Grundformen zeigt: 
als Naturmystik, als Monistische Mystik und als Theistische Mystik8. 

Verschiedene Zugänge zum Phänomen •Mystik" im Christentum 

Mystik ist eingebunden in eine konkrete Religiosität, in einen spirituel- 
len Lebensvollzug. Daher geht es im folgenden um die Zugänge inner- 

7 G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen. Zürich 1957, 6 f. 
8 Vgl. R. C. Zaehner, Mystik, religiös und profan. Eine Untersuchung über verschiedene Ar- 
ten von außernatürlicher Erfahrung. Stuttgart 1960. 



Mystik 351 

halb dieses Ganzen, um die Skizzierung des Koordinatensystems, in 
dem die mystische Erfahrung ihren Ort hat. Hier wähle ich drei solche 
Zugänge aus, die für mich erhellend sind und mir etwas bedeuten. 

Das Adjektiv •mystisch" in der Terminologie der Kirchenväter 

Louis Bouyer hat 1949 in einer Untersuchung dargelegt, in welchen Be- 
deutungszusammenhängen das Wort •mystisch" (griechisch: mystikös) 
in der patristischen Literatur verwendet wird9. Am Beginn seiner Studie 
stellt Bouyer die allgemein akzeptierte These, das Wort komme aus dem 
Bereich der Mysterienreligionen und bezeichne die geheimzuhaltende 
religiöse Erfahrung, in Frage. Die Texte nennen aber nicht den Inhalt 
der Mysterien mystisch, sondern den Ritus in seiner äußeren Gestalt10. 

Hinsichtlich der christlichen Verwendung des Wortes •mystisch" un- 
terscheidet Bouyer einen biblischen, einen liturgischen und einen spiri- 
tuellen Sinn. 
- Der •mystische" Schriftsinn ist da gegeben, wo die ganze Bibel und 
die gesamte Geschichte des Gottesvolkes auf Christus hin gelesen wird. 
Die göttliche Wirklichkeit, die uns Christus geoffenbart hat und die das 
Evangelium, ja die ganze Heilige Schrift enthüllt, ist •mystisch"11. 
- Mit diesem Adjektiv wird aber auch die verborgene Wirklichkeit der 
Eucharistie und anderer sakramentaler Vollzüge bezeichnet: Noch bis 
zur Jahrtausendwende wurde z. B. mit dem Ausdruck •Mystischer Leib 
Christi" die Eucharistie bezeichnet12. Die im Zeichen verborgene, sich 
aber darin zugleich verleiblichende Realität wird damit angedeutet. 
•Man kann also sagen: Wie mannigfaltig auch die Anwendungen des 
Wortes ,mystisch' sein mögen, die wir bisher gesehen haben, es meint 
stets nur diese eine Wirklichkeit - reich und trotzdem im tiefsten Sinn 
einzigartig und einzig. Ob das Wort diese Wirklichkeit aufruft unter dem 
Aspekt der endgültigen Offenbarung des Heilsplanes Gottes, erkennbar 
durch alle Schriften der Bibel hindurch, deutlich geworden in der ge- 
samten Menschheitsgeschichte, oder ob das Wort ihr begegnet unter 
dem sakramentalen Symbol, das die Wirklichkeit der Offenbarung in 
sich enthält und sie deshalb auch an uns voll verwirklicht - immer ist es 

' L. Bouyer, Mystique. Essai sur l'histoire d'un mot. In: La Vie Spirituelle. Supplement Nr. 
9 / 15. Mai 1949, 3-23 (dt. Übers.: •Mystisch" - Zur Geschichte eines Wortes. In: Das My- 
sterium und die Mystik. Beiträge zu einer Theologie der christlichen Gotteserfahrung. Hg. J. 
Sudbrack. Würzburg 1974, 57-75). - Die lexikographische Grundlage dieser Untersuchung 
bildet A Patristic Greek Lexikon. Hg. A. Lampe. Oxford 1961, 893 f. 
10 Vgl. L. Bouyer, Mystisch (s. Anm. 9) 58 f. 
11 Vgl. ebd. 60-64. 
12 Vgl. dazu die Studie von H. de Lubac, Corpus Mysticum. Kirche und Eucharistie im Mit- 
telalter. Eine historische Studie. Einsiedeln 1969. 



Josef Weismayer 352 

dieses Zentrum des Christentums, an das sich das Wort ,mystisch' hef- 
tet".13 

- Schließlich findet sich in der patristischen Literatur das Adjektiv •my- 
stisch", um eine •unmittelbare" Erfahrungserkenntnis Gottes auszu- 
drücken. Das klingt schon bei Origenes an, der überzeugt davon ist, daß 
niemand die Schrift zu verstehen vermag, der nicht eins wird mit der 
Wirklichkeit, von der sie kündet. Andererseits ist für diesen Autor alle 
christliche Erfahrung an die Meditation der Schrift gebunden. Sehr aus- 
drücklich findet sich aber diese Verwendung des Wortes •mystisch" im 
Schrifttum des Pseudo-Dionysius Areopagita. Er spricht von einer Er- 
fahrung, wo eine •Sympathie" zu einem Einswerden und zu einem my- 
stischen Glauben führt, die nicht lehrbar sind. Seine •mystische Theolo- 
gie" steht in engem Zusammenhang mit dem Motiv der Wolke, der 
Wolke des Nichtwissens: Im Übersteigen aller Begriffe und Aussagen, 
nur im Nichtwissen kann man sich dem Gott nahen, der in unzugängli- 
chem Lichte wohnt14. 

Louis Bouyer faßt seine Untersuchung zusammen, wenn er erklärt, 
•daß mystisches Leben, mystische Erfahrung, im ursprünglichen Sinn 
verstanden, ein Leben bedeuten, das von einer einzigen Wirklichkeit er- 
füllt ist, von der die ganze Schrift spricht, und die den Inhalt der gesam- 
ten christlichen Liturgie ausmacht (Erfahrung der höchsten, im Glauben 
geschehenden Einswerdung)"15. 

Für das Phänomen der christlichen Mystik bedeutet diese Überle- 
gung, daß es hier um eine Erfahrung geht, die nur aus der Mitte des 
Glaubens verstehbar ist, die aber auch in die Mitte führt. Die Tiefe der 
Christusbegegnung in der mystischen Erfahrung geschieht auf dem Weg 
der Meditation der Heiligen Schrift und der Christusbegegnung in den 
Sakramenten. 

Die Contemplatio als Spitze der geistlichen Stufenleiter 

In der monastischen Theologie des 12. Jahrhunderts findet sich bei meh- 
reren Autoren ein Bild, das einzelne Vollzüge des Lebens mit Gott als 
Stufen einer Leiter dartut. Eine der bekanntesten Darstellungen ist die 
Schrift Epistola de vita contemplativa des Kartäuserpriors Guigo II. 
(t 1188 oder 1193), teilweise auch unter dem Titel Scala claustralium 
überliefert16. 

Guigo zählt vier geistliche Stufen auf: lectio (Lesung der Schrift) - me- 
ditatio - oratio (Gebet) - contemplatio (womit im Mittelalter die mysti- 

13 L. Bouyer, Mystisch (s. Anm. 9) 67 f. '" Vgl. ebd. 68-73. 
15 Ebd. 71. '<• In: Sources Chretiennes 163, 81-123. 



Mystik 353 

sehe Erfahrung der Beschauung bezeichnet wurde). Die Verbindung die- 
ser vier Vollzüge versucht der Verfasser von den verschiedensten Ge- 
sichtspunkten aus zu erläutern: •Die Lesung sucht die Seligkeit des ewi- 
gen Lebens, die Meditation findet sie, das Gebet erfleht sie, die Kontem- 
plation verkostet sie. Die Lesung bietet dem Mund feste Speise dar, die 
Meditation verdaut und zerkleinert sie, das Gebet zieht daraus den 
Wohlgeschmack, die Kontemplation ist die Erfüllung selbst, die Freude 
bereitet und erfrischt."17 In einem anderen Durchblick legt Guigo dar, 
daß die Lesung das Fundament darbietet, die Meditation den verborge- 
nen Schatz ausgräbt und weiterführt zum Gebet; dieses wendet sich mit 
allen Kräften Gott zu und erbittet den begehrenswerten Schatz: die 
Freude der Kontemplation18. 

Was bedeutet diese geistliche Stufenleiter für das Verständnis christli- 
cher Mystik? Um zu ihr, der höchsten Stufe eines Aufstieges, zu gelan- 
gen, muß man einen Weg zurücklegen, auch wenn die mystische Erfah- 
rung nicht herbeigezwungen werden kann. Christliche Mystik ist un- 
trennbar verbunden mit dem meditierenden und betenden Umgang mit 
der Schrift. Wo diese Kommunikation mit dem Gott Israels, mit dem 
Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, einen hohen Grad der In- 
tensität und Vertrautheit erreicht, wo der Betende zur Ruhe kommt und 
darin - wenn auch nur für kurze Zeit - verweilen kann, da ereignet sich 
Kontemplation, da geschieht mystische Erfahrung im christlichen Ver- 
ständnis. 

Gnadenerfahrung - Geisterfahrung - Mystische Erfahrung 

Karl Rahner sieht einen engen Zusammenhang zwischen mystischer Er- 
fahrung und Gnadenerfahrung, Erfahrung des Geistes19. Sehr eindrucks- 
voll stellt er die vielfältige Weise der Erfahrung von Gnade, der Heimsu- 
chung durch den Heiligen Geist dar: 

•Haben wir schon einmal geschwiegen, obwohl wir uns verteidi- 
gen wollten, obwohl wir unrecht behandelt wurden? Haben wir 

17 Ebd. 84. 86. ,s Vgl. ebd. 106. 108. 
19 Folgende Texte von Karl Rahner behandeln diese Thematik: Über die Erfahrung der 
Gnade. In: Schriften zur Theologie. Bd. 3. Einsiedeln 1956, 105-109; Mystische Erfahrung 
und mystische Theologie. In: Schriften zur Theologie. Bd. 12. Zürich 1975, 428-438; Tran- 
szendenzerfahrung aus katholisch-dogmatischer Sicht. In: Schriften zur Theologie. Bd. 13. 
Zürich 1978, 207-225; Erfahrung des Heiligen Geistes. In: ebd. 226-251; Mystik - Weg des 
Glaubens zu Gott. In: Horizonte der Religiosität. Kleine Aufsätze. Hg. G. Sporschill. Wien 
1984, 11-24. Einen zusammenfassenden Überblick über diese Fragen bietet: K. P. Fischer, 
Gotteserfahrung. Mystagogie in der Theologie Karl Rahners und in der Theologie der Befrei- 
ung. Mainz 1986,51-58. 



Josef Weismayer 354 

schon einmal verziehen, obwohl wir keinen Lohn dafür erhielten 
und man das schweigende Verzeihen als selbstverständlich an- 
nahm? Haben wir schon einmal gehorcht, nicht weil wir mußten 
und sonst Unannehmlichkeiten gehabt hätten, sondern bloß wegen 
jenes geheimnisvollen Unfaßbaren, das wir Gott und seinen Wil- 
len nennen? Haben wir schon einmal geopfert, ohne Dank, Aner- 
kennung, selbst ohne das Gefühl einer inneren Befriedigung? Wa- 
ren wir schon einmal restlos einsam? Haben wir uns schon einmal 
für etwas entschieden, rein aus dem innersten Spruch unseres Ge- 
wissens heraus, dort, wo man es niemand mehr sagen, niemand 
mehr klar machen kann, wo man ganz einsam ist, und weiß, daß 
man eine Entscheidung fällt, die niemand einem abnimmt, die 
man für immer und ewig zu verantworten hat? Haben wir schon 
einmal versucht, Gott zu lieben, dort, wo keine Welle einer gefühl- 
vollen Begeisterung einen mehr trägt, wo man sich und seinen Le- 
bensdrang nicht mehr mit Gott verwechseln kann, dort, wo man 
meint zu sterben an solcher Liebe, wo sie erscheint wie der Tod 
und die absolute Verneinung, dort, wo man scheinbar ins Leere 
und gänzlich Unerhörte zu rufen scheint, dort, wo alles ungreifbar 
und scheinbar sinnlos zu werden scheint? Haben wir schon einmal 
eine Pflicht getan, wo man sie scheinbar nur tun kann mit dem ver- 
brennenden Gefühl, sich wirklich selbst zu verleugnen und auszu- 
streichen, wo man sie scheinbar nur tun kann, indem man eine ent- 
setzliche Dummheit tut, die einem niemand dankt? Waren wir ein- 
mal gut zu einem Menschen, von dem kein Echo der Dankbarkeit 
und des Verständnisses zurückkommt, und wir auch nicht durch 
das Gefühl belohnt werden, ,selbstlos', anständig usw. gewesen zu 
sein?"20 

Der •Hörer des Wortes" soll durch diese Fragen in sich selber einkehren 
und dabei wahrnehmen, daß er in diesen oder ähnlichen Situationen 
den Willen Gottes für sich gesucht und gefunden hat. Er hat darin die 
scheinbar unheimliche Bodenlosigkeit unserer Existenz erfahren und 
damit das Anheben des Kommens seiner Unendlichkeit, •die keine Stra- 
ßen mehr hat, die wie ein Nichts gekostet wird, weil sie die Unendlich- 
keit ist"21. 

Wer in dieser Weise Gnade und Wirksamkeit des Heiligen Geistes er- 
fahren hat, der mag unter Umständen gar nichts oder noch nichts von 
Gnade und Heiligem Geist, ja von Gott wissen; er kann aufgrund sol- 
20 K. Rahner, Erfahrung der Gnade(s. Anm. 19) 106f.; einen ähnlichen Text bietet: ders., 
Erfahrung des Heiliges Geistes (s. Anm. 19) 239-243. 
21 K. Rahner, Erfahrung der Gnade (s. Anm. 19) 108. 



Mystik 355 

eher Erfahrungen ein namenloser, ein •anonymer Christ" sein. In die- 
sem Sinn forderte Rahner, daß kirchliche Verkündigung heute eine 
•Mystagogie in die eigentliche religiöse Erfahrung" sein solle. Dies 
meint auch das berühmt gewordene Diktum Rahners: •Der Fromme 
von morgen wird ein ,Mystiker' sein, einer, der etwas ,erfahren' hat, 
oder er wird nicht mehr sein".22 

Mystische Erfahrung läßt den Bereich des Glaubens und die darin ge- 
gebene Erfahrung des Geistes Gottes nicht hinter sich. Echte Mystik ist 
vielmehr eine •Spielart" dieser Gnadenerfahrung, hat in ihr ihren Platz. 
Grundsätzlich erklärt Rahner: •Es scheint mir vielmehr Aufgabe der 
christlichen Theologie im ganzen und der christlichen Theologie der 
Mystik im besonderen zu sein, zu zeigen und verständlich zu machen, 
daß das eigentliche Grundphänomen mystischer Transzendenzerfah- 
rung auch schon, wenn auch unreflex, in der schlichten Tat des christli- 
chen Lebens in Glaube, Hoffnung und Liebe als innerster tragender 
Grund gegeben ist, daß solche (sagen wir einmal:) unreflektierte Tran- 
szendenz in das namenlose Geheimnis, Gott genannt, hinein aus Gnade 
schon in diesem Glauben, Hoffen und Lieben gegeben ist".23 Und in ei- 
nem Aufsatz aus dem Jahre 1978 unterstreicht er nochmals eindrucks- 
voll seine bisherige These: •Die Mystiker sind nicht eine Stufe höher als 
die Glaubenden, sondern Mystik in ihrem eigentlichen theologischen 
Kern ist inneres, wesentliches Moment des Glaubens, nicht umge- 
kehrt".24 Daraus wird dann der Schluß gezogen: •Wenn man diese 
Dinge überlegt, müßte man sagen: die Initiation in das Christentum ist 
im Grunde genommen Initiation in die Mystik, biblisch gesprochen - 
Galaterbrief z. B. - in die Erfahrung des Pneumas Gottes. Mystik ist 
keine Sonderveranstaltung".25 

Wege zum Verständnis von Mystik 

Die drei Zugänge, die aus einer großen Zahl von möglichen Wegen aus- 
gewählt und näher betrachtet wurden, haben Koordinaten freigelegt, in 
denen die mystische Erfahrung im christlichen Bereich ihren Ort hat: 
- Mystik meint Erfahrung jener Christuswirklichkeit, die im Wort der 
Schrift und in der Feier der Sakramente uns gegenübertritt. Mystische 
Erfahrung ist wesentlich Christuserfahrung in einem kirchlichen Kon- 
text. 

22 K.. Rahner, Schriften zur Theologie. Bd. 7, Einsiedeln 1966, 22. 
23 K. Rahner, Transzendenzerfahrung (s. Anm. 19) 210 f. 
24 K. Rahner, Mystik - Weg des Glaubens zu Gott (s. Anm. 19) 24. 
25 Ebd. 



Josef Weismayer 356 

- Mystik ist eine Erfahrung auf dem Weg des Betens. Die Gottesbegeg- 
nung, die mühsam in Lesung, Meditation und Gebet gesucht wird, wird 
in der Kontemplation •einfach" und •beseligend" erfahren. 
- Mystik ist Erfahrung des Glaubens und der Gnade, Erfahrung des 
Heiligen Geistes. Sie ist in der christlichen Berufung grundgelegt, sie ist 
keine •Sonderveranstaltung". 

Mystik als Begegnung mit dem Mysterium des sich offenbarenden 
Gottes 

Durch die verschiedenen Zugänge zum Phänomen der christlichen My- 
stik ist das Umfeld, ihr Ort in den Blick gekommen. Wie läßt sich, von 
der Mitte der Gottesoffenbarung in Jesus Christus ausgehend, die mysti- 
sche Erfahrung umschreiben und ihr Ort im Christsein skizzieren26? 

Mystik als Erfahrung des sich offenbarenden Mysteriums 

Henri de Lubac hat in seinem Entwurf einer Theologie der Mystik27 auf 
den Zusammenhang zwischen Mystik und Mysterium verwiesen: Myste- 
rion meint in den neutestamentlichen, im besonderen paulinischen Tex- 
ten den göttlichen Heilsplan, der von Ewigkeit verborgen, in den letzten 
Zeiten - in Christus - aber geoffenbart wurde (vgl. Eph 3,4f). Mystik 
bedeutet in diesem Kontext: immer tieferes Eindringen des an Christus 
Glaubenden in die unauslotbaren Tiefen des offenbaren Mysteriums. 
Diese Begegnung mit dem Sich-Offenbaren der Liebe Gottes wird nicht 
durch menschliches Bemühen erreicht, sondern kann nur geschenkhaft 
in Empfang genommen werden. 

Israel hat im Lauf seiner Geschichte immer von neuem Gottes Wir- 
ken, Gottes Wort erfahren. Für das christliche Verständnis ist die letzte, 
nicht mehr überholbare Offenbarung des unbegreiflichen Gottes in Je- 
sus Christus erfolgt. •Niemand hat Gott je gesehen. Der einzige, der 
Gott ist und am Herzen des Vaters ruht, er hat Kunde gebracht." (Joh 
1,18) In Jesus Christus ist Gott •begreifbar", •berührbar" geworden. Er 
ist der Weg, er ist die Tür, er ist das Bild des unsichtbaren Gottes (vgl. 
Kol 1,15), in dem wir den Unbegreifbaren wahrnehmen können. 

26 Vgl. zum Folgenden: H. U. von Balthasar, Christliche •Mystik" heute. In: Der Weg zum 
Quell. Teresa von Avila 1582-1982. Hg. J. Kotschner. Düsseldorf 1982, 7-51. 

27 Vgl. H. de Lubac, Preface. In: La Mystique et les Mystiques. Hg. A. Ravier. Paris 1965, 
7-39 (dt. Übers.: Christliche Mystik in Begegnung mit den Weltreligionen. In: Das Myste- 
rium und die Mystik [s. Anm. 9] 77-110). 



Mystik 357 

Daraus zieht Hans Urs von Balthasar für die christliche Mystik zwei 
entscheidende Folgerungen: ihre Wortgestalt und ihren Fleischcharak- 
ter. Das Wort, der Logos ist Fleisch geworden (vgl. Joh 1,14). Daher ist 
das Wort wesentliches Element christlicher mystischer Erfahrung. •Und 
ebensowenig wie der Wortcharakter kann der Fleischcharakter des Got- 
teswortes in irgendeinem Stadium der Erfahrung des Göttlichen über- 
stiegen werden. Nicht nur gibt es keinen Zugang zum Vater außer im 
Sohn, und der Geist Gottes legt uns die Liebe des Vaters nur im Sohn 
aus, es gibt auch keinen anderen Zugang zum auferstandenen Sohn als 
die bleibenden Worte und Mysterien des Erdenwandels Jesu von Naza- 
reth, der auferstehend seine Wundmale vorweist als Beglaubigung seiner 
Identität mit dem Gekreuzigten."28 

Christliche Mystik als Erfahrung des antwortenden Glaubens 

Mystische Erfahrung kann als Entfaltung des christlichen Glaubensvoll- 
zugs gesehen werden, wobei Glaube als die umfassende Antwort auf 
den sich offenbarenden Gott verstanden wird, als das Ja, das der 
Mensch mit seinem ganzen Menschsein, mit allen Kräften und in allen 
Dimensionen seines Lebens zu sprechen und zu leben sich bemüht29. 
- Glaube ist Geschenk Gottes, der mit seinem Sich-Offenbaren auch die 
Befähigung zur Antwort gibt. Gottes Initiative steht am Beginn, der 
Mensch läßt sich davon ergreifen. Damit ist ein Element mystischer Er- 
fahrung schon angedeutet: Sie ist Geschenk, Gabe, sie wird •passiv" er- 
fahren, was aber nicht mit Untätigkeit verwechselt werden darf. Das 
Sich-Ergreifen-Lassen kann sehr aktive Züge haben. 
- Der sich offenbarende Gott schenkt zugleich ein Verstehen. Glaube 
meint ein Ja zum sich schenkenden Gott, der sich selbst •evident" 
macht. Die Kontemplation erfährt die Unbegreiflichkeit Gottes, die un- 
verzichtbar zum Geschehen des Glaubens gehört; bisweilen kann das 
Erfahren des Dunkels, der Nacht sehr bestimmend sein. Zugleich wird 
aber der mystischen Vereinigung ein neues Offenbarwerden Gottes ge- 
schenkt, es geht ein neues Licht auf, ein überhelles Licht, das die Mög- 
lichkeit des Begreifens übersteigt. 
- Glaube als Ja des Menschen zum sich erschließenden Gott ist eng- 
stens mit Liebe verbunden, Glaube ist Hingabe. Die mystische Erfah- 
rung intensiviert diese Liebesbeziehung. 

28 H. U. von Balthasar (s. Anm. 26) 18 f. 
29 Vgl. auch den Ansatz bei P. Agaesse, M. Sales, La vie mystique chretienne. In: Diet Spir 
10, 1939-1984. 



Josef Weismayer 35g 

In diese Richtung haben schon die Überlegungen K. Rahners gewie- 
sen, der die mystische Erfahrung innerhalb der Glaubenserfahrung an- 
gesiedelt hat. Auch H. U. von Balthasar denkt in diese Richtung: Mystik 
im christlichen Verständnis ist für ihn nichts anderes •als die im lebendi- 
gen (somit gelebten) Glauben gegebene Antwort des Christen auf das 
von Gott her kommende und ihn in sich schließende Mysterium ... Da 
der Begriff ,Mystik' kirchlich nirgends festgelegt ist, steht nichts im 
Wege, eine solche allen strebenden Christen zugängliche Glaubenser- 
fahrung bereits als ,mystisch' zu bezeichnen."30 

Kennzeichen christlicher Mystik 

Als Erfahrung der Gottesoffenbarung in Jesus Christus ist christliche 
Mystik wesentlich von der Wort- und Fleischesgestalt geprägt, wie H. U. 
von Balthasar dies ausdrückt. 

Diese Gleichförmigkeit mit Christus bedingt, daß Umkehr und Neu- 
orientierung des Lebens wesentlich zur mystischen Erfahrung des Chri- 
sten gehören wie auch das Moment der Sendung: Die Erfahrung darf 
nicht um ihrer selbst willen gesucht werden, die Gemeinschaft mit Chri- 
stus mündet in einem Sich-in-Dienst-Nehmen-Lassen durch das Evan- 
gelium. 

Das entscheidende Kriterium christlichen Lebens ist nicht eine be- 
stimmte Intensität religiöser Erfahrung, sondern die Verwirklichung des 
großen, alles umfassenden Gebotes der Liebe zu Gott und den Men- 
schen. 

Statt eines Schlußwortes ein Wort aus einer Predigt von Johannes 
Tauler: •Glaubt nicht, daß ich in eigenem Erleben bis dahin gelangt sei. 
Gewiß sollte kein Lehrer von Dingen sprechen, die er nicht selbst erlebt 
hat. Doch zur Not genügt, daß er liebe und das im Sinne habe, wovon er 
spricht, und ihm kein Hindernis bereite."31 

30 H. U. von Balthasar (s. Anm. 26) 15. 
31 Johannes Tauler, Predigten. Bd. 2. Einsiedeln 1979, 313 (Predigt Nr. 41). 




