
In Beziehung leben 
Anmerkungen zu Mechthild von Magdeburg 

Michael Egerding, Reutlingen* 

Gott lieben als Problem 

In unserer von Einsamkeit und Isolation geprägten Welt hat sich die 
Frage nach unserer Beziehung zu Gott radikal verschärft; denn wie soll 
es uns möglich sein, in einem bestimmten Verhältnis zu Gott zu leben, 
wenn uns schon die Beziehungen im mitmenschlichen Bereich Kummer, 
Sorgen, Aggressionen und viel Leid bereiten? Die Gestaltung einer Be- 
ziehung zu Gott scheint überdies viel schwieriger zu sein als das zwi- 
schenmenschliche Leben. Entspricht nicht unserer Beziehungsarmut 
Gott gegenüber die Armut Gottes, der sich nicht so erfahrbar macht, wie 
Menschen es können: als Gestalt mit Gesicht, Händen und Füßen, sicht- 
bar, hörbar, fühlbar? Und haben wir bei aller Not, unsere tagtägliche 
Reizüberflutung in geordnete Bahnen der Beziehung zu lenken, über- 
haupt noch ein Gespür für die Wirklichkeit Gottes behalten? Ist es ange- 
sichts dieser Schwierigkeit, Gott zu erkennen, nicht verständlich, daß 
man sich lieber an sich selbst und seiner vertrauten Alltagswelt orien- 
tiert? 

Mechthild von Magdeburg hat diese Situation zum Ausgangspunkt ei- 
nes Dialogs zwischen der Seele, der Personmitte des Menschen, und der 
Liebe gemacht, die versucht, die Seele auf Gott hin auszurichten. Anti- 
thetisch stehen sich zunächst die Seele und die als Person vorgestellte 
Liebe gegenüber. Die Seele lebt nach ihrem eigenen Willen (11,23)', 
sorgt sich nur um ihre körperliche Existenz und bezieht sich ausschließ- 
lich auf die kreatürliche, vom endlichen Leib bestimmte Welt. Demge- 
genüber fordert die Minne von der Seele, Gott zu lieben. Für eine Ände- 
rung ihrer Einstellung nennt die Seele zwei Hindernisse: 

1. Sie kann nur den lieben, den sie erkennt; 2. Wüßte sie, wo Gott 
wäre, würde sie sich bekehren. Damit ist die Frage nach dem Ort Gottes 
gestellt, desen Kenntnis für die Seele ein anderes Verhältnis zu Gott be- 

* Der Aufsatz geht auf einen Vortrag des Verf. im Edith-Stein-Karmel Tübingen und in 
der Kommunität Venio OSB, München, zurück. Die Vortragsform wurde beibehalten. 
1 Die Stellenangaben im Text beziehen sich auf folgende Ausgabe: G. Morel, Offenbarun- 
gen der Schwester Mechthild von Magedeburg oder Das fließende Licht der Gottheit. Darm- 
stadt 21963. 



Michael Egerding 360 

deutet (vgl. 11,23). Schließlich kommt es im Verlauf des Gesprächs zu ei- 
ner Änderung der anfangs von der Seele vertretenen Position: Die Got- 
teserkenntnis bewirkt keine andere Beziehung zu Gott, sondern kommt 
umgekehrt als solche allein durch eine veränderte, ein neues Sehen er- 
öffnende Einstellung des Menschen zu Gott und Welt zustande. Diese 
Einstellung zur Wirklichkeit ist ablesbar an dem, was den Menschen be- 
schäftigt: Entweder befaßt er sich im Bereich der sinnlichen Erfahrung 
ausschließlich mit irdischen Dingen, oder er bezieht sich auf die Wirk- 
lichkeit, die die auf Raum und Zeit gerichteten Sinne nicht mehr erfas- 
sen können. Ziel dabei ist, daß der Mensch von allen Dingen läßt und 
ausschließlich Gott liebt. Doch darin, daß wir Menschen zunehmend 
unsere Liebesfähigkeit verlieren, scheint gerade das Problem zu beste- 
hen. Wie es zwar richtig ist, daß Liebe an die Wahrnehmung des Gelieb- 
ten gebunden ist, und es auch zweitens stimmt, daß Sehen wiederum 
durch eine bestimmte Einstellung, ein bestimmtes Verhältnis zur begeg- 
nenden Wirklichkeit beeinflußt wird, ist damit aber überhaupt noch 
nicht geklärt, wie aus diesem Sehen Liebe wird und ob die Liebe zu Gott 
an dessen dauernde Wahrnehmung gebunden ist. Letztlich geht es also in 
bezug auf jede Beziehung, insbesondere aber in bezug auf die Beziehung 
Gott - Mensch, um die Frage, wie sich Liebe und Erfahrung zueinander 
verhalten. Mechthilds Antwort lautet: 

Liebe ohne Erkenntnis 
ist für die weise Seele 
eine Finsternis. 
Erkenntnis ohne Genuß 
ist für sie eine Höllenpein. 
Genuß ohne Tod kann sie 
nie genug beklagen. (1,21) 

Dies heißt: Man muß schon wissen und kennen, wen man liebt. Sonst 
vollzieht sich diese Liebe ohne Ziel, orientierungslos in Finsternis und 
Unwissenheit. Umgekehrt kann das Wissen um den Geliebten die Lie- 
besbeziehung nicht ausfüllen, da das fehlt, was Mechthild mit der 
Freude und Vergnügen bereitenden Aufnahme von Speisen vergleicht: 
der intensiv genießende Umgang mit dem Geliebten, der letztlich zur 
völligen Aufgabe, ja sogar zum Tod des Ich führen muß. Die Erfahrun- 
gen, die der Mensch dabei macht, umschreibt Mechthild in immer 
neuen Bildern: 

Wir haben das Raunen wohl vernommen, 
der Fürst will zu Euch kommen 
in dem Tau und in dem schönen Vogelsang. 
Eia Frau, so säumt nicht lang. (1,44) 



Mechthild von Magdeburg 361 

In ähnlicher Weise gibt Mechthild auch Einblick in die Annäherung von 
Gott und Seele, indem sie zunächst die Seele in einen Dialog mit Gott 
eintreten läßt, der im Augenblick der Vereinigung verstummt. Anstelle 
der Seele übernimmt Mechthild selbst in Distanz zum Geschehen die 
Sprecherrolle, wobei sie die Einigungserfahrung von Seele und Gott 
nicht ihrer Intimität beraubt und deren selige Stille (1,45) beachtet. 
Mechthilds Ausführungen kommentieren lediglich ganz allgemein die 
Dauer der Einigung: 

Herr, nun bin ich eine nackte Seele, 
und du in dir selber ein wohlgezierter Gott. 
Die Gemeinschaft von uns zweien 
ist das ewige Leben ohne Tod. 
So geschieht da eine selige Stille 
nach dem Willen von ihnen beiden. 
Er gibt sich ihr und sie gibt sich ihm. 
Was ihr nun geschieht, das weiß sie 
und das tröstet mich. 
Nur mag dies nicht lange bestehen. 
Wo zwei Geliebte heimlich zusammenkommen, 
müssen sie oft ungeschieden voneinander gehen. 
Lieber Gottesfreund, diesen Weg der Minne habe 
ich dir beschrieben; Gott müßte ihn an dein 
Herz geben. Amen. (1,44) 

Auffällig und für manche sicherlich anstößig ist, daß Mechthild - wie 
die Beispiele zeigen - die Gotteserfahrung mit Hilfe erotischer Sprache 
aufweist. Sie geht dabei davon aus, daß die Begegnung von Gott und 
Seele Ähnlichkeiten zu menschlichen Erfahrungen der Liebe zeigt. Auch 
wenn sich die Liebe des Menschen zu Gott von der irdischen, leibgebun- 
denen sinnlichen Liebe unterscheidet, haben beide Arten der Liebe doch 
an der gleichen Erfahrung teil: Die intensive Begegnung zwischen den 
beiden Partnern ist ausschließlich, verändert den Standort des Men- 
schen in all seinen Bezügen, hilft, die Wirklichkeit zu entdecken und 
vernehmend zu erfahren derart, daß nichts anderes daneben, darüber 
oder darunter Platz hat. Andererseits macht Mechthild deutlich, indem 
sie nicht müde wird, immer neue Bilder von dieser Liebesbeziehung zu 
entwerfen, wie wenig eine völlige Gleichheit zwischen beiden Erfahrun- 
gen angenommen werden kann. Weiterhin beabsichtigt Mechthild mit 
dieser Bilderfülle, auf die erfüllende, Freude bringende Schönheit der 
Gottesbeziehung aufmerksam zu machen. So spricht z. B. Jesus Christus 
als Geliebter zu seiner Braut, der Seele: •Ich warte auf dich im Baum- 
garten der Minne und breche dir die Blumen der süßen Einung und be- 



Michael Egerding 362 

reite dir da ein Bett aus dem blühenden Gras der heiligen Erkenntnis ..." 
(11,25) Auch kann Mechthild Gott durch assoziative Aneinanderreihung 
verschiedenster Bilder, die der belebten oder unbelebten Natur entnom- 
men sind, facettenreich vorstellen; dabei wird der Leser auf den Weg ge- 
bracht, den von Mechthild eingeschlagenen Gang durch die Welt der - 
positive Gefühle auslösenden - Naturerfahrung in der eigenen Vorstel- 
lung fortzusetzen: 

Oh du schöne Rose in dem Dorn! 
Oh du fliegende Biene in dem Honig! 
Oh du reine Taube an deinem Sein! 
Oh du schöne Sonne an deinem Schein! 
Oh du voller Mond an deinem Stehen! 
Ich mag mich nicht von dir kehren. (1,18) 

Die geistige Wahrnehmung der Schönheit der Liebe von Braut und 
himmlischem Bräutigam, die mit Hilfe einer Gartenlandschaft (vgl. 1,43) 
vor Augen geführt wird, oder die anhand von Bildern aus der Natur 
(vgl. 1,18) der Vorstellung vermittelte Schönheit Gottes soll bewirken, 
daß der Leser durch die in ergänzenden, einfallsreichen Bildern vorge- 
nommene Darstellung der göttlichen Wirklichkeit neue Inhalte be- 
kommt, mit denen er sich beschäftigen kann, ohne bei einem bestimm- 
ten Aspekt stehenzubleiben; denn die Metaphorik parallelisiert zwar die 
Naturerfahrung mit der Gotteserfahrung, indem sie sagt: Mit Gott ist es 
wie ... Zugleich aber behauptet sie - was vor allem an den Stellen deut- 
lich wird, an denen Mechthild Bilder aus den verschiedensten Bereichen 
der Wirklichkeit aneinanderreiht -, daß die in Bildern gefaßten Aussa- 
gen über die göttliche Wirklichkeit zutreffen, nicht zutreffen und doch 
zutreffen sollen2. Durch den Durchgang durch die vertraute Erfahrung 
erscheint diese in einem neuen Licht; denn indem die Worte noch etwas 
anderes als irdische Wirklichkeit bezeichnen, führen sie den Leser von 
der Alltagserfahrung weg und stiften einen neuen Sinnbezug. Außerdem 
muß der Leser lernen, daß man sich - was auch für die menschliche Be- 
ziehung gilt - kein Bild von Gott machen darf, ohne es zugleich wie- 
derum zu verneinen durch Hinzufügung eines völlig anderen Bildes 
oder durch die Erkenntnis, daß die bildliche Aussage eben nur ein Bild 
ist. 

Das Licht der Gottheit 

Da die in diesem Buch mit vielen Bildern ausgesagte göttliche Wirklich- 
keit dem Leser eine Perspektive vermittelt, die das Dunkel seiner ir- 

2 Vgl. G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol. Göttingen 1982, 22. 



Mechthild von Magdeburg 363 

dischen Existenz zu erhellen vermag, ihn von der Fixierung auf die krea- 
türliche Welt befreit und auf Gott hin umorientiert, kann Mechthild es 
mit Recht als Fließendes Licht der Gottheit (I, Einl.) betiteln. Denn da- 
durch, daß Mechthild in ihrem Buch im Hinblick auf die göttliche Wirk- 
lichkeit, deren Sein und Handeln in Beziehung zum Menschen den In- 
halt des Buches ausmacht, sowohl an die Alltagserfahrung anknüpft, als 
auch ihr widerspricht, wird die Welt des Menschen zum Gleichnis für 
Gottes Wirklichkeit. Dabei zeigt die Ähnlichkeit zu aller Erfahrung, daß 
Gott mit dieser Erfahrung etwas zu tun haben muß; die Nichtabschließ- 
barkeit in der Beschreibung der göttlichen Wirklichkeit mit Hilfe der 
kreatürlichen Erfahrung macht andererseits evident, daß Gott sowohl 
konkreter als alles Konkrete als auch - in der Zusammenschau der ver- 
schiedenen, sich gegenseitig ablösenden Bilder - allgemeiner als alles 
Einzelne sein muß. 

Damit der Inhalt wirklich beim Leser ankommt und verstanden wird, 
empfiehlt Mechthild gleich zu Beginn, daß man das Buch neunmal lesen 
solle; d.h. obwohl das, was sie von der Erfahrung des Göttlichen sagen 
kann, •nur soviel enthält, als eine Biene Honig an ihren Füßen aus ei- 
nem vollen Stock tragen kann" (III, 1), ist über das intensive Lesen eine 
geistige Teilnahme, ein verstehendes Sich-Hineinversetzen in die Bezie- 
hung zwischen Gott und Seele möglich, die Mechthild in ihrer bildrei- 
chen Sprache vor Augen führt. Durch diese Beschäftigung kann sich 
dann - wie Mechthild schreibt - beim Menschen folgendes einstellen: 
•Weil ich keinen irdischen Schatz habe, besitze ich kein irdisches Herz. 
Weil du, Herr, mein Schatz bist, so bist du auch mein Herz und allein 
mein Gut..." (IV,7) 

Es mag sein, daß sich der anhand der Metapher •Licht der Gottheit" 
in den bisherigen Ausführungen aufgewiesene Eintritt in die Liebesbe- 
ziehung zu Gott in der beschriebenen Weise vollzieht. Ganz ohne Mit- 
wirkung Gottes kommt diese Neuorientierung jedoch nicht zustande. 
Mechthild führt aus: Wenn ein Funke der göttlichen Minne zur Seele 
kommt, fängt diese an, Gott so zu lieben, wie ein Feuer zu brennen be- 
ginnt. Doch das Veto des menschlichen Verstandes und der menschli- 
chen Sinne verhindern oft ein weiteres Ausbreiten dieser Energie und 
damit die Umwandlung des irdischen Menschen in einen himmlischen. 
In diesem Zusammenhang zitiert Mechthild aus ihrer eigenen Klosterer- 
fahrung einen Einwand, der die liebevolle Orientierung auf Gott hin be- 
hindert: •Nein, ich kann sehr nützlich sein in äußeren Dingen." Und sie 
fügt kommentierend mit nicht zu verkennender Ironie hinzu: •So spre- 
chen nämlich Klosterleute, wenn sie am allerweisesten sind." (VI, 13) In 
Gegensatz zur Position der Klosterleute steht, was Mechthild als Ant- 



Michael Egerding 354 

wort Jesus entgegnen läßt: •Meine Menschheit tat die Arbeit... Was 
kann der Mensch denn aus sich selber tun? Nichts anderes als die 
Sünde!" (VI, 13) So bleibe dem Menschen nichts anderes übrig, als der 
göttlichen Gabe in sich Zeit und Raum zu geben (vgl. ebd.). Damit ist 
Mechthild aber auf die Notwendigkeit eines gottentsprechenden Han- 
delns auf seiten des Menschen gestoßen, der sich für Gott öffnen muß, 
wenn er ihn lieben will. Dies wird dadurch erreicht, daß er seine ge- 
wohnten Beziehungen verändert, seine Leibgebundenheit relativiert und 
den Einfluß der Welt eindämmt. Dabei kann so vorgegangen werden, 
wie Mechthild in einem Gedicht schreibt: 

Der Mensch, der die Welt besiegt 
und seinem Leib allen unnützen Willen nimmt 
und den Teufel überwindet, 
das ist die Seele, die Gott liebt. 
Gibt ihr die Welt einen Stoß, 
leidet sie davon nur kleine Not. 
Versetzt ihr das Fleisch einen Rüffel, 
wird der Geist davon nicht krank. 
Wirft ihr der Teufel einen Blick, 
achtet dies die Seele aber nicht; 
sie liebt und sie liebt 
und sie kann anderes nicht beginnen. (1,10) 

Daraus ergeben sich nach Mechthilds Auffassung auch Konsequenzen 
für die Beziehung, die der geistliche Mensch zu seinen Verwandten hat. 
Wenn er seine Verwandten und liebsten Freunde ganz diesseits orien- 
tiert vor sich sieht, darf er nicht denken: •Das hättest du auch gut haben 
können!" (VII,27) Denn dann wird ihm von diesem Gedanken •sein 
Herz so finster und seine Stimme so unwillig für Gott und sein Gemüt 
für das heilige Gebet so träge und seine Seele so ganz abgezogen von 
Gott, daß er seinen weltlichen Verwandten dann innerlich ähnlicher 
wird als einem geistlichen Menschen. Will er ausschließlich mit Gott 
sein, dann muß es an ein Streiten gehn..." (VII,27) 

Der Prozeß der Umorientierung des Menschen 

Wie aber kann man verhindern, daß einen Gedanken beherrschen, die 
Gier und Lust am Diesseits beinhalten? Mechthild stellt dazu mehrere 
Bewältigungsformen vor: 

Einmal fordert sie, daß man mit den •Waffen der Seele" wie Seufzen, 
Weinen, Fasten und immerwährender Anbetung (IV, 2) der Einfluß- 



Mechthild von Magdeburg 365 

nähme des Leibes entgegentritt. Eine andere Möglichkeit, daß man von 
den irdischen Dingen nicht zur Gier verleitet wird, besteht darin, zwi- 
schen der Seele und allen irdischen Dingen ständig zwei Hüter aufzu- 
stellen: zum einen die Unterscheidungsgabe, die das Genießen aller 
Dinge nach dem Willen Gottes auf das Lebensnotwendige beschränkt, 
so daß der Mensch •allen irdischen Dingen gegenüber ein so fremdes 
Herz" hat, daß er •ganz leicht und seine Seele völlig frei und seine Sinne 
völlig unbekümmert werden, wenn er ein irdisches Ding verliert" (VI, 4). 
Der zweite Hüter ist die Furcht, die verhindert, daß man unter völligem 
Absehen von allen Konsequenzen den irdischen Dingen •zulacht" 
(ebd.). Ein weiteres Modell zur Umorientierung legt Mechthild mit Hilfe 
der Wüstenvorstellung ihren Lesern nahe: Der Mensch muß in sich die 
Wüste herstellen, damit Gott in sein Leben eintreten kann. Wesentlich 
für die Errichtung der inneren Wüste ist die völlige Umorientierung vom 
Sichtbaren zum Unsichtbaren, vom Denkbaren zum Undenkbaren hin. 
Beabsichtigt ist, daß der Mensch alle gewohnten Bindungen hinter sich 
läßt und schließlich ganz alleine dasteht, um Gott ausschließlich lieben 
zu können (vgl. 1,35). Wenn man diesen mit Wüste bildlich beschriebe- 
nen Zustand prozeßhaft lebt, kann man von einem Weg zur Vollkom- 
menheit sprechen; dieser Weg nimmt einen bestimmten Verlauf: 

Erstens, daß der Mensch sich selber fügt unter Gott 
ohne alle Überlegenheit... 
im Verzicht auf alle Dinge ... 
Das zweite hält den Menschen auf dem Weg, 
daß ihm alle Dinge willkommen sind, 
nur die Sünde ausgenommen. 
Das dritte macht den Menschen vollkommen auf dem Weg, 
daß er alle Dinge in gleicher Weise Gott zu Ehren tut... (1,27) 

Dieses Interesse an Gott kann sich auch dadurch auf die Lebensgestal- 
tung auswirken, daß der Mensch •stets tagsüber oder während der 
Nacht Gott eine freie Stunde" widmet, in der er •ohne Hindernisse in- 
nig beten" kann (VI, 1). Das Beten beginnt damit, daß man seine ganzen 
Sünden, seine eigene Schlechtigkeit und sein selbst verschuldetes Leid 
in bewußte Verbindung mit sich selbst bringt - Mechthild redet davon: 
sie wie ein Kleid anlegt - und in diesem Zustand sich selbst erkennt 
(vgl. ebd.). Wenn man dann schuld bewußt vor Jesus Christus hintritt 
•mit großem Verlangen, schuldbewußter Scham, mit fließender Liebe 
und in demütiger Furcht" (ebd.), verliert die Seele ihre ganze Schuld 
und beginnt, Gott zu erkennen und zu lieben. 



Michael Egerding 355 

Eine andere Möglichkeit, die Abhängigkeit vom Diesseits und vom 
Eigenwillen aufzuheben, besteht darin, daß wir uns durch unser Verhal- 
ten wie ein Vogel auf Gott zubewegen. Mechthild führt aus: 

Wenn der Vogel sich lange auf der Erde aufhält, verdirbt er seine 
Flügel, und die Federn werden schwer. Er reckt sich empor, wiegt 
seine Federn und strebt so lange zur Höhe hinauf, bis er die Luft 
ergreift und den Flug nimmt. Je länger er fliegt, um so seliger 
schwebt er, kaum daß er noch die Erde berührt, um sich zu laben. 
Denn so sehr haben ihm die Flügel der Minne die irdische Lust ge- 
nommen. In derselben Weise sollen wir uns vorbereiten, um in die 
Höhe zu kommen. Wir sollen die Federn unseres Verlangens im- 
mer zu Gott aufschlagen. Wir sollen in Tugenden und guten Wer- 
ken in der Minne aufsteigen. Wenn wir hiervon nicht ablassen, 
werden wir Gott gewahr. (VII, 61) 

Doch entstammt diese Kraft, die dem Menschen hilft, über sich selbst in 
allen Dingen hinauszufliegen auf Gott zu, nicht allein menschlichem 
Vermögen. Der Mensch kann nach Mechthilds Auffassung aber auch 
nicht sagen: •Wollte Gott es mir geben, ich täte es gern." Denn •die Tu- 
genden sind zur Hälfte Gaben von Gott und zur Hälfte unsere eigene 
Tüchtigkeit" (VI, 30). Auch führt die Liebe zu Gott allein oder die Kon- 
templation nicht zur Befreiung von diesseitiger Verhaftung. Mechthild 
fragt: •Was nützen erhabene Worte ohne barmherzige Werke? Was 
nützt Liebe zu Gott und Wut gegen gute Menschen?" (VI,30) Nur wenn 
die Seele es Gott gleich tut, ist der Mensch in der Lage, Einblick in die 
ewige Gottheit zu gewinnen (vgl. VI, 31). Dies heißt aber auch, daß der 
Mensch nicht meinen darf, mit bestimmten Methoden der Anstrengung 
allein von sich aus zu Gott zu gelangen. Diese pharisäische Einstellung 
entlarvt Mechthild sofort als Aktion des Eigenwillens: 

Darum betrügen sie sich selber, die mit ungeheurer menschlicher 
Anstrengung meinen, die Höhe zu ersteigen, und dabei doch in ih- 
rem Herzen lieblos sind, weil sie die heilige Tugend der Demut 
nicht haben, die die Seele in Gott hineinführt. Vielmehr nistet sich 
bei ihnen gerne falsche Heiligkeit ein, da der eigene Wille die Füh- 
rung des Herzens hat. (II, 1) 

Dementsprechend muß der Mensch in seiner Beziehung zu Gott auch 
lernen, daß man Gott nicht als Eigentum besitzen kann. Vielmehr hat 
sich die Gottesliebe in Nähe und Distanz zu Gott zu vollziehen: •Wenn 
das Spiel am allerschönsten ist, muß man es lassen." (1,2) Am ehesten 
vermag die Haltung der Demut den Konsequenzen zu entsprechen, die 
sich aus der Gottesliebe für den Menschen ergeben. Denn in der Demut 
wendet sich der Mensch völlig von allen Dingen ab, um allein •für Gott 



MechthiId von Magdeburg 367 

viel Lob und Preis" zu erringen (V, 4). Die Demut bestimmt die Einstel- 
lung zum äußeren Verhalten, zu Kleidung, zu Sitten der Gesellschaft, so- 
wie den rechten Gebrauch der Dinge, die Hochschätzung der anderen 
und Geringschätzung der eigenen Person gegenüber allem anderen 
(vgl. ebd.). Gerade deshalb will die Seele auch nichts für sich von der in- 
tensiven Erfahrung Gottes haben; sie lehnt jeden Besitz Gottes ab und 
ist bereit, im Verzicht auf jeden eigenen Nutzen und jede schöne Erfah- 
rung Gott zu Ehren die erfüllende Erfahrung Gottes aufzugeben: •Mein 
lieber Herr, erhöhe mich nicht zu sehr! Es ist mir viel zu gut... im ... 
niedrigsten Teil, dort will ich Dir zu Ehren immer mit Freuden blei- 
ben."(IV, 12) Die Seele, die, bildlich vorgestellt, sich bei Gott in der 
Höhe aufhielt, steigt infolgedessen ab, bis sie Gottes Vertraulichkeit völ- 
lig vergessen hat (vgl.ebd.); Unglaube überkommt sie und macht sie ori- 
entierungslos (vgl.ebd.), die Entfremdung von Gott bestimmt die Seele; 
Leiden suchen sie heim. Schließlich muß sie erkennen: 

Eia, selige Gottesfremde, 
Wie liebreich bin ich mit dir gebunden! 
Du festigst meinen Willen in der Pein 
und läßt mir das schwere lange Warten in meinem 
armen Leibe lieb sein. 
Und wie immer ich mich näher zu dir geselle, 
Gott ist stets größer und wunderbarer auf mich gefallen. 
O Herr, in der Tiefe der reinen Demut kann 
ich dir nicht entsinken, 
o weh, doch im Hochmut kann ich dir leicht entgleiten. 
Aber je tiefer ich sinke 
desto süßer ich trinke. (IV, 12) 

Auch in der größten Entfernung von Gott ist Gott also nahe. Begründet 
ist dies in Gottes Liebe, die von menschlicher Liebe unterschieden ist: 
•Daß ich dich oftmals liebe, das hab ich von Natur, weil ich die Liebe 
selber bin ... Daß ich dich lange liebe, kommt von meiner Ewigkeit, weil 
ich ohne Ende bin." (1,24) 

Wie kann der Mensch aber den Weg von den Werten der Gesellschaft 
zur Haltung der Demut gehen lernen? Wie löst er sich von seinem Ei- 
genwillen und Geltungsstreben? Und wie kann es ihm gelingen, daß er 
im Alltag seinen Gottesbezug nicht verliert? Mechthilds Antwort lautet: 
Er muß lernen, ein Christus zu sein (vgl. VI, 4). Die Meditation von 
Christi Schicksal • Mechthild spricht davon, daß man dieses Schicksal 
in sein Herz eingehen lassen soll (vgl. VII, 27) • hilft ihm, dem Trug der 
Welt zu entgehen: 



Michael Egerding 353 

Willst du nun aufrichtig wiederkommen, 
dann sieh an deinen Bräutigam, 
den Herrn aller Welt, 
wie herrlich er gekleidet stand, 
im kostbaren blutroten Gewand! 
Von schwarzer Farbe, 
mit Geißeln zerschunden, 
an eine Säule gebunden. 
So empfing er dir zuliebe 
viele brennende Wunden. 
Dies laß in dein Herz eingehen, 
dann kannst du dem Trug der Welt entgehen. 
Wollen deine Gedanken sich tiefer versenken, 
so sieh auf, wie er am Kreuze stand, 
hoch aufgerichtet 
vor den Augen der Welt, 
mit Blut überrennen. (VII,27) 

Wenn man in dieser Weise sich mit dem Schicksal Christi beschäftigt, 
wird seine Wirklichkeit für den geistlichen Menschen Gegenwart, so 
daß er alles, was ihm begegnet, auf diesen Inhalt beziehen kann. Dem- 
entsprechend wird der eigene Lebensweg im Zusammenhang mit dem 
Weg Jesu verstanden, den man dauernd meditiert: 

Du sollst gemartert werden mit mir, 
verraten werden in Mißgunst ... 
gefangengenommen im Haß, 
gefesselt in Verleumdung ... 
Dein Kreuz sollst du tragen 
im Haß der Sünden, 
gekreuzigt im Verzicht aller Dinge 
nach deinem eigenen Willen, 
an das Kreuz genagelt mit den heiligen Tugenden, 
verwundet durch die Liebe ... (1,29) 

Auch die sieben Tageszeiten des Offiziums kann man auf die einzelnen 
Etappen der Kreuzigung Jesu beziehen (vgl. VII, 18). Weiterhin zeigt 
Mechthild die Möglichkeit auf, menschliches Verhalten in Verbindung 
mit göttlichem Handeln zu sehen: 

So viel wir Barmherzigkeit lieben und Beharrlichkeit üben, so viel 
gleichen wir dem himmlischen Vater ... So viel wir hier Armut, Ver- 
achtung, Verstoßung und Pein leiden, soviel gleichen wir dem 
wahren Gottessohn. Soviel wir hier im Reichtum unseres Herzens 



Mechthild von Magdeburg 369 

überfließen, ... soviel gleichen wir dem Heiligen Geist, der ein ver- 
schwenderischer Ausfluß des Vaters und des Sohnes ist. (VI, 32) 

Die darin sichtbar werdende Grundeinstellung besteht darin, in allem 
Tun für Gott zu leben und •Gottes Willen in allen unseren Werken (zu) 
erkennen, so daß wir den Willen Gottes verherrlichen und ihn in 
schmerzlichen wie in trostvollen Gaben liebhaben und uns über alles 
freuen, was uns geschieht" (VII, 7). Damit wird deutlich, daß der 
Mensch nach Mechthild die Möglichkeit hat, sich in jedem seiner Voll- 
züge auf Gott hin zu bewegen und damit auf das zu antworten, was er 
ohne Unterlaß erfährt: Gottes unerschöpfliche Liebe, die infolge ihrer 
verschiedenartigen Mitteilung einmal als Regen, der die dürre Seele 
tränkt, dann infolge ihrer gewaltigen Wucht als Flut, dann wegen ihrer 
Gleichmäßigkeit als Fluß oder als Brunnen, der nie versiegt, usw. vorge- 
stellt wird. Dies heißt: Obwohl der Mensch es schwer hat, als Partner in 
Beziehung zu Gott zu leben, lebt Gott seinerseits vorbehaltlos • trotz 
unserer Unfähigkeit • in unserer Nähe, auch wenn wir ihn oft nicht er- 
fahren und erkennen. Auf die Frage, wie Jesus die bedrückende Situa- 
tion des Konvents, in dem Mechthild lebt, empfindet, erhält Mechthild 
daher von Jesus auch folgende Antwort: 

Ich bin in ihm gefangen ... 
Ich fastete mit ihm in der Wüste, 
ich wurde mit ihnen vom Feinde versucht... 
Ich wurde durch Falschheit mit ihnen heimgesucht... 
Ich wurde durch fressenden Neid mit ihnen gefangen ... 
Ich wurde in höchster Unschuld mit ihnen geohrfeigt... 
Ich trug mein Kreuz mit ihnen • 
Wenn Sie bedrückt sind, sollen sie meiner gedenken. 
Ich ward mit ihm ans Kreuz geschlagen • 
darum mögen sie freudig leiden und nicht viel klagen ... 
Ich stand von den Toten auf • 
so mögen sie von den Sünden auferstehen, 
dann werden sie mit ihrer Seele in die himmlische 
Klarheit eingehen. (VII, 53) 

Der Mensch ganz unten 

Mechthilds Weltbild ist von dem Gegensatz zwischen oben und unten 
geprägt. In der allerhöchsten Höhe wohnt Gott, während unten die Welt 
von Zuständen derart geprägt ist, daß Mechthild die Welt mit einem 
stinkenden Gewässer vergleicht, das den Menschen vergiftet und ihn da- 



Michael Egerding 370 

durch in seiner Existenz bedroht. Dort gibt es kein Entrinnen mehr, 
denn die Welt wirkt auf den Menschen wie ein Sumpf, der keinen Aus- 
weg zuläßt. Zusätzlich noch verstärkt durch die Vorstellung, daß die 
Welt wie ein Kerker den Menschen an seine leiblichen Bedürfnisse ket- 
tet und durch den Appell an die Geruchsempfindung, daß die Sünden 
•stinken", macht Mechthild die Welt für den Zuhörer und Leser zu einer 
negativen Utopie; vorhandene Bindungen und Beziehungen zu ihr sind 
im Interesse eines sinnvollen Lebens zu lösen; denn ohne Beziehung zu 
Gott ist nach Mechthilds Überzeugung ein Leben kalt, Gottes Liebe da- 
gegen macht ein Leben warm. Darum bittet sie: •Laß mich niemals er- 
kalten; wenn ich von deiner herzlichen Liebe in meinem Herzen, in mei- 
ner Seele und in meinen fünf Sinnen und in allen meinen Gliedern ohne 
Unterlaß empfinde, kann ich nicht erkalten." (VII, 38) Was für fehlende 
Elternliebe gilt, trifft auf mangelnde Gottesliebe erst recht zu: Ohne 
Nähe Gottes stirbt der Mensch den Kältetod: •Will Gott zu lange von 
mir sein, so erfriere ich." (IV, 19) Damit verleiht Mechthild ihrer Über- 
zeugung Ausdruck, daß der Mensch seine ganze Lebensenergie letztlich 
von Gott bezieht. Ist der Mensch mit seiner Personmitte erst einmal 
durch die Sünde auf Distanz zu Gott gegangen, fehlt der Seele jegliche 
Orientierung und Energie, da weder Licht noch Wärme von Gott in sie 
eindringen kann; denn sie hat ihre Feinfühligkeit für Gott verloren, ist 
stumpf und ihr Herz ist kalt (vgl. V,33). Da der Mensch in dieser von 
Sünde, Versuchung und Unglauben gekennzeichneten Situation nicht 
mehr transparent und aufnahmefähig für Gott ist, verliert er auch den 
Bezug zu seinem Sinnziel. Die Folge davon ist, daß der Mensch sich • 
wie Mechthild mit dem Gegensatz von Licht und Finsternis aufweist • 
in völliger Finsternis befindet, die ihm eine Orientierung an seinem 
Sinnziel und Maßstab •Gott" verbietet. Weil die Schuld zwischen Gott 
und Mensch wie der größte Berg steht, kann • so Mechthild • der 
Mensch Gott nicht mehr erfahren; denn dieser Berg hat eine lange Fin- 
sternis zwischen Gott und Mensch und ewige Entfernung von Gott be- 
wirkt (vgl. IV, 5). Wie soll sich aber der Mensch verhalten, der derart in 
Sünde verstrickt ist? Kann er in seiner Desorientierung überhaupt noch 
eine Beziehung zu Gott knüpfen? Als Antwort auf diese Fragen läßt sich 
Mechthilds Versuch verstehen, trotz aller persönlicher Unzulänglichkeit, 
wie sie immer wieder betont, ein Buch zu schreiben, das alleine Gott 
zum Inhalt hat. Aufgrund seines Inhaltes ist es in der Lage, das Dunkel 
der Sünde zu durchbrechen und dem Menschen eine seine Existenz er- 
hellende und Orientierung ermöglichende Perspektive zu vermitteln. Da 
Gott es ist, der wie ein Strom auf den Menschen in Form des Buches zu- 
kommt, heißt es auch ein Fließendes Licht der Gottheit. Das Dunkel der 



Mechthild von Magdeburg 371 

Existenz wird, wie Mechthild darstellt, grundsätzlich immer dadurch 
durchbrochen, daß Gott von sich aus • ob der horizontal auf seine irdi- 
sche Existenz festgelegte Mensch will oder nicht • dem Menschen auf 
dessen Weg begegnet; dabei erweist sich Gott dadurch als unvergleichli- 
cher Partner des Menschen, daß bereits die in Form eines Grußes von 
Mechthild ins Bild gebrachte Aufmerksamkeit Gottes dem Menschen 
gegenüber dessen Diesseitsorientierung radikal aufbricht. Vergleichbar 
mit der Wirkung einer Flut nimmt dabei Gott dem Leib seine ganze 
Macht (vgl. 1,2), so daß die Seele offen für das göttliche Licht ist. Auch 
kann der Heilige Geist oder Jesus die Orientierung bietende lichtvolle 
Wirklichkeit in der Seele darstellen und diese auf Gott hin verändern. 
Das in der Seele auf diese Weise zur Erscheinung gebrachte göttliche 
Licht wird für Mechthild an anderer Stelle dann zum feurigen Licht, 
wenn sie herausstellen will, daß es bei seiner Einwirkung auf die Seele 
nicht nur Helligkeit verbreitet, sondern zugleich auch die irdischen Ver- 
unreinigungen der Seele vernichtet, so daß die •Augen der Seele" ge- 
klärt sind (vgl. 11,18). 

Was kann aber der Mensch von sich aus tun, wenn er ganz unten, in 
Sünde verstrickt und vom Unglauben heimgesucht, sich in tiefster Got- 
tesferne befindet und die Zuwendung Gottes nicht erfährt? Denkbar ist, 
daß der Mensch diese Situation freiwillig annimmt in dem Bewußtsein, 
daß auch die größtmögliche Tiefe, d.h. Entfernung von Gott, die Mög- 
lichkeit bietet, in völliger Selbstlosigkeit von jeder Form des Gott-besit- 
zen-Wollens Abstand zu nehmen und in Demut sein •soli Deo gloria" 
zu sprechen. Für Mechthild ist es sogar möglich, daß man nach langer 
Zeit der Erfahrung intensiver Gottesnähe aus freien Stücken Gott zu Eh- 
ren die Entfernung von Gott sucht; so läßt Mechthild die Seele spre- 
chen: •Lieber Herr, erhöhe mich nicht so sehr ... Es ist für mich viel zu 
gut im niedrigsten Teil der Wirklichkeit; dort will ich immer sehr gerne 
Dir zu Ehren mich aufhalten." (IV, 12) 




