In Beziehung leben

Anmerkungen zu Mechthild von Magdeburg

Michael Egerding, Reutlingen*

Gott lieben als Problem

In unserer von Einsamkeit und Isolation geprigten Welt hat sich die
Frage nach unserer Beziehung zu Gott radikal verschirft; denn wie soll
es uns moglich sein, in einem bestimmten Verhiltnis zu Gott zu leben,
wenn uns schon die Beziehungen im mitmenschlichen Bereich Kummer,
Sorgen, Aggressionen und viel Leid bereiten? Die Gestaltung einer Be-
ziehung zu Gott scheint iiberdies viel schwieriger zu sein als das zwi-
schenmenschliche Leben. Entspricht nicht unserer Beziehungsarmut
Gott gegeniiber die Armut Gottes, der sich nicht so erfahrbar macht, wie
Menschen es konnen: als Gestalt mit Gesicht, Hinden und FiiBBen, sicht-
bar, horbar, fithlbar? Und haben wir bei aller Not, unsere tagtigliche
Reiziiberflutung in geordnete Bahnen der Beziehung zu lenken, iber-
haupt noch ein Gespiir fiir die Wirklichkeit Gottes behalten? Ist es ange-
sichts dieser Schwierigkeit, Gott zu erkennen, nicht versténdlich, da$}
man sich lieber an sich selbst und seiner vertrauten Alltagswelt orien-
tiert?

Mechthild von Magdeburg hat diese Situation zum Ausgangspunkt ei-
nes Dialogs zwischen der Seele, der Personmitte des Menschen, und der
Liebe gemacht, die versucht, die Seele auf Gott hin auszurichten. Anti-
thetisch stehen sich zunichst die Seele und die als Person vorgestellte
Liebe gegeniiber. Die Seele lebt nach ihrem eigenen Willen (11,23)',
sorgt sich nur um ihre kdrperliche Existenz und bezieht sich ausschlieB3-
lich auf die kreatiirliche, vom endlichen Leib bestimmte Welt. Demge-
geniiber fordert die Minne von der Seele, Gott zu lieben. Fiir eine Ande-
rung ihrer Einstellung nennt die Seele zwei Hindernisse:

1. Sie kann nur den lieben, den sie erkennt; 2. WiiBlite sie, wo Gott
wire, wiirde sie sich bekehren. Damit ist die Frage nach dem Ort Gottes
gestellt, desen Kenntnis fiir die Seele ein anderes Verhiltnis zu Gott be-

* Der Aufsatz geht auf einen Vortrag des Verf. im Edith-Stein-Karmel Tiibingen und in
der Kommunitdt Venio OSB, Miinchen, zuriick. Die Vortragsform wurde beibehalten.

! Die Stellenangaben im Text beziehen sich auf folgende Ausgabe: G. Morel, Offenbarun-
gen der Schwester Mechthild von Magedeburg oder Das flieflende Licht der Gottheit. Darm-
stadt 21963.



Michael Egerding 360

deutet (vgl. 11,23). SchlieBlich kommt es im Verlauf des Gespriichs zu ei-
ner Anderung der anfangs von der Seele vertretenen Position: Die Got-
teserkenntnis bewirkt keine andere Beziehung zu Gott, sondern kommt
umgekehrt als solche allein durch eine verinderte, ein neues Sehen er-
6ffnende Einstellung des Menschen zu Gott und Welt zustande. Diese
Einstellung zur Wirklichkeit ist ablesbar an dem, was den Menschen be-
schiftigt: Entweder befaBt er sich im Bereich der sinnlichen Erfahrung
ausschlielich mit irdischen Dingen, oder er bezieht sich auf die Wirk-
lichkeit, die die auf Raum und Zeit gerichteten Sinne nicht mehr erfas-
sen konnen. Ziel dabei ist, daB der Mensch von allen Dingen 148t und
ausschlieBlich Gott liebt. Doch darin, daBl wir Menschen zunehmend
unsere Liebesfahigkeit verlieren, scheint gerade das Problem zu beste-
hen. Wie es zwar richtig ist, da8 Liebe an die Wahrnehmung des Gelieb-
ten gebunden ist, und es auch zweitens stimmt, daB Sehen wiederum
durch eine bestimmte Einstellung, ein bestimmtes Verhiltnis zur begeg-
nenden Wirklichkeit beeinfluBt wird, ist damit aber iiberhaupt noch
nicht geklirt, wie aus diesem Sehen Liebe wird und ob die Liebe zu Gott
an dessen dauernde Wahrnehmung gebunden ist. Letztlich geht es also in
bezug auf jede Beziehung, insbesondere aber in bezug auf die Beziehung
Gott - Mensch, um die Frage, wie sich Liebe und Erfahrung zueinander
verhalten. Mechthilds Antwort lautet:

Liebe ohne Erkenntnis

ist fiir die weise Seele

eine Finsternis.

Erkenntnis ohne GenufB}

ist fiir sie eine Hollenpein.

Genul3 ohne Tod kann sie

nie genug beklagen. (I,21)
Dies heif3t: Man muB schon wissen und kennen, wen man liebt. Sonst
vollzieht sich diese Liebe ohne Ziel, orientierungslos in Finsternis und
Unwissenheit. Umgekehrt kann das Wissen um den Geliebten die Lie-
besbeziehung nicht ausfiillen, da das fehlt, was Mechthild mit der
Freude und Vergniigen bereitenden Aufnahme von Speisen vergleicht:
der intensiv genieBende Umgang mit dem Geliebten, der letztlich zur
volligen Aufgabe, ja sogar zum Tod des Ich fithren muB. Die Erfahrun-
gen, die der Mensch dabei macht, umschreibt Mechthild in immer
neuen Bildern:

Wir haben das Raunen wohl vernommen,

der Fiirst will zu Euch kommen

in dem Tau und in dem schénen Vogelsang.

Eia Frau, so sdumt nicht lang. (1,44)



Mechthild von Magdeburg 361

In dhnlicher Weise gibt Mechthild auch Einblick in die Anndherung von
Gott und Seele, indem sie zunichst die Seele in einen Dialog mit Gott
cintreten 14Bt, der im Augenblick der Vereinigung verstummt. Anstelle
der Seele iibernimmt Mechthild selbst in Distanz zum Geschehen die
Sprecherrolle, wobei sic die Einigungserfahrung von Seele und Gott
nicht ihrer Intimitit beraubt und deren selige Stille (1,45) beachtet.
Mechthilds Ausfithrungen kommentieren lediglich ganz allgemein die
Dauer der Einigung:

Herr, nun bin ich eine nackte Seele,

und du in dir selber ein wohlgezierter Gott.

Die Gemeinschaft von uns zweien

ist das ewige Leben ohne Tod.

So geschieht da eine selige Stille

nach dem Willen von ihnen beiden.

Er gibt sich ihr und sie gibt sich ihm.

Was ihr nun geschieht, das weil} sie

und das trdstet mich.

Nur mag dies nicht lange bestehen.

Wo zwei Geliebte heimlich zusammenkommen,

miissen sie oft ungeschieden voneinander gehen.

Lieber Gottesfreund, diesen Weg der Minne habe

ich dir beschrieben; Gott miite ihn an dein

Herz geben. Amen. (1,44)
Auffillig und fiir manche sicherlich anstoBig ist, daB Mechthild - wie
die Beispiele zeigen — die Gotteserfahrung mit Hilfe erotischer Sprache
aufweist. Sie geht dabei davon aus, daB die Begegnung von Gott und
Seele Ahnlichkeiten zu menschlichen Erfahrungen der Liebe zeigt. Auch
wenn sich die Liebe des Menschen zu Gott von der irdischen, leibgebun-
denen sinnlichen Liebe unterscheidet, haben beide Arten der Liebe doch
an der gleichen Erfahrung teil: Die intensive Begegnung zwischen den
beiden Partnern ist ausschlieBlich, verindert den Standort des Men-
schen in all seinen Beziigen, hilft, die Wirklichkeit zu entdecken und
vernehmend zu erfahren derart, daB3 nichts anderes daneben, dariiber
oder darunter Platz hat. Andererseits macht Mechthild deutlich, indem
sie nicht miide wird, immer neue Bilder von dieser Liebesbeziehung zu
entwerfen, wie wenig eine vollige Gleichheit zwischen beiden Erfahrun-
gen angenommen werden kann. Weiterhin beabsichtigt Mechthild mit
dieser Bilderfiille, auf die erfiillende, Freude bringende Schonheit der
Gottesbeziehung aufmerksam zu machen. So spricht z. B. Jesus Christus
als Geliebter zu seiner Braut, der Seele: ,,Ich warte auf dich im Baum-
garten der Minne und breche dir die Blumen der siiBen Einung und be-



Michael Egerding 362

reite dir da ein Bett aus dem blithenden Gras der heiligen Erkenntnis ...«
(I1,25) Auch kann Mechthild Gott durch assoziative Aneinanderreihung
verschiedenster Bilder, die der belebten oder unbelebten Natur entnom-
men sind, facettenreich vorstellen; dabei wird der Leser auf den Weg ge-
bracht, den von Mechthild eingeschlagenen Gang durch die Welt der —
positive Gefiihle auslésenden - Naturerfahrung in der eigenen Vorstel-
lung fortzusetzen:

Oh du schone Rose in dem Dorn!

Oh du fliegende Biene in dem Honig!

Oh du reine Taube an deinem Sein!

Oh du schone Sonne an deinem Schein!

Oh du voller Mond an deinem Stehen!

Ich mag mich nicht von dir kehren. (I, 18)
Die geistige Wahrnehmung der Schénheit der Liebe von Braut und
himmlischem Briutigam, die mit Hilfe einer Gartenlandschaft (vgl. 1,43)
vor Augen gefiihrt wird, oder die anhand von Bildern aus der Natur
(vgl. 1,18) der Vorstellung vermittelte Schénheit Gottes soll bewirken,
daBl der Leser durch die in erginzenden, einfalisreichen Bildern vorge-
nommene Darstellung der géttlichen Wirklichkeit neue Inhalte be-
kommt, mit denen er sich beschiftigen kann, ohne bei einem bestimm-
ten Aspekt stehenzubleiben; denn die Metaphorik paralielisiert zwar die
Naturerfahrung mit der Gotteserfahrung, indem sie sagt: Mit Gott ist es
wie ... Zugleich aber behauptet sie — was vor allem an den Stellen deut-
lich wird, an denen Mechthild Bilder aus den verschiedensten Bereichen
der Wirklichkeit aneinanderreiht —, daB die in Bildern gefallten Aussa-
gen iber die gottliche Wirklichkeit zutreffen, nicht zutreffen und doch
zutreffen sollen®. Durch den Durchgang durch die vertraute Erfahrung
erscheint diese in einem neuen Licht; denn indem die Worte noch etwas
anderes als irdische Wirklichkeit bezeichnen, fithren sie den Leser von
der Alltagserfahrung weg und stiften einen neuen Sinnbezug. AuBerdem
muB der Leser lernen, daB man sich - was auch fiir die menschliche Be-
zichung gilt - kein Bild von Gott machen darf, ohne es zugleich wie-
derum zu verneinen durch Hinzufiigung eines véllig anderen Bildes
oder durch die Erkenntnis, daB die bildliche Aussage eben nur ein Bild
1st.

Das Licht der Gottheit

Da die in diesem Buch mit vielen Bildern ausgesagte géttliche Wirklich-
keit dem Leser eine Perspektive vermittelt, die das Dunkel seiner ir-

*Vgl. G. Kurz, Metapher, Allegorie, Symbol. Gottingen 1982, 22.



Mechthild von Magdeburg 363

dischen Existenz zu erhellen vermag, ihn von der Fixierung auf die krea-
tirliche Welt befreit und auf Gott hin umorientiert, kann Mechthild es
mit Recht als FlieBendes Licht der Gottheit (1,Einl.) betiteln. Denn da-
durch, daB Mechthild in ihrem Buch im Hinblick auf die gottliche Wirk-
lichkeit, deren Sein und Handeln in Beziehung zum Menschen den In-
halt des Buches ausmacht, sowohl an die Alltagserfahrung ankniipft, als
auch ihr widerspricht, wird die Welt des Menschen zum Gleichnis fir
Gottes Wirklichkeit. Dabei zeigt die Ahnlichkeit zu aller Erfahrung, daB
Gott mit dieser Erfahrung etwas zu tun haben muB; die NichtabschlieB3-
barkeit in der Beschreibung der gottlichen Wirklichkeit mit Hilfe der
kreatiirlichen Erfahrung macht andererseits evident, da Gott sowohl
konkreter als alles Konkrete als auch — in der Zusammenschau der ver-
schiedenen, sich gegenseitig abldsenden Bilder - allgemeiner als alles
Einzelne sein muf.

Damit der Inhalt wirklich beim Leser ankommt und verstanden wird,
empfiehlt Mechthild gleich zu Beginn, dal man das Buch neunmal lesen
solle; d.h. obwohl das, was sie von der Erfahrung des Gottlichen sagen
kann, ,,nur soviel enthilt, als eine Biene Honig an ihren Fuflen aus ei-
nem vollen Stock tragen kann“ (111, 1), ist iiber das intensive Lesen eine
geistige Teilnahme, ein verstehendes Sich-Hineinversetzen in die Bezie-
hung zwischen Gott und Seele moglich, die Mechthild in ihrer bildrei-
chen Sprache vor Augen fiihrt. Durch diese Beschiftigung kann sich
dann - wie Mechthild schreibt - beim Menschen folgendes einstellen:
. Weil ich keinen irdischen Schatz habe, besitze ich kein irdisches Herz.
Weil du, Herr, mein Schatz bist, so bist du auch mein Herz und allein
mein Gut ...“ (IV,7)

Es mag sein, daB sich der anhand der Metapher ,,Licht der Gottheit*
in den bisherigen Ausfiihrungen aufgewiesene Eintritt in die Liebesbe-
ziehung zu Gott in der beschriebenen Weise vollzieht. Ganz ohne Mit-
wirkung Gottes kommt diese Neuorientierung jedoch nicht zustande.
Mechthild fiihrt aus: Wenn ein Funke der gottlichen Minne zur Seele
kommt, fingt diese an, Gott so zu lieben, wie ein Feuer zu brennen be-
ginnt. Doch das Veto des menschlichen Verstandes und der menschli-
chen Sinne verhindern oft ein weiteres Ausbreiten dieser Energie und
damit die Umwandlung des irdischen Menschen in einen himmlischen.
In diesem Zusammenhang zitiert Mechthild aus ihrer eigenen Klosterer-
fahrung einen Einwand, der die liebevolle Orientierung auf Gott hin be-
hindert: ,,Nein, ich kann sehr niitzlich sein in duleren Dingen.” Und sie
fiigt kommentierend mit nicht zu verkennender Ironie hinzu: ,,So spre-
chen namlich Klosterleute, wenn sie am allerweisesten sind.” (VI, 13) In
Gegensatz zur Position der Klosterleute steht, was Mechthild als Ant-



Michael Egerding 364

wort Jesus entgegnen 14Bt: , Meine Menschheit tat die Arbeit... Was
kann der Mensch denn aus sich selber tun? Nichts anderes als die
Stnde!” (VI,13) So bleibe dem Menschen nichts anderes iibrig, als der
gottlichen Gabe in sich Zeit und Raum zu geben (vgl.ebd.). Damit ist
Mechthild aber auf die Notwendigkeit eines gottentsprechenden Han-
delns auf seiten des Menschen gestoBen, der sich fiir Gott 6ffnen muB,
wenn er ihn lieben will. Dies wird dadurch erreicht, daBl er seine ge-
wohnten Beziehungen verindert, seine Leibgebundenheit relativiert und
den EinfluB der Welt eindimmt. Dabei kann so vorgegangen werden,
wie Mechthild in einem Gedicht schreibt:

Der Mensch, der die Welt besiegt

und seinem Leib allen unniitzen Willen nimmt

und den Teufel iiberwindet,

das ist die Seele, die Gott liebt.

Gibt ihr die Welt einen Stof3,

leidet sie davon nur kleine Not.

Versetzt ihr das Fleisch einen Riiffel,

wird der Geist davon nicht krank.

Wirft ihr der Teufel einen Blick,

achtet dies die Seele aber nicht;

sie liebt und sie liebt

und sie kann anderes nicht beginnen. (I, 10)
Daraus ergeben sich nach Mechthilds Auffassung auch Konsequenzen
fiir die Beziehung, die der geistliche Mensch zu seinen Verwandten hat.
Wenn er seine Verwandten und liebsten Freunde ganz diesseits orien-
tiert vor sich sieht, darf er nicht denken: ,,Das héttest du auch gut haben
konnen!* (VII,27) Denn dann wird ihm von diesem Gedanken ,sein
Herz so finster und seine Stimme so unwillig fiir Gott und sein Gemiit
fir das heilige Gebet so trige und seine Seele so ganz abgezogen von
Gott, dall er seinen weltlichen Verwandten dann innerlich shnlicher
wird als einem geistlichen Menschen. Will er ausschlieBlich mit Gott
sein, dann muB es an ein Streiten gehn...* (VII,27)

Der ProzeB der Umorientierung des Menschen

Wie aber kann man verhindern, daB einen Gedanken beherrschen, die
Gier und Lust am Diesseits beinhalten? Mechthild stellt dazu mehrere
Bewdiltigungsformen vor:

Einmal fordert sie, daB man mit den ,,Waffen der Seele* wie Seufzen,
Weinen, Fasten und immerwihrender Anbetung (IV,2) der EinfluB-



Mechthild von Magdeburg 365

nahme des Leibes entgegentritt. Eine andere Moglichkeit, dal man von
den irdischen Dingen nicht zur Gier verleitet wird, besteht darin, zwi-
schen der Seele und allen irdischen Dingen stindig zwei Hiiter aufzu-
stellen: zum einen die Unterscheidungsgabe, die das Genief3en aller
Dinge nach dem Willen Gottes auf das Lebensnotwendige beschrankt,
so daB} der Mensch ,allen irdischen Dingen gegeniiber ein so fremdes
Herz“ hat, daB er ,,ganz leicht und seine Seele vollig frei und seine Sinne
vollig unbekiimmert werden, wenn er ein irdisches Ding verliert” (VL 4).
Der zweite Hiiter ist die Furcht, die verhindert, dal man unter vélligem
Absehen von allen Konsequenzen den irdischen Dingen ,zulacht®
(ebd.). Ein weiteres Modell zur Umorientierung legt Mechthild mit Hilfe
der Wiistenvorstellung ihren Lesern nahe: Der Mensch mul} in sich die
Wiiste herstellen, damit Gott in sein Leben eintreten kann. Wesentlich
fiir die Errichtung der inneren Wiiste ist die vollige Umorientierung vom
Sichtbaren zum Unsichtbaren, vom Denkbaren zum Undenkbaren hin.
Beabsichtigt ist, daB der Mensch alle gewohnten Bindungen hinter sich
14B¢ und schlieBlich ganz alleine dasteht, um Gott ausschlieBlich lieben
zu konnen (vgl. 1,35). Wenn man diesen mit Wiiste bildlich beschriebe-
nen Zustand prozeBhaft lebt, kann man von einem Weg zur Vollkom-
menheit sprechen; dieser Weg nimmt einen bestimmten Verlauf:

Erstens, da} der Mensch sich selber fiigt unter Gott

ohne alle Uberlegenheit ...

im Verzicht auf alle Dinge ...

Das zweite hilt den Menschen auf dem Weg,

daB ihm alle Dinge willkommen sind,

nur die Siinde ausgenommen.

Das dritte macht den Menschen vollkommen auf dem Weg,

daB er alle Dinge in gleicher Weise Gott zu Ehren tut ... (I,27)
Dieses Interesse an Gott kann sich auch dadurch auf die Lebensgestal-
tung auswirken, daB der Mensch ,stets tagsiiber oder wihrend der
Nacht Gott eine freie Stunde“ widmet, in der er ,,ohne Hindernisse in-
nig beten“ kann (VI,1). Das Beten beginnt damit, daB3 man seine ganzen
Siinden, seine eigene Schlechtigkeit und sein selbst verschuldetes Leid
in bewuBte Verbindung mit sich selbst bringt — Mechthild redet davon:
sie wie ein Kleid anlegt — und in diesem Zustand sich selbst erkennt
(vgl.ebd.). Wenn man dann schuldbewyft vor Jesus Christus hintritt
.mit groBem Verlangen, schuldbewuf3ter Scham, mit flieBender Liebe
und in demiitiger Furcht* (ebd.), verliert die Seele ihre ganze Schuld
und beginnt, Gott zu erkennen und zu lieben.



Michael Egerding 366

Eine andere Moglichkeit, die Abhingigkeit vom Diesseits und vom
Eigenwillen aufzuheben, besteht darin, daB wir uns durch unser Verhal-
ten wie ein Vogel auf Gott zubewegen. Mechthild fiihrt aus:

Wenn der Vogel sich lange auf der Erde aufhilt, verdirbt er seine
Fliigel, und die Federn werden schwer. Er reckt sich empor, wiegt
seine Federn und strebt so lange zur Hohe hinauf, bis er die Luft
ergreift und den Flug nimmt. Je ldnger er fliegt, um so seliger
schwebt er, kaum daB er noch die Erde beriihrt, um sich zu laben.
Denn so sehr haben ihm die Fliigel der Minne die irdische Lust ge-
nommen. In derselben Weise sollen wir uns vorbereiten, um in die
Héhe zu kommen. Wir sollen die Federn unseres Verlangens im-
mer zu Gott aufschlagen. Wir sollen in Tugenden und guten Wer-
ken in der Minne aufsteigen. Wenn wir hiervon nicht ablassen,
werden wir Gott gewahr. (VII, 61)
Doch entstammt diese Kraft, die dem Menschen hilft, iiber sich selbst in
allen Dingen hinauszufliegen auf Gott zu, nicht allein menschlichem
Vermogen. Der Mensch kann nach Mechthilds Auffassung aber auch
nicht sagen: ,, Wollte Gott es mir geben, ich tite es gern.” Denn ,,die Tu-
genden sind zur Hilfte Gaben von Gott und zur Hilfte unsere eigene
Tiichtigkeit* (VI,30). Auch fiihrt die Liebe zu Gott allein oder die Kon-
templation nicht zur Befreiung von diesseitiger Verhaftung. Mechthild
fragt: ,,Was niitzen erhabene Worte ohne barmherzige Werke? Was
niitzt Liebe zu Gott und Wut gegen gute Menschen 7 (VL,30) Nur wenn
die Seele es Gott gleichrut, ist der Mensch in der Lage, Einblick in die
ewige Gottheit zu gewinnen (vgl. VI,31). Dies heiBt aber auch, daB der
Mensch nicht meinen darf, mit bestimmten Methoden der Anstrengung
allein von sich aus zu Gott zu gelangen. Diese pharisiische Einstellung
entlarvt Mechthild sofort als Aktion des Eigenwillens:
Darum betriigen sie sich selber, die mit ungeheurer menschlicher
Anstrengung meinen, die Héhe zu ersteigen, und dabei doch in ih-
rem Herzen lieblos sind, weil sie die heilige Tugend der Demut
nicht haben, die die Seele in Gott hineinfiihrt. Vielmehr nistet sich
bei ihnen gerne falsche Heiligkeit ein, da der eigene Wille die Fiih-
rung des Herzens hat. (I, 1)
Dementsprechend muB3 der Mensch in seiner Beziehung zu Gott auch
lernen, daBB man Gott nicht als Eigentum besitzen kann. Vielmehr hat
sich die Gottesliebe in Nihe und Distanz zu Gott zu voliziehen: L wWenn
das Spiel am allerschonsten ist, muB man es lassen.* (I,2) Am ehesten
vermag die Haltung der Demut den Konsequenzen zu entsprechen, die
sich aus der Gottesliebe fiir den Menschen ergeben. Denn in der Demut
wendet sich der Mensch véllig von allen Dingen ab, um allein fiir Gott



Mechthild von Magdeburg 367

viel Lob und Preis“ zu erringen (V,4). Die Demut bestimmt die Einstel-
lung zum duBeren Verhalten, zu Kleidung, zu Sitten der Gesellschaft, so-
wie den rechten Gebrauch der Dinge, die Hochschitzung der anderen
und Geringschitzung der eigenen Person gegeniiber allem anderen
(vgl.ebd.). Gerade deshalb will die Seele auch nichts fiir sich von der in-
tensiven Erfahrung Gottes haben; sie lehnt jeden Besitz Gottes ab und
ist bereit, im Verzicht auf jeden eigenen Nutzen und jede schone Erfah-
rung Gott zu Ehren die erfiillende Erfahrung Gottes aufzugeben: ,,Mein
lieber Herr, erh6he mich nicht zu sehr! Es ist mir viel zu gut ... im ...
niedrigsten Teil, dort will ich Dir zu Ehren immer mit Freuden blei-
ben.“(IV, 12) Die Seele, die, bildlich vorgestellt, sich bei Gott in der
Hohe aufhielt, steigt infolgedessen ab, bis sie Gottes Vertraulichkeit vol-
lig vergessen hat (vgl.ebd.); Unglaube iiberkommt sie und macht sie ori-
entierungslos (vgl.ebd.), die Entfremdung von Gott bestimmt die Seele;
Leiden suchen sie heim. SchlieBlich muf} sie erkennen:

Eia, selige Gottesfremde,

Wie liebreich bin ich mit dir gebunden!

Du festigst meinen Willen in der Pein

und liaBt mir das schwere lange Warten in meinem
armen Leibe lieb sein.

Und wie immer ich mich ndher zu dir geselle,

Gott ist stets groBer und wunderbarer auf mich gefallen.
O Herr, in der Tiefe der reinen Demut kann

ich dir nicht entsinken,

o weh, doch im Hochmut kann ich dir leicht entgleiten.
Aber je tiefer ich sinke

desto siiler ich trinke. (IV, 12)

Auch in der groBten Entfernung von Gott ist Gott also nahe. Begriindet
ist dies in Gottes Liebe, die von menschlicher Liebe unterschieden ist:
~DaB ich dich oftmals liebe, das hab ich von Natur, weil ich die Liebe
selber bin ... DaB3 ich dich lange liebe, kommt von meiner Ewigkeit, weil
ich ohne Ende bin.” (1,24)

Wie kann der Mensch aber den Weg von den Werten der Gesellschaft
zur Haltung der Demut gehen lernen? Wie 16st er sich von seinem Ei-
genwillen und Geltungsstreben? Und wie kann es ihm gelingen, dafl er
im Alltag seinen Gottesbezug nicht verliert? Mechthilds Antwort lautet:
Er muB lernen, ein Christus zu sein (vgl. VI,4). Die Meditation von
Christi Schicksal — Mechthild spricht davon, dall man dieses Schicksal
in sein Herz eingehen lassen soll (vgl. VII, 27) — hilft ihm, dem Trug der
Welt zu entgehen:



Michael Egerding 368

Willst du nun aufrichtig wiederkommen

dann sieh an deinen Briutigam,

den Herrn aller Welt,

wie herrlich er gekleidet stand,

im kostbaren blutroten Gewand!

Von schwarzer Farbe,

mit GeiBeln zerschunden,

an eine Siule gebunden.

So empfing er dir zuliebe

viele brennende Wunden.

Dies laB in dein Herz eingehen,

dann kannst du dem Trug der Welt entgehen.

Wollen deine Gedanken sich tiefer versenken,

so sieh auf, wie er am Kreuze stand,

hoch aufgerichtet

vor den Augen der Welt,

mit Blut iiberronnen. (VII,27)
Wenn man in dieser Weise sich mit dem Schicksal Christi beschiftigt,
wird seine Wirklichkeit fiir den geistlichen Menschen Gegenwart, so
daB er alles, was ihm begegnet, auf diesen Inhalt beziechen kann. Dem-
entsprechend wird der eigene Lebensweg im Zusammenhang mit dem
Weg Jesu verstanden, den man davernd meditiert:

)

Du sollst gemartert werden mit mir,

verraten werden in Mi3gunst ...
gefangengenommen im Haf,

gefesselt in Verleumdung ...

Dein Kreuz sollst du tragen

im HaB der Siinden,

gekreuzigt im Verzicht aller Dinge

nach deinem eigenen Willen,

an das Kreuz genagelt mit den heiligen Tugenden,
verwundet durch die Liebe ... (I,29)

Auch die sieben Tageszeiten des Offiziums kann man auf die einzelnen
Etappen der Kreuzigung Jesu beziehen (vgl. VII, 18). Weiterhin zeigt
Mechthild die Moglichkeit auf, menschliches Verhalten in Verbindung
mit géttlichem Handeln zu sehen:
So viel wir Barmherzigkeit lieben und Beharrlichkeit iiben, so viel
gleichen wir dem himmlischen Vater ... So viel wir hier Armut, Ver-
achtung, VerstoBung und Pein leiden, soviel gleichen wir dem
wahren Gottessohn. Soviel wir hier im Reichtum unseres Herzens



Mechthild von Magdeburg 369

iiberflieBen, ... soviel gleichen wir dem Heiligen Geist, der ein ver-

schwenderischer AusfluB des Vaters und des Sohnes ist. (VI,32)
Die darin sichtbar werdende Grundeinstellung besteht darin, in allem
Tun fiir Gott zu leben und ,,Gottes Willen in allen unseren Werken (zu)
erkennen, so daBl wir den Willen Gottes verherrlichen und ihn in
schmerzlichen wie in trostvollen Gaben liebhaben und uns iiber alles
freuen, was uns geschieht* (VIL,7). Damit wird deutlich, daB3 der
Mensch nach Mechthild die Méglichkeit hat, sich in jedem seiner Voll-
ziige auf Gott hin zu bewegen und damit auf das zu antworten, was er
ohne UnterlaB3 erfihrt: Gottes unerschopfliche Liebe, die infolge ihrer
verschiedenartigen Mitteilung einmal als Regen, der die diirre Seele
trinkt, dann infolge ihrer gewaltigen Wucht als Flut, dann wegen ihrer
GleichmiBigkeit als FluB oder als Brunnen, der nie versiegt, usw. vorge-
stellt wird. Dies heif3t: Obwohl der Mensch es schwer hat, als Partner in
Beziehung zu Gott zu leben, lebt Gott seinerseits vorbehaltlos — trotz
unserer Unfdhigkeit — in unserer Nihe, auch wenn wir ihn oft nicht er-
fahren und erkennen. Auf die Frage, wie Jesus die bedriickende Situa-
tion des Konvents, in dem Mechthild lebt, empfindet, erhdlt Mechthild
daher von Jesus auch folgende Antwort:

Ich bin in ihm gefangen ...

Ich fastete mit ihm in der Wiiste,

ich wurde mit ihnen vom Feinde versucht ...

Ich wurde durch Falschheit mit ihnen heimgesucht ...

Ich wurde durch fressenden Neid mit ihnen gefangen ...

Ich wurde in héchster Unschuld mit ihnen geohrfeigt ...

Ich trug mein Kreuz mit ihnen —

Wenn Sie bedriickt sind, sollen sie meiner gedenken.

Ich ward mit ihm ans Kreuz geschlagen —

darum mogen sie freudig leiden und nicht viel klagen ...

Ich stand von den Toten auf —

so moOgen sie von den Siinden auferstehen,

dann werden sie mit ihrer Seele in die himmlische

Klarheit eingehen. (VII, 53)

Der Mensch ganz unten

Mechthilds Weltbild ist von dem Gegensatz zwischen oben und unten
geprégt. In der allerhéchsten Hohe wohnt Gott, wihrend unten die Welt
von Zustinden derart geprigt ist, dall Mechthild die Welt mit einem
stinkenden Gewiisser vergleicht, das den Menschen vergiftet und ihn da-



Michael Egerding 370

durch in seiner Existenz bedroht. Dort gibt es kein Entrinnen mebhr,
denn die Welt wirkt auf den Menschen wie ein Sumpf, der keinen Aus-
weg zuldBt. Zusitzlich noch verstarkt durch die Vorstellung, daB3 die
Welt wie ein Kerker den Menschen an seine leiblichen Bediirfnisse ket-
tet und durch den Appell an die Geruchsempfindung, daB die Siinden
»Stinken®“, macht Mechthild die Welt fiir den Zuhérer und Leser zu einer
negativen Utopie; vorhandene Bindungen und Beziehungen zu ihr sind
im Interesse eines sinnvollen Lebens zu losen; denn ohne Beziehung zu
Gott ist nach Mechthilds Uberzeugung ein Leben kalt, Gottes Liebe da-
gegen macht ein Leben warm. Darum bittet sie: ,,LaB mich niemals er-
kalten; wenn ich von deiner herzlichen Liebe in meinem Herzen, in mei-
ner Seele und in meinen fiinf Sinnen und in allen meinen Gliedern ohne
Unterlall empfinde, kann ich nicht erkalten.“ (VII, 38) Was fiir fehlende
Elternliebe gilt, trifft auf mangelnde Gottesliebe erst recht zu: Ohne
Nihe Gottes stirbt der Mensch den Kiltetod: ,,Will Gott zu lange von
mir sein, so erfriere ich.“ (IV,19) Damit verleitht Mechthild ihrer Uber-
zeugung Ausdruck, daB3 der Mensch seine ganze Lebensenergie letztlich
von Gott bezieht. Ist der Mensch mit seiner Personmitte erst einmal
durch die Siinde auf Distanz zu Gott gegangen, fehlt der Seele jegliche
Orientierung und Energie, da weder Licht noch Wirme von Gott in sie
eindringen kann; denn sie hat ihre Feinfiihligkeit fiir Gott verloren, ist
stumpf und ihr Herz ist kalt (vgl. V,33). Da der Mensch in dieser von
Siinde, Versuchung und Unglauben gekennzeichneten Situation nicht
mehr transparent und aufnahmefihig fiir Gott ist, verliert er auch den
Bezug zu seinem Sinnziel. Die Folge davon ist, da3 der Mensch sich —
wie Mechthild mit dem Gegensatz von Licht und Finsternis aufweist —
in volliger Finsternis befindet, die ihm eine Orientierung an seinem
Sinnziel und MafBstab ,,Gott“ verbietet. Weil die Schuld zwischen Gott
und Mensch wie der groBte Berg steht, kann — so Mechthild — der
Mensch Gott nicht mehr erfahren; denn dieser Berg hat eine lange Fin-
sternis zwischen Gott und Mensch und ewige Entfernung von Gott be-
wirkt (vgl. IV,5). Wie soll sich aber der Mensch verhalten, der derart in
Siinde verstrickt ist? Kann er in seiner Desorientierung iiberhaupt noch
eine Beziehung zu Gott kniipfen? Als Antwort auf diese Fragen 146t sich
Mechthilds Versuch verstehen, trotz aller persénlicher Unzuldnglichkeit,
wie sie immer wieder betont, ein Buch zu schreiben, das alleine Gott
zum Inhalt hat. Aufgrund seines Inhaltes ist es in der Lage, das Dunkel
der Siinde zu durchbrechen und dem Menschen eine seine Existenz er-
hellende und Orientierung erméglichende Perspektive zu vermitteln. Da
Gott es ist, der wie ein Strom auf den Menschen in Form des Buches zu-
kommt, heifit es auch ein Fliefendes Licht der Gottheit. Das Dunkel der



Mechthild von Magdeburg 371

Existenz wird, wie Mechthild darstellt, grundsitzlich immer dadurch
durchbrochen, daB Gott von sich aus — ob der horizontal auf seine irdi-
sche Existenz festgelegte Mensch will oder nicht — dem Menschen auf
dessen Weg begegnet; dabei erweist sich Gott dadurch als unvergleichli-
cher Partner des Menschen, daB bereits die in Form eines GruBBes von
Mechthild ins Bild gebrachte Aufmerksamkeit Gottes dem Menschen
gegeniiber dessen Diesseitsorientierung radikal aufbricht. Vergleichbar
mit der Wirkung einer Flut nimmt dabei Gott dem Leib seine ganze
Macht (vgl. I,2), so daB die Seele offen fiir das géttliche Licht ist. Auch
kann der Heilige Geist oder Jesus die Orientierung bietende lichtvolle
Wirklichkeit in der Seele darstellen und diese auf Gott hin verdndern.
Das in der Seele auf diese Weise zur Erscheinung gebrachte géttliche
Licht wird fiir Mechthild an anderer Stelle dann zum feurigen Licht,
wenn sie herausstellen will, daB es bei seiner Einwirkung auf die Seele
nicht nur Helligkeit verbreitet, sondern zugleich auch die irdischen Ver-
unreinigungen der Seele vernichtet, so dal die ,, Augen der Seele” ge-
klirt sind (vgl. 11, 18).

Was kann aber der Mensch von sich aus tun, wenn er ganz unten, in
Siinde verstrickt und vom Unglauben heimgesucht, sich in tiefster Got-
tesferne befindet und die Zuwendung Gottes nicht erfahrt? Denkbar ist,
daB der Mensch diese Situation freiwillig annimmt in dem BewuBtsein,
daB auch die groBtmégliche Tiefe, d.h. Entfernung von Gott, die Mog-
lichkeit bietet, in volliger Selbstlosigkeit von jeder Form des Gott-besit-
zen-Wollens Abstand zu nehmen und in Demut sein ,soli Deo gloria®
zu sprechen. Fiir Mechthild ist es sogar moglich, dal man nach langer
Zeit der Erfahrung intensiver Gottesnihe aus freien Stiicken Gott zu Eh-
ren die Entfernung von Gott sucht; so 1Bt Mechthild die Seele spre-
chen: ,,Lieber Herr, erhohe mich nicht so sehr ... Es ist fiir mich viel zu
gut im niedrigsten Teil der Wirklichkeit; dort will ich immer sehr gerne
Dir zu Ehren mich aufhalten.” (IV,12)





