
Hoffnung oder Mystik: 
eine fragwürdige Alternative? 

Franz-Josef Steinmetz, Rom 

Es gibt Worte, die das geistliche Klima einer Zeit besonders kennzeich- 
nen. In den fünfziger und sechziger Jahren etwa war es die Hoffnung. 
Damals sind zahlreiche Artikel erschienen, die den eschatologischen 
(endzeitlichen) Grundzug des christlichen Glaubens hervorhoben. Man 
befaßte sich ausführlich mit Zukunft und Verheißung, mit dem Kom- 
men des Reiches Gottes und auch mit den sogenannten Letzten Dingen. 
Oster- und Parusiefrömmigkeit wurden miteinander verglichen, und 
man unterstrich den •eschatologischen Vorbehalt", der im Neuen Testa- 
ment unüberhörbar anzutreffen sei. Kurz: es war wohl häufiger von Er- 
wartung (sogar von Naherwartung) die Rede als von Erfüllung. 

Seit etwa zwei Jahrzehnten hingegen steht ein anderes Thema im 
Brennpunkt. Man könnte - etwas vereinfachend - sagen: Es geht inzwi- 
schen vor allem um Weisheit. Bemerkenswert ist die große Zahl der Bei- 
träge, die sich mit Mystik und Meditation auseinandersetzen. Geradezu 
im Zentrum des Interesses steht das göttliche Mysterium selbst und na- 
türlich seine Erfahrbarkeit. Es geht um die Einheit von Gott und Welt 
oder genauer: um deren •Verschmelzung". Nicht so sehr Parusiefröm- 
migkeit ist gefragt, sondern vielmehr die Erfüllung der menschlichen 
Sehnsucht durch den Gemeinschaftsgedanken. Auch die Leser unserer 
Zeitschrift konnten diesen Wandel feststellen. Die stärker gewordene 
Begegnung zwischen den Religionen mußte notwendigerweise zu einer 
intensiveren Auseinandersetzung mit Fragen der Mystik führen. Asiati- 
sche Weisheit fand in weiten Kreisen großes Interesse. Hinzu kommt je- 
nes Phänomen, das als •New Age" oder •Neue Religiosität" beschrie- 
ben wird. Die Erkenntnis, daß der Glaube Erfahrung braucht, läßt sich 
nicht abweisen. 

Gegen diesen Themen-Wechsel bestehen keine grundsätzlichen Be- 
denken. Auffällige Unterschiede in der Sprache oder in der Perspektive 
sind schon im Neuen Testament zu beobachten und zu bewundern. Da 
gibt es Texte, die vor allem hervorheben, daß Christen •hoffende" Men- 
schen sind, und es gibt andere, die uns versichern, daß christlicher 
Glaube sehr viel mit Erkenntnis und Weisheit, ja sogar mit Begreifen, 
Einsicht und Wissen zu tun habe. Da gibt es farbige Parusieschilderun- 
gen, die das Futur der eschatologischen Erwartung unübersehbar beibe- 



Franz-Josef Steinmetz 402 

halten (vgl. 1 Thess 4,15-18), aber auch Texte, die nur noch sagen, daß 
die Getauften mehr und mehr von der ganzen Fülle Gottes erfüllt wer- 
den (vgl. Eph 3,19). •So wächst der Leib und wird in Liebe aufgebaut." 
(Eph 4,16). Nirgendwo aber werden diese so verschiedenen Akzente als 
eigentlicher Widerspruch empfunden. Vielmehr geht es immer und über- 
all um dasselbe Mysterium: •Christus ist unter euch, er ist die Hoffnung 
auf Herrlichkeit." (Kol 1,27) Und: •In ihm sind alle Schätze der Weis- 
heit und Erkenntnis verborgen." (Kol 2,3) 

Es wäre also unsinnig, Hoffnung und Mystik als prinzipielle Alterna- 
tiven zu betrachten. Dennoch ist es keineswegs gleichgültig, wie das eine 
Geheimnis in der Verkündigung jeweils zur Sprache gebracht wird, weil 
die Bedürfnisse und Voraussetzungen sehr verschieden sein können. 
Paulus hat jedenfalls noch gewußt, daß man vor unmündigen Kindern 
(Eifersucht und Streit) nicht wie vor Geisterfüllten reden kann; er hat 
vor der Weisheit der Fürsten dieser Welt gewarnt und erklärt, daß jeder 
Mensch zunächst einmal •töricht" werden muß, um wahrhaft weise zu 
werden; er hat schließlich die Liebe als unbedingtes Kriterium heraus- 
gestellt, •auch wenn ich alle Geheimnisse wüßte und alle Erkenntnisse 
hätte" (1 Kor 13,2). Die Geheimnisse Gottes, die er zu verwalten hat, 
wollen nicht bloß gewußt, sondern vor allem geglaubt, erhofft und ge- 
lebt werden, vor allem dort, wo die Schöpfung bis heute seufzt und in 
Wehen liegt (vgl. Rom 8,22). Obwohl uns letztlich nur ein einziges My- 
sterium offenbart ist, wie der Kolosser- und Epheserbrief bezeugen, wer- 
den seine verschiedenen Aspekte doch der jeweiligen Gemeinde-Situa- 
tion entsprechend hervorgehoben. So zum Beispiel im Römerbrief die 
zukünftige Rettung des ganzen Israel, im ersten Korintherbrief die Auf- 
erweckung der Toten, im Epheserbrief die Berufung der nichtjüdischen 
Völker usw. 

Die heute fast zur Mode gewordene starke Konzentration auf das 
Thema •Mystik" hat zweifellos gewisse Einseitigkeiten mit sich ge- 
bracht. Wurde unsere Aufmerksamkeit durch sie nicht erheblich einge- 
schränkt, zuweilen sogar fixiert? Enthält sie nicht sogar die sublime Ver- 
suchung, die Zukunft überhaupt aufzugeben? Müßten wir vielleicht 
noch einmal radikaler als je zuvor den Dialog-Charakter der christli- 
chen Hoffnung herausstellen, weil eine Mystik, die darauf verzichtet, 
doch nur enttäuschen kann? Und wie begründen wir eigentlich und 
schließlich unsere Pflicht, einen Gerechtigkeit schaffenden Glauben zu 
leben, eine Herausforderung, vor der wir niemals kapitulieren dürften? 
Oder sind inzwischen ganz andere Fragen akut geworden, die im Be- 
griffsnetz von Mystik und Weisheit nur ungenügend berührt werden? 



Paul Celan 403 

Noch einmal: es geht hier keineswegs um prinzipielle Alternativen, 
sondern um pastorale Schwerpunkte. Es geht um die Frage, die Paulus 
im zweiten Korintherbrief stellt: •Worin seid ihr denn im Vergleich mit 
den übrigen Gemeinden zu kurz gekommen?" (11,13) Ich bin der Mei- 
nung, daß wir nicht so schnellfertig wie der Apostel (humorvoll-iro- 
nisch) antworten dürfen: •Höchstens darin, daß gerade ich euch nicht 
zur Last gefallen bin. Dann verzeiht mir bitte dieses Unrecht!" Ich 
meine, wir sollten die Antworten unserer Gemeinden zunächst einmal 
aufmerksam anhören. Nicht, um es allen recht machen zu wollen; denn 
davor hat uns Jesus ausdrücklich gewarnt, indem er sagte: •Weh euch, 
wenn euch alle Menschen loben." (Lk 6,26) Wohl aber gilt es, die be- 
rechtigten Klagen ernstzunehmen und nach Möglichkeit für Verbesse- 
rungen zu sorgen; denn eines ist sicher: Hoffen heißt handeln, gegebe- 
nenfalls neue Akzente setzen, je neu aufbrechen nach vorne und nach 
oben, niemals zur Ruhe kommen. Christliche Mystik mündet im Tun. 

Paul Celan 
Im Gespräch mit Meister Eckhart und Hermann von Fritslar 

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Rückershausen 

Mit seinen Gedichten versuchte Celan, sich zu orientieren, sich - wie er 
in seiner Ansprache anläßlich der Entgegennahme des Literaturpreises 
der Freien Hansestadt Bremen (1958) meinte - •Wirklichkeit zu entwer- 
fen". Sprechen ist so etwas wie das Zeichnen einer Landkarte, d.h. 
Worte suchen, die das Gebiet erschließen, wo der Sprechende sich be- 
findet. Unter anderem bei Eckhart und Hermann von Fritslar fand Ce- 
lan Worte, mit denen er unterwegs sein, Richtung gewinnen konnte. Nur 
Sprache, die sich erinnert, die der Geschichte, der Tradition eingedenk 
bleibt, die durch das Geschehen hindurchgeht, auch wenn sie keine 
Worte mehr hergibt für das, was geschieht, nur solche Sprache kann 
möglicherweise hier und jetzt den Wortweg zur Wirklichkeit neu finden: 
nicht indem sie mit eigener Stimme die Wirklichkeit erfassen will, son- 
dern indem sie verstummt und im Schweigen die Stimme des andern, 
des ganz Andern hörbar macht. 




