Paul Celan 403

Noch einmal: es geht hier keineswegs um prinzipielle Alternativen,
sondern um pastorale Schwerpunkte. Es geht um die Frage, die Paulus
im zweiten Korintherbrief stellt: , Worin seid ihr denn im Vergleich mit
den iibrigen Gemeinden zu kurz gekommen?“ (11,13) Ich bin der Mei-
nung, daB wir nicht so schnellfertig wie der Apostel (humorvoll-iro-
nisch) antworten diirfen: ,,Hochstens darin, dall gerade ich euch nicht
zur Last gefallen bin. Dann verzeiht mir bitte dieses Unrecht!* Ich
meine, wir sollten die Antworten unserer Gemeinden zunéichst einmal
aufmerksam anhoren. Nicht, um es allen recht machen zu wollen; denn
davor hat uns Jesus ausdriicklich gewarnt, indem er sagte: ,,Weh euch,
wenn euch alle Menschen loben.“ (Lk 6,26) Wohl aber gilt es, die be-
rechtigten Klagen ernstzunehmen und nach Maoglichkeit fiir Verbesse-
rungen zu sorgen; denn eines ist sicher: Hoffen heiBt handeln, gegebe-
nenfalls neue Akzente setzen, je neu aufbrechen nach vorne und nach
oben, niemals zur Ruhe kommen. Christliche Mystik miindet im Tun.

Paul Celan

Im Gespriach mit Meister Eckhart und Hermann von Fritslar

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Riickershausen

Mit seinen Gedichten versuchte Celan, sich zu orientieren, sich — wie er
in seiner Ansprache anlidBlich der Entgegennahme des Literaturpreises
der Freien Hansestadt Bremen (1958) meinte - ,, Wirklichkeit zu entwer-
fen“. Sprechen ist so etwas wie das Zeichnen einer Landkarte, d.h.
Worte suchen, die das Gebiet erschlieBen, wo der Sprechende sich be-
findet. Unter anderem bei Eckhart und Hermann von Fritslar fand Ce-
lan Worte, mit denen er unterwegs sein, Richtung gewinnen konnte. Nur
Sprache, die sich erinnert, die der Geschichte, der Tradition eingedenk
bleibt, die durch das Geschehen hindurchgeht, auch wenn sie keine
Worte mehr hergibt fiir das, was geschieht, nur solche Sprache kann
moglicherweise hier und jetzt den Wortweg zur Wirklichkeit neu finden:
nicht indem sie mit eigener Stimme die Wirklichkeit erfassen will, son-
dern indem sie verstummt und im Schweigen die Stimme des andern,
des ganz Andern hdrbar macht.



Elisabeth Hense 404

Das Ausharren im Nichts

Zu Paul Celans Lektiire gehorten die Predigten von Meister Eckhart!.
Dieser mittelalterliche deutsche Mystiker wurde um 1260 in Thiiringen
geboren. In jungen Jahren trat er in den Dominikanerkonvent in Erfurt
ein. Er studierte nach dem Noviziat in Paris und Koln. Jahrelang hatte
er wichtige leitende Amter in seinem Orden inne, war ein beliebter Seel-
sorger und Prediger, wurde — was eine besondere Auszeichnung war —
zweimal als Magister nach Paris entsandt und unterrichtete schlieBlich
in Kdln. In den letzten zwéIf Jahren seines Lebens war er einem Inquisi-
tionsverfahren ausgesetzt, das der Erzbischof von KéIn gegen ihn ange-
strengt hatte. Kurz nach seinem Tod wurde er wegen Hiresie verurteilt.
Eckhart, der selbst dem zeitgenéssischen deutschen Chassidismus nicht
fremd gegeniiberstand und vor allem das Biichlein Fiihrer der Verwirrten
des Moses Maimonides (1134-1204) sehr geschitzt zu haben scheint?,
beeindruckt seinerseits mit seinen Predigten 700 Jahre spiter den jiidi-
schen Dichter Paul Celan.

Celan tritt unter anderem im letzten Gedicht des Buches Lichtzwang
mit Meister Eckhart ins Gesprich. Er bedenkt dessen Worte und aktua-
lisiert sie in der lyrischen Sprache unseres Jahrhunderts:

Wirk nicht voraus,
sende nicht aus,
steh

herein:

durchgriindet vom Nichts,
ledig allen

Gebets,

feinfiigig, nach

der Vor-Schrift,
uniiberholbar,

nehm ich dich auf,
statt aller
Ruhe.

Verschiedene Predigten von Meister Eckhart konnten hier ihre Spuren
hinterlassen haben. Die ersten sieben Zeilen des Gedichtes stehen deut-

' Vgl. Werner Weber, Zum Gedicht ,,Du sei wie du“. In: Dietlind Meinecke, Uber Paul
Celan. Frankfurt 21973, 277-280.
? Vgl. Ernst Soudek, Meister Eckhart. Stullgart 1973, 34.



Paul Celan 405

lich im Kontext der Predigt Et cum factus esset Jesus annorum duodecim
etc; es heiBt dort in der Ubersetzung von Josef Quint:
LWenn der Mensch in solcher Weise in einem reinen Nichts steht,
ist es dann nicht besser, dal3 er etwas tue, was ihm die Finsternis
und das Verlassensein vertreibe — daB ein solcher Mensch etwa
bete oder lese oder Predigt hére oder andere Werke verrichte, die
doch Tugenden sind, um sich damit zu behelfen? — Nein! Wisse
fiirwahr: Ganz still zu stehen und so lange wie moglich, das ist
dein Allerbestes.**
Hiufig spricht Eckhart iber das Loslassen alles Tuns und Wirkens mit
allem Vor und Nach, iiber das Ledig-Stehen im gegenwirtigen Nun,
iiber das In-sich-selbst-Stehen, wo es weder dies noch das gibt, sondern
wo die Seele zur Ruhe kommt, das heiBt zu Gott findet:
,Ganz so sollte der Mensch dastehen, der fiir die allerhdchste
Wahrheit empfinglich werden und darin leben méchte ohne Vor
und ohne Nach und ohne Behinderung durch alle Werke und alle
jene Bilder, deren er sich je bewufit wurde, ledig und frei géttliche
Gabe in diesem Nun neu empfangend und sie ungehindert in die-
sem gleichen Lichte mit dankerfiilltem Lobe in unserm Herrn Je-
sus Christus wieder eingebirend.?
,,,Gott wohnt in einem Lichte, zu dem es keinerlei Zugang gibt*
(1 Tim. 6,16). Er ist ein Einwohnen in seiner eigenen lauteren We-
senheit, in der es nichts Anhaftendes gibt. Was ,Zu-fall* hat, das
muB hinweg. Er ist ein lauteres In-sich-selbst-Stehen, wo es weder
dies noch das gibt; denn was in Gott ist, das ist Gott.“¢
In der ersten Strophe faBt Celan diese Gedanken in drei kurzen Anwei-
sungen zusammen: ,,Wirk nicht voraus, / sende nicht aus, / steh / her-
ein. Strukturprinzip dieser Strophe ist das Einander-Gegeniiberstellen
von Gegensitzen: ,wirk nicht, sende nicht — steh* und ,voraus, aus -
herein“. Die flieBende Bewegung der ersten und zweiten Zeile gerit in
der dritten und vierten Zeile ins Stocken: ,steh / herein“. Die beiden
Worte stehen als Einwortzeilen isoliert und durchbrechen den Wortflul3.
Aller nach auBen gerichteten Aktivitdt wird Einhalt geboten. Die Stro-
phe endet mit einem Doppelpunkt, der alle Bewegung zum Stilistand
bringt und mich zu einem Eintritt in ein ,Jetzt“ ohne vorher und nach-
her einladt.
Ich spiire, daB das Gedicht nicht von der mir geldufigen alltdglichen
Wirklichkeit spricht. In ungewdéhnlichen Worten und Wendungen

3 Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate. Hg. Josef Quint. Miinchen *1977,
432-439,
4 Ebd. 435. 3 Ebd. 155. $ Ebd. 167.



Elisabeth Hense 406

spricht es mich an und weist mir den Weg, der mich ratlos macht: Was
bedeutet diese Sprache? Wohin fiihrt sie mich, wenn ich mich ihr anver-
traue? Ich merke pldtzlich, daB das Gedicht in mir bewirkt, wovon es
spricht, denn wenn ich diese Sprache verstehen will, kann ich nicht
mehr von meinem eigenen ,,Wirken“ und ,,Senden* ausgehen. Von au-
Ben, von dieser Sprache her, wird der Weg des selbstverstindlichen all-
tiaglichen Tuns und Sprechens abgeschnitten, und ich finde mich in mei-
ner eigenen tiefen Unmoglichkeit, einen Sinn bereits von vornherein aus
mir selbst heraus bewirken und propagieren zu kénnen. Das Gedicht
148t mich fithlen, wie mein eigenes ,,Wirken* und ,Senden“ aufhort,
wenn ich von diesen Anweisungen iiberrascht und getroffen werde.

Das erste Wort des Gedichts besitzt ein weites Bedeutungsfeld; ,,wir-
ken“ meint ,arbeiten, ,,etwas tun®, ,etwas vollbringen®, ,aktiv sein,
»~funktionieren®, ,,Effekt haben*, , EinfluB haben*... Eckhart verstand zu
seiner Zeit unter ,,wirken“ nicht nur die sichtbare Aktivitit, das sicht-
bare Tun, das angestrengte Arbeiten, sondern auch das innerliche Be-
schiftigtsein mit Besinnung und Gebet, einfach alles, was den Men-
schen mit sich selbst fiillt. Die erste Anweisung des Gedichts fordert
mich auf, dies alles, was ich tue, was mich beschiftigt, was mich fiillt,
loszulassen und damit auch die Zukunft, auf die alles ,,Wirken“ bezogen
ist, loszulassen.

Die zweite Anweisung schlieBt sich sprachlich vielleicht der Kommu-
nikationstheorie an, in der die Rede ist von ,,Sender” und ,,Empfinger*.
»Sende nicht aus“ bedeutet dann soviel wie: ,,hor auf, deine eigene Bot-
schaft auszusenden, hor auf zu sprechen, schweige ... empfange“, wie
Eckhart sagen wiirde. Ich spiire, wie die Sprache in mir einen ProzeB in
Gang setzt, der mich von meinem eigenen ,,Wirken“ und ,,Senden* los-
16st: ich werde innerlich — wie es in Eckharts Predigten heiBt —, ledig
und frei.

Die dritte Anweisung: ,,steh herein“ trigt mich schlieBlich iiber die
Schwelle und stellt mich in mich selbst, in Gott, in meinen eigenen
Grund, so daB ich - in Eckharts Idiom - fiir die allerhéchste Wahrheit
Gottes empféanglich werde und darin leben méchte. Sprachlich gesehen
setzt sich diese Anweisung aus zwei Elementen zusammen: ,,Komm her-
ein® und ,steh in dir* haben sich zu ,,steh herein“ verbunden. Die Spra-
che sucht hier einen Weg, um einerseits die Unmittelbarkeit dieser Ein-
ladung auszudriicken, in der ein Kommen immer schon von einem Ste-
hen eingeholt ist, eben weil es zu diesem eigenen Grund keinerlei Zu-
gang gibt als das lautere In-sich-selbst-Stehen und um andererseits die
innere Dynamik dieser Einladung auszudriicken, die nicht einfach auf
einen stillen bewegungslosen inneren Zustand abzielt, sondern einen



Paul Celan 407

ProzeB3 bewirken will, in dem ich immer mehr und immer tiefer In-mir-
selbst-stehe.

Die zweite Strophe umschreibt meine innere Haltung als ,,durchgriin-
det vom Nichts, / ledig allen / Gebets, / feinfiigig, nach / der Vor-
Schrift, / uniiberholbar. Das erste Wort dieser Strophe erinnert an den
»grunt der séle“ bei Eckhart. Dieser Seelengrund ist keiner Kreatur zu-
ginglich, nur Gott allein:

»Wie Sankt Augustinus sagt: Gott ist der Seele ndher, als sie sich
selbst ist. Die Ndhe zwischen Gott und der Seele kennt keinen Un-
terschied (zwischen beiden), fiirwahr. Dasselbe Erkennen, in dem
sich Gott selbst erkennt, das ist eines jeden losgelosten Geistes Er-
kennen und kein anderes. Die Seele nimmt ihr Sein unmittelbar
von Gott; darum ist Gott der Seele niher, als sie sich selbst ist;
darum ist Gott im Grunde der Seele mit seiner ganzen Gottheit.*’
Die ,,Gottheit” aber ist jener ,,Grund, Boden und Quell“ Gottes, in den
sich der Mensch in der ,,unio mystica“ hineinbewegt; die Gottheit ist je-
ner nichtzeugende Wesenskern Gottes, der sich nicht mitteilt und auf
nichts bezogen ist als auf sein innerstes ureigenstes Sein®.

Die Wendung: ,,durchgriindet vom Nichts“ schliefit an diese Gedan-
ken Eckharts an und driickt die Bezogenheit des Gottesgrundes, eines
., Nichts“ jenseits von Gott, auf den Seelengrund aus. Die Anweisungen
der ersten Strophe konnte ich — wenngleich ratlos — noch befolgen. Die
zweite Strophe geht einen Schritt weiter: Es gibt jetzt keinen Weg mehr.
In passiven Termini wird beschrieben, was mich von aullen her ohne ei-
genes Zutun berithrt und umformt: das ,,Nichts“. Von ihm werde ich
,durchgriindet”, ,ledig“ und ,gefligig“ gemacht, selbst zu einem
. Nichts“ zuriickgebracht, kénnte man wohl zusammenfassen, denn im
Durchgriindet-Sein, Ledig-Sein und Feinfiigig-Sein bleibt mir einerseits
von mir selbst nichts und erhalte ich andererseits alles vom ,,Nichts*.
Die Emotionalitit dieser Strophe balanciert somit zwischen Schmerz
und Erlésung: Einerseits wird mir jeder Halt genommen, andererseits
finde ich eine neue Sicherheit, einen neuen Grund im Nichts; einerseits
wird mir jede eigenwillige Kommunikation mit Gott abgeschnitten, an-
dererseits empfinde ich eine ungekannte unmittelbare Ndhe Gottes ohne
Worte; einerseits werde ich von aullen her gezwungen, andererseits
empfinde ich von innen her eine zértliche Bereitschaft.

Die zweite Strophe beschreibt also eigentlich eine sehr intime, dyna-
mische Beziehung, einen spannungsvollen Dialog zwischen Mensch und

7 Ebd. 201.
8 Vgl. E. Soudek (s. Anm. 2) 36.



Elisabeth Hense 408

Gott. Das Wort ,,Vor-Schrift* kennzeichnet die Sprach-Regeln dieses
Dialogs. Die Schreibweise von ,,Vor-Schrift“ ist befremdlich. Der Bin-
destrich gibt dem Wort einen anderen Klang; man nimmt es geradezu
wortlich und bezieht es auf das, was ,,vormals“ geschrieben wurde, auf
das, dessen Celan im Gedicht gedenkt, auf die Predigten Eckharts. Wil-
helm Hock hat den Hinweis gegeben, ,,Vor-Schrift* sei als ,, Thora* oder
»Gesetz* zu verstehen®. Daneben bezieht man ,,Vor-Schrift* aber auch
auf die Vorschrift der ersten Strophe, der ,,Vor-Schrift* zur Passivitit
und Einkehr. Das Wort ,,uniiberholbar® steht in Beziehung zu dem Wort
»Yor-Schrift und teilt dessen in der Schwebe gehaltene Vieldeutigkeit.
Das vormals Geschriebene, Eckharts Worte, die Thora, die Anweisung
der ersten Stophe, bleiben giiltig und uniibertrefflich. Die ,,Vor-Schrift®
ist mir so weit voraus, daB ich sie, wenngleich ich zeitlich gesehen nach
ihr komme, nie endgiiltig erreichen kann. Sie wurzelt bei Celan, wie aus
anderen Gedichten deutlich ersichtlich ist'?, in der Welt der Sefiroth, der
Gesamtheit des géttlichen Ausdrucks, die als eine geheime Urwelt der
Sprache aufgefafit wird. ,,Der Ungrund in Gott ist namenlos und aus-
druckslos, erst in seinem Hervortreten nimmt er Ausdruck an, ja dies
Hervortreten selbst ist eben Ausdruck und Name, in dem sich das We-
sen ausdriickt ... Jedes Wort ist aber — das ist die Grundansicht aller my-
stischen Sprachtheorie - Name Gottes. Der ProzeB, in dem die Welt sich
bildet, ist eben dies sich immer restlosere Auswirken des Namens. Das
Unbekannte hat in dieser Welt kein Dasein, und so hei3t denn nicht um-
sonst im Sohar der heilige Name der Region des Nichts: ,Ich werde
sein‘. !

Die ,Vor-Schrift* besitzt fiir mich eine unantastbare Realitit, sie
driickt auf verborgene Weise die objektive Wirklichkeit Gottes aus, die
sich durch die Geschichte hindurch im Gesetz, in der Thora, in den
Worten der Mystiker erhalten hat und mich jetzt in diesem Gedicht neu
erreicht. Dem unantastbaren Anspruch Gottes kann ich mich — einmal
so weit gegangen — nicht mehr entziehen: ich werde ,feinfiigig“. Dieses
Wort ist, obgleich eine ungebriuchliche Wortzusammensetzung, doch
verstidndlich. Es bedeutet wohl so etwas wie ,feinfiihlig gefiigig*. Damit
wird eine Haltung umschrieben, die die ,,Vor-Schrift“ von innen heraus
erspiirt und sich bejahend im genauesten danach richtet.

* W. Hock, Von welchem Gott ist die Rede? In: D. Meinecke (s. Anm. 1) 265-276.
1*Vgl. z.B. ,,Thr mit dem*, ,,Aus Engelsmalerie®. ,,Die freigeblasene Leuchtsaat®. In: Paul
Celan, Ges. Werke. Bd. 2. Frankfurt 1975, 195-197.

' Gershom Scholem, Die Geheimnisse der Schipfung. Ein Kapitel aus dem kabbalistischen
Buche Sohar. Frankfurt 1971, 30f.



Paul Celan 409

., Feinfiigig* ist beispielsweise der letzte Gerechte aus André Schwarz-
Barts Roman von 195912 der sich der ,,Vor-Schrift* angesichts des
,,Nichts“ ohne Riickhalt — auch nicht in Gott - fiigt. Der fortschreitende
ProzeB der psychischen und korperlichen Vernichtung seines Volkes un-
ter dem Naziregime kann den Gerechten nicht, selbst als er es verzwei-
felt mochte, von der sich in ihm immer restloser auswirkenden ,,Vor-
Schrift“ Gottes trennen. Durch einen Selbstmordversuch und monate-
lange Selbstbetiubung in roher Gesellschaft probiert er, dem seelischen
Abgrund zu entkommen, der sich ihm unweigerlich 6ffnet, wenn er
seine Augen nicht schlieBt und seine Ohren nicht zuhilt. SchlieBlich
kann er einfach nicht mehr anders, als da zu sein, wo sein Volk ist und
so — am Rande des Wahnsinns balancierend - gefiigig den Weg ins
, Nichts“ mitzugehen. Der Sinn seines Handelns ist, daB3 er das Leid in
sich sammelt, daB er in unmenschlichen Umstinden sieht und hort und
fithlt und vor Gott trigt, was sonst verlorenginge. In zértlicher Milde ist
er unter seinen Leidensgenossen und liebt sie trotz ihrer Entstellung.
Sich selbst hilt er fiir ein ,,Nichts* und verkérpert doch die Gegenwart
Gottes im Konzentrationslager. Er selbst fiihlt nur Gottes Abwesenheit
und bleibt ohne Trost wie Christus am Olberg: ,,Vater, wenn du willst,
laB diesen Kelch an mir voriibergehen. Doch nicht mein, sondern dein
Wille geschehe.“ (Lk 22,42) Gott antwortet aber nicht.

Wenn die Erfahrung des Nichts total ist, wenn die Finsternis und das
Verlassensein auch im Gebet nicht mehr vertrieben werden konnen,
wenn auch der Glaube an Gott keinerlei Riickhalt mehr bietet und die
gottliche ,,Vor-Schrift“ desto krasser hervortritt und desto unbedingter
gelten muB, dann vollzieht sich, wie alle groBen Mystiker bezeugen, auf
verborgene Weise die Vereinigung Gottes mit der Seele. Darum sagt Ce-
lan jetzt in der dritten Strophe seines Gedichts: ,nehm ich dich auf*.
Mit diesen Worten haben die Mystiker durch die Jahrhunderte hindurch
immer wieder die ,,unio“-Erfahrung ausgedriickt. Auch in Eckharts Pre-
digt Surge illuminare iherusalem etc. ist die Rede vom ,,In-uns-Nehmen*
und ,,Aufnehmen® Gottes!®. Eckhart gebraucht in diesem Zusammen-
hang gern das Bild von der ,,Gottesgeburt in der Seele®, die sich im in-
nersten Teil der Seele, im Seelengrund, vollzieht, dem einzigen ,,Ort",
wo der Mensch die Gottheit wirklich aufnehmen kann. Die eben er-
wihnte Predigt endet mit der Interpretation von Joh 1,5: , Dies meint®,
schreibt Eckhart, ,,dal Gott nicht nur ein Beginn ist aller unserer

12 A. Schwarz-Bart, Der Letzte der Gerechten. Frankfurt 1979.
11 Vgl. Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke. Bd. 1: Predigten. Hg. u.
Ubers. Josef Quint. Stuttgart 1958, 230-241.



Elisabeth Hense 410

Werke und unseres Seins; er ist (vielmehr) auch ein Ende und eine Ruhe
fur alles Sein.“!* Celan scheint hiermit nicht einverstanden zu sein. Das
Aufnehmen der Gottheit bedeutet fiir ihn geradezu das Gegenteil aller
Ruhe: ,statt aller Ruhe* lauten die letzten Worte des Gedichts. Der my-
stische ProzeB bleibt dynamisch, bleibt ohne Ende und fiilhrt den Men-
schen immer tiefer in die ,,unio* hinein.

Die zweite Strophe ist dem kurzen Satz: ,,nehm ich dich auf“ aus der
dritten Strophe syntaktisch untergeordnet. Auch die erste Strophe steht
nicht fiir sich, sondern bereitet, wie der Doppelpunkt angibt, auf ein
Folgendes vor. Erst in der elften Zeile wird deutlich, worauf das Ge-
dicht in den Worten: ,,nehm ich dich auf* seinen Halt. Wenn ich aufge-
aus, was der Mystiker psychisch erfihrt, wenn er sich auf den Ruf Got-
tes, die gottliche ,,Vor-Schrift“ einldBt: Er muB einen Weg gehen, der
ithn immer tiefer in ein Unbekanntes fihrt, ohne die Sicherheit, ir-
gendwo anzukommen. Die Sprache findet den Weg in den Hauptsatz,
die Worte werden aufgefangen und erhalten so ihren Sinn.

Aber nicht nur syntaktisch, sondern auch inhaltlich findet das Ge-
dicht in den Worten ,,nehm ich dich auf* seinen Halt. Wenn ich aufge-
hért habe, im Tun und Sprechen bloB mich selbst zu verwirklichen,
werde ich empfinglich fiir die Wirklichkeit des anderen, fiir das ,,du*.
Weil ich nicht mehr voll bin von mir selbst, habe ich Raum in mir, kann
ich ,,dich aufnehmen®. Die Wirklichkeit des andern in mir gibt mir eine
neue Sicherheit. Unerwarteterweise entspringt in mir die Kraft einer Ge-
genbewegung, in der zugleich die Bewegung der ersten Strophe iiber-
flieBt: eine Stimme, das Nichts, die Gegenwart einer ,,Vor-Schrift* ladt
mich ein: ,steh herein® — und ich nehme diese Stimme, dieses Nichts,
diese Gegenwart als mein ,,du* in mich auf: »hehm ich dich auf*. ,Ich“
und ,,du” sind die Pole eines Wirkens und eines Sendens bzw. eines
Nicht-Wirkens und eines Nicht-Sendens, die in der Dynamik der zwei-
ten Strophe ineinanderflieBen und ineinander iiberflieBen.

Obwohl das Gedicht im Rhythmus ganz auf sein letztes Wort, auf
»Ruhe®, hinauslduft und damit moglicherweise der Ansicht Eckharts,
daB Gott auch eine Ruhe ist fiir alles Sein, doch als einer VerheiBung zu-
stimmt, bleibt es der psychischen Erfahrung: ,statt aller / Ruhe® treu.
Fiir uns Menschen gibt es (noch) kein Ruhen, kein Stehenbleiben, son-
dern nur ein ,Weiter”. Einem weit verbreiteten MiBverstindnis, das als
Ziel aller mystischen Erfahrung ein gliickseliges ,,In-sich-selbst-Ruhen®
und ,,In-Gott-Ruhen* sucht, wird hier sehr niichtern und schroff wider-
sprochen. So endet das Gedicht mit dem Wegfallen der allerletzten Illu-

14 Vgl. ebd. 487.



Paul Celan 411

sion, die ich mir noch machen konnte, und bringt mich ganz zur niich-
ternen Wirklichkeit meiner Menschlichkeit zuriick, die jedoch - ohne
jede Erhabenheit oder Grofartigkeit - ganz durchdrungen ist von der
Wirklichkeit meines ,,du®.

Der mystische Tod

Auch ein weniger berithmter Mystiker als der rheinlindische Meister
Eckhart spricht in seinen Heiligenlegenden eine Sprache, an die Paul
Celan sechshundert Jahre spiter neu ankniipfen kann. Hermann von
Fritslar — Fritslar ist ein uraltes Stidtchen an der Edder in Niederhessen
_ war wahrscheinlich ein begiiteter Laie, der durch den Umgang mit
Geistlichen und gleichgesinnten Freunden zur Lektiire mystischer
Schriften angeregt und zur Abfassung eines Sammelwerkes ermutigt
worden war. Uber sein Werk, in dem Teile aus anderen Biuichern, Predig-
ten und Lehren von vielen Meistern zusammengetragen worden sind,
sagt Hermann sinngemiB, ,,das leben der heiligen sei ein buch, darin der
mensch lesen solle und lernen, wie er sein leben stelle und ordne, das
ihn stiarke und kriftige in leiden und drangsal zur ausdauer im glauben,
das ihn leite zu wahrer frommigkeit und zu werkthaetiger ausiibung des
christenthums“?s. Die Handschrift des Heiligenlebens wurde in den Jah-
ren 1343 bis 1349 erstellt. Uber Hermanns Lebensverhiltnisse ist weiter
nichts bekannt, als daB er mehrere groBere Reisen nach Italien, Frank-
reich, Spanien und Portugal unternommen hat und von den deutschen
Stiddten aus eigener Anschauung sicher Koln, Trier, Erfurt, Ichtershau-
sen und das Kloster Grevenrode am Rhein kannte!®. Geistig stand Her-
mann den Dominikanern und Franziskanern nahe, war aber wohl iiber
die Grenzen dieser Orden hinweg iiberhaupt mit der Tradition christli-
cher Mystik vertraut.

Im letzten Gedicht der Atemwende greift Paul Celan ein traditionelles
Thema der Mystik auf, das er bei Hermann von Fritslar sprachlich sehr
originell gestaltet vorgefunden haben muf3:

Einmal,

da horte ich ihn,

da wusch er die Welt,
ungesehn, nachtlang,
wirklich.

15 Zil. nach Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts. Bd. I. Hg. Franz Pfeiffer.
Leipzig 1845, XIXf. 16 Vgl. ebd. XIV-XV.



Elisabeth Hense 412

Eins und Unendlich,
vernichtet,
ichten.

Licht war. Rettung.

Das auffilligste Wort dieses Gedichtes ist das Wort ,,ichten® aus der
vorletzten Zeile. In Matthias Lexers Mittelhochdeutschem Handwérter-
buch" findet sich ,,ichten“, , ichten®, ~ihten“, ichen* in der Bedeutung:
»zu etwas machen“. Lexer verweist hier auf das 1845 von Franz Pfeiffer
in Leipzig herausgegebene Werk Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahr-
hunderts und zitiert eine kurze Passage aus dem ersten Band, die die Be-
deutung- von ,ichten* belegt: ,,...nicht alsé daz der geist zu nichte
werde, sunder daz her geichtet werde an gote“. Dieser Text entstammt
dem bereits erwihnten Heiligenleben von Hermann von Fritslar.

Wir kdnnen wohl davon ausgehen, daB Paul Celan Lexers Mittelhoch-
deutsches Handwdrterbuch kannte's. Maoglicherweise stieB er einmal
beim Durchblittern dieses Worterbuches - er las ja bekanntlich Worter-
biicher, wie andere einen Roman lesen — auf das Wort ~ichten“ und war
fasziniert von dem Wortspiel ,,zu nichte — geichtet“. Celan hat dann
wohl in Pfeiffers Buch nachgeschlagen und fand dort unter der Uber-
schrift Sancte Crisogénen tac alsé her starp ein kurzes Kapitel iiber das
klassische (franziskanische) Thema der Scheidung des Geistes von der
Seele, das Hermann von Fritslar hier an einer Mirtyrergeschichte auf-
hingt:

,»Dirre heilige was ein prister und wart gemartelt zu Rome, do wart
ime daz houbit abe geslagen. — Sanctus Paulus sprichit: ,di heiligen
sint gestorben in deme swerte, und daz wort gotis ist ein swert daz
da scheidet den geist von der séle‘.“1
Gottes Wort - so entwickelt Hermann seinen Gedankengang weiter —
vollzieht diese Scheidung immer umfassender und radikaler, bis der
Geist schlieBlich von allem, was iiber sein reines Dasein hinausgeht, ge-
schieden ist und so mit Gott vereinigt werden kann:
»Zu deme achten male s scheidet iz den geist von ime selber und
uberformit in in gotliche einunge und in gotgeformete (...) glicheit,
nicht alsé daz der geist zu nichte werde, sunder daz her geichtet
werde an gote, wanne her stét da noch gotisheit und nicht nach

7 Matthias Lexer, Mittelhochdeutsches Handwérterbuch. Stuttgart 1979 (= Reprographi-
scher Nachdruck der Leipziger Erstausgabe von 1872).

'® Vgl. Israel Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend. Frankfurt 1979, 134.

¥ F. Pfeiffer (s. Anm. 15) 252.



Paul Celan 413

sinsheit, sunder iz ist ndch gotisheit. Dar umme sult ir wizzen, daz
der geist beheldit alle sine vollekumenheit an wesene und an na-
tire und beheldit sine vernunftigen krefte in zit und in éwigkeit in
der hohesten einunge di got mit dem geiste haben mac, aber iz stét
allez noch gotiskeit und nicht sinesheit.“?
Das mystische ,,Zu-nichts-Werden“, der mystische Tod, bedeutet nicht,
daBl der Mensch nicht mehr besteht, sondern daff er umgeformt, trans-
formiert in Gott, nicht mehr nach seinem eigenen Wesen, sondern nach
Gottes Wesen lebt. Was Hermann von Fritslar hier als eine tberlieferte
Lehre, die bis auf Paulus zuriickgeht, wiedergibt, beschreibt Paul Celan
im Gedicht als ein Erlebnis des ,,ich*: ,,Einmal, / da horte ich ihn*.

Eine Erinnerung wird damit in mir wachgerufen. Einmal - ich weil}
nicht mehr genau, wann und wo und vielleicht wird es mir jetzt erst im
Nachhinein bewufit —, da hérte ich ihn. Ich kann Gerdusche horen,
Laute, Kliange, Sprache. Doch der Satzbau des Gedichts gibt an, daf
mehr ausgedriickt sein will, als eine alltigliche Sinneswahrnehmung.
Das vorgeschobene ,,einmal, da“ stellt die Aussage in den Kontext eines
ganz auBergewdhnlichen Erlebens, sodal ,,héren* nicht mehr einfach
die routinierte akustische Wahrnehmung bedeuten kann. Das Wort ,ho-
ren* scheint vielmehr auf etwas zu verweisen, das ich normalerweise so-
gar nicht einmal als konkreten akustischen Laut wahrnehmen kann. Ich
hérte, ohne zu horen. Die Sprache des Gedichts veranschaulicht somit
vielleicht, was Hermann von Fritslar vom Worte Gottes sagt: ,Wanne
diz gotliche wort gehort wirt von deme geiste, (...) s6 tut iz alsé daz
swert: daz scheidet ganze dinc in zwei.“?! Die Sprache des Gedichts
scheidet mich von meinem vorgewuBten selbstverstindlichen Verstehen
der Sprache. Ich spiire, daB ich das Gedicht nur verstehen kann, wenn
ich das Schwert dieser Sprache sozusagen am eigenen Leib fiihle.

Wer ist mit ,,ijhn“ gemeint? ,Er* wird vorgestellt als derjenige, der
sich nicht in alltiglicher Selbstverstdndlichkeit in einer Sinneswahrneh-
mung fangen 148t. Trotzdem macht der Rhythmus und der Ton des ge-
samten Gedichts ,.ihn*“ auch fiir den Leser noch hérbar: jedes Wort ist
betont und driingt sich als unbedingte sprachliche Realitét auf. Die Be-
wegung — weg von der subjektiven Wahrnehmung hin zur faktischen
Unpersonlichkeit einer reinen Objektivitat ,Licht war. / Rettung.” -
kennzeichnet ,,ihn* als eine von ,mir“ v6llig unabhingige ,, Gegeben-
heit-fiir-sich®.

Die dritte Zeile des Gedichts, die sich im Satzbau an die zweite Zeile
anlehnt und das Héren inhaltlich verdeutlicht, spricht explizit von der

20 Ebd. 252. 21 Ebd.



Elisabeth Hense 414

kosmischen Wirklichkeit des ,.er“: ,,da wusch er die Welt“. Dieses Bild —
durch die Alliteration ,,wusch — Welt* besonders eindringlich gestaltet -
schlieBt sich problemlos an den Kontext der Mirtyrergeschichten an,
wie sie sich bei Hermann von Fritslar finden. Der Gedanke, daB die
Mirtyrer mit ihrem Leiden stellvertretend die Welt reinwaschen, ist so-
wohl jiidisches als auch christliches Traditionsgut. Am bekanntesten ist
in diesem Zusammenhang vielleicht die christliche Glaubensiiberzeu-
gung, daB Christus mit seinem Tod am Kreuz die Siinden der ganzen
Menschheit gesiihnt hat, oder die jiidische Auffassung, daB Israel das
auserwidhlte Opferlamm ist, der Tribut an Leiden, durch den die ganze
Menschheit Verzeihung erlangt. Aber auch das uralte Bild der Sintflut
kann sich beim Lesen der dritten Zeile einstellen: Mit riesigen Wasser-
fluten wusch Gott die Welt von allem Bosen rein und erschuf sie so in
neuem Glanz.

Drei nachgestellte Adverbien charakterisieren den Vorgang des Wa-
schens als ,,ungesehn, nachtlang, / wirklich“. Was die Sprache zunichst
als Bild entwarf, entzieht sich jetzt wieder dem Zugriff der Sinneswahr-
nehmung. Das Phantasiebild einer gewaltigen Sintflut oder eines sensa-
tionellen Martyriums von kosmischer Bedeutung entspricht nicht der
Wirklichkeit, die der Dichter meint. Wiederum wird jetzt die Schwert-
funktion dieser Sprache fithlbar: Nachdem ich bereits das vorgewulite
selbstverstindliche Verstehen der Sprache verloren habe, scheidet mich
die Sprache jetzt auch von ihrer Bildlichkeit. Ein ungesehenes, nachtlan-
ges Waschen der Welt kann man sich nicht mehr vorstellen, eben weil es
verborgen und dunkel ist. Die Sprache fiihrt den Leser - wie Gottes
Wort — auf einen Weg, dessen Ziel darin besteht, daB ,,sin innikeit als6
groz werde daz her aller bilde vorgezze ... daz her von allen bilden kére
wanne her wolle und volge gote alleine und gotlicheme lichte“?2. Nur
wenn ich als Leser an dem ProzeB der Scheidung zwischen Geist und
Seele in dieser Sprache teilhabe, spricht das Gedicht zu mir von eben
dieser Wirklichkeit, die es selbst ist: Sintflut, Martyrium, die Welt wa-
schen ... ein verborgener, langer dunkler ProzeB der Reinigung.

Pldtzlich zu Anfang der zweiten Strophe zwei altiiberlieferte Gottes-
namen der mystischen Tradition?: | Eins und Unendlich“. Zwei Zahl-
worte symbolisieren die einzige und einende und zugleich unendliche
und unergriindliche Wirklichkeit Gottes, von deren Gegenwart die My-
stiker in ihrem Suchen nach Gott ebenso iiberrumpelt werden, wie der
Leser dieses Gedichts von der unvermittelten Nennung der Namen.

2 F. Pfeiffer (s. Anm. 15) 253.
» Vgl. G. Scholem (s. Anm. 11) 26 u. 74f.



Paul Celan 415

Wenn der Mystiker diese Gottesnamen als handelnde Wirklichkeit an
sich selbst erfihrt, ganz unmittelbar — auch ohne den Abstand der Spra-
che -, so scheidet das gottliche Wort, der gottliche Name, wie Hermann
von Fritslar sagt, ,,den geist von ime selber und uberformit in in gotliche
einunge und in gotgeformete (...) glicheit“?*. Darum spricht der Dichter
jetzt auch nicht mehr von ,ich“ und ,er“. Nur ,,Eins und Unendlich®
gilt. ,,Ich“ muB sterben in Gott, meine eigenen Moglichkeiten, meine
Sinneswahrnehmungen miissen weichen, und ,.ich“ mul3 ohne eigenes
Zutun die Umformung, die Transformation in Gott erleiden?. Die Spra-
che scheidet mich von meinem ,,ich* und ,,ich* bin fiir mich selbst auf
immer verloren, ,,vernichtet. Keine Wahrnehmung mehr, kein Verste-
hen, kein Gefiihl — nur ein Erleiden dieser Wirklichkeit und dieser Spra-
che. Darum verdndert sich hier mitten im Gedicht die Perspektive der
Sprache: Gott dringt sich der Sprache auf und das Gedicht spricht so
.in eines Anderen Sache“?¢. Trotzdem hére ,,ich“ nicht auf zu bestehen.
,Jch“ bin jedoch nicht mehr fiir mich nach meinem eigenen Wesen da,
sondern bestehe jetzt, wie Hermann von Fritslar sagt, nach Gottes We-
sen. Die Sprache nimmt mein ,ich“ in die gottliche Wirklichkeit auf, die
sie umschreibt als ,,vern-ich-tet, ich-ten. L-ich-t“. In duBerster Prazision,
bis in die Buchstaben treu, umspielt die Sprache hier eine Wirklichkeit,
die in der Mystik mit dem Terminus ,,unio mystica“ angedeutet wird.
Das Spiel der Vereinigung von Gott und Mensch rei3t das ,,ich* in den
unabsehbar tiefen Abgrund des gottlichen Daseins. Es stirbt, es wird
,vernichtet”, weil Gott ihm zuviel ist, und es lebt, Gott ,,ichtet” es, weil
es in ihm seine wahre menschliche Grofie findet.

Es geht hier nicht um eine innerliche Erfahrung, die mit den konkre-
ten Lebensverhiltnissen nichts zu tun hat. Mystiker wie Titus Brandsma,
Etty Hillesum, Dag Hammarskj6ld und Paul Celan muBiten ihr Leben
dafiir geben, daB sie nicht anders konnten, als der géttlichen Wirklich-
keit tief in sich selbst treu zu bleiben. Wenn die Erfahrung der Vernich-
tung allesbeherrschend und unausweichlich wird, wenn alles verloren
scheint und auch das nackte Leben nicht mehr gerettet werden kann,
entdeckt der Mensch in seinem tiefsten Wesen die Quelle einer alles und
jeden umfassenden Verbundenheit: Eins und Unendlich ichten den ver-
nichteten Menschen. Nicht der Tod, nicht die Dunkelheit ist die letzt-
endliche Wirklichkeit, die — wenngleich real erlebt — an der Wirklichkeit

24 F, Pfeiffer (s. Anm. 15) 252.

5 Vgl. Jan van Ruusbroec, Opera omnia. Bd. 1 (Boecsken der verclaringhe). Hg. G. de
Baere. Tielt/Leiden 1981, Vers 177.

2 Vgl. Der Meridian. Rede anliplich der Verleihung des Georg-Biichner-Preises (1960). In:
Paul Celan, Ges. Werke. Bd. 3. Frankfurt 1983, 187-202, hier 196.



Gabriele Schuth 416

der Verbundenheit und des Zusammenhanges zerschellt: ,,Licht war. /
Rettung.” Der Mystiker ist jetzt durch nichts mehr von Gott zu scheiden.
Er hat sich selbst geopfert und teilt darum die géttliche Wirklichkeit,
das gottliche Licht, das als erstes Schépfungswort von Anfang an war.
»Es werde Licht! Und es ward Licht.“ (Gen 1,3)

Hermann von Fritslar sagt gegen Ende seines Kapitels, daB Gott die
Menschen haben will in ,,unbildelicher wise und wil si furen in sin
gotlich licht*. Das nackte, bildlose, einfiltige Schauen des géttlichen
Lichtes, das Gott selbst ist, ist die Weise, in der ,,ich* noch bestehe. Im
Wort und in der Wirklichkeit des Lichts werde ,,ich* umfangen und auf-
gefangen. Von Gottes Seite her wird mir - bis in die Sprache hinein
sichtbar - dieser Halt und diese Sicherheit geboten: »Rettung®. Ganz
ohne Prédikat, ohne Zeit- und Ortsangaben, ohne jede Bedingung oder
Einschrinkung gilt ,,Rettung” im géttlichen UbermaB. Auch der Holo-
caust kann an dieser gottlichen Wahrheit nichts dndern. Nur ein Mysti-
ker getraut sich wohl in Zeiten der Vernichtung so zu dichten.

Der Nachbar des Schonen ist der Tod

Zur Symbolgeschichte des Schmetterlings

Gabriele Schuth, Haltern

Dem Vollkommenen, das dauert, gilt die Sehnsucht des Menschen. In
Liebe und Schonheit kann héchste Lebensintensitit erfahren werden,
Welt und Mensch sind fiir einen Moment wieder heil, rund, vollkom-
men. Fir einen Moment. Der Glanz des Schoénen verblaBt auf die
Dauer, und die grenzenlose Aufgeschlossenheit Liebender vergeht wie-
der unter den Verkrustungen des Alltiglichen. Aber daB das Erlebnis
von Liebe und Schonheit den Kern des menschlichen Wesens beriihrt,
daBl hier aufblitzt, was ,.die Welt im Innersten zusammenhailt®, bleibt
eine ErfahrungsgewiBheit.

Symbole entstehen aus Verdichtungen solcher Erfahrungsprozesse,
aber sie spiegeln nicht nur sinnenhaft geistige Realititen, sondern geben
auch Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Wirklichkeit. In ihrer
Komplexitdt umfassen sie Vielschichtiges, auch Paradoxes, in einem
Bild. In ihnen kristallisiert sich eine Welt, die wir nur im Nacheinander





