
Paul Celan 403 

Noch einmal: es geht hier keineswegs um prinzipielle Alternativen, 
sondern um pastorale Schwerpunkte. Es geht um die Frage, die Paulus 
im zweiten Korintherbrief stellt: •Worin seid ihr denn im Vergleich mit 
den übrigen Gemeinden zu kurz gekommen?" (11,13) Ich bin der Mei- 
nung, daß wir nicht so schnellfertig wie der Apostel (humorvoll-iro- 
nisch) antworten dürfen: •Höchstens darin, daß gerade ich euch nicht 
zur Last gefallen bin. Dann verzeiht mir bitte dieses Unrecht!" Ich 
meine, wir sollten die Antworten unserer Gemeinden zunächst einmal 
aufmerksam anhören. Nicht, um es allen recht machen zu wollen; denn 
davor hat uns Jesus ausdrücklich gewarnt, indem er sagte: •Weh euch, 
wenn euch alle Menschen loben." (Lk 6,26) Wohl aber gilt es, die be- 
rechtigten Klagen ernstzunehmen und nach Möglichkeit für Verbesse- 
rungen zu sorgen; denn eines ist sicher: Hoffen heißt handeln, gegebe- 
nenfalls neue Akzente setzen, je neu aufbrechen nach vorne und nach 
oben, niemals zur Ruhe kommen. Christliche Mystik mündet im Tun. 

Paul Celan 
Im Gespräch mit Meister Eckhart und Hermann von Fritslar 

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Rückershausen 

Mit seinen Gedichten versuchte Celan, sich zu orientieren, sich - wie er 
in seiner Ansprache anläßlich der Entgegennahme des Literaturpreises 
der Freien Hansestadt Bremen (1958) meinte - •Wirklichkeit zu entwer- 
fen". Sprechen ist so etwas wie das Zeichnen einer Landkarte, d.h. 
Worte suchen, die das Gebiet erschließen, wo der Sprechende sich be- 
findet. Unter anderem bei Eckhart und Hermann von Fritslar fand Ce- 
lan Worte, mit denen er unterwegs sein, Richtung gewinnen konnte. Nur 
Sprache, die sich erinnert, die der Geschichte, der Tradition eingedenk 
bleibt, die durch das Geschehen hindurchgeht, auch wenn sie keine 
Worte mehr hergibt für das, was geschieht, nur solche Sprache kann 
möglicherweise hier und jetzt den Wortweg zur Wirklichkeit neu finden: 
nicht indem sie mit eigener Stimme die Wirklichkeit erfassen will, son- 
dern indem sie verstummt und im Schweigen die Stimme des andern, 
des ganz Andern hörbar macht. 



Elisabeth Hense 404 

Das Ausharren im Nichts 

Zu Paul Celans Lektüre gehörten die Predigten von Meister Eckhart1. 
Dieser mittelalterliche deutsche Mystiker wurde um 1260 in Thüringen 
geboren. In jungen Jahren trat er in den Dominikanerkonvent in Erfurt 
ein. Er studierte nach dem Noviziat in Paris und Köln. Jahrelang hatte 
er wichtige leitende Ämter in seinem Orden inne, war ein beliebter Seel- 
sorger und Prediger, wurde - was eine besondere Auszeichnung war - 
zweimal als Magister nach Paris entsandt und unterrichtete schließlich 
in Köln. In den letzten zwölf Jahren seines Lebens war er einem Inquisi- 
tionsverfahren ausgesetzt, das der Erzbischof von Köln gegen ihn ange- 
strengt hatte. Kurz nach seinem Tod wurde er wegen Häresie verurteilt. 
Eckhart, der selbst dem zeitgenössischen deutschen Chassidismus nicht 
fremd gegenüberstand und vor allem das Büchlein Führer der Verwirrten 
des Moses Maimonides (1134-1204) sehr geschätzt zu haben scheint2, 
beeindruckt seinerseits mit seinen Predigten 700 Jahre später den jüdi- 
schen Dichter Paul Celan. 

Celan tritt unter anderem im letzten Gedicht des Buches Lichtzwang 
mit Meister Eckhart ins Gespräch. Er bedenkt dessen Worte und aktua- 
lisiert sie in der lyrischen Sprache unseres Jahrhunderts: 

Wirk nicht voraus, 
sende nicht aus, 
steh 
herein: 

durchgründet vom Nichts, 
ledig allen 
Gebets, 
feinfügig, nach 
der Vor-Schrift, 
unüberholbar, 

nehm ich dich auf, 
statt aller 
Ruhe. 

Verschiedene Predigten von Meister Eckhart könnten hier ihre Spuren 
hinterlassen haben. Die ersten sieben Zeilen des Gedichtes stehen deut- 

1 Vgl. Werner Weber, Zum Gedicht •Du sei wie du". In: Dietlind Meinecke, Über Paul 
Celan. Frankfurt 21973, 277-280. 

2 Vgl. Ernst Soudek, Meister Eckhart. Stuttgart 1973, 34. 



Paul Celan 405 

lieh im Kontext der Predigt Et cumfactus esset Jesus annorum duodeeim 
etc?; es heißt dort in der Übersetzung von Josef Quint: 

•Wenn der Mensch in solcher Weise in einem reinen Nichts steht, 
ist es dann nicht besser, daß er etwas tue, was ihm die Finsternis 
und das Verlassensein vertreibe - daß ein solcher Mensch etwa 
bete oder lese oder Predigt höre oder andere Werke verrichte, die 
doch Tugenden sind, um sich damit zu behelfen? - Nein! Wisse 
fürwahr: Ganz still zu stehen und so lange wie möglich, das ist 
dein Allerbestes."4 

Häufig spricht Eckhart über das Loslassen alles Tuns und Wirkens mit 
allem Vor und Nach, über das Ledig-Stehen im gegenwärtigen Nun, 
über das In-sich-selbst-Stehen, wo es weder dies noch das gibt, sondern 
wo die Seele zur Ruhe kommt, das heißt zu Gott findet: 

•Ganz so sollte der Mensch dastehen, der für die allerhöchste 
Wahrheit empfänglich werden und darin leben möchte ohne Vor 
und ohne Nach und ohne Behinderung durch alle Werke und alle 
jene Bilder, deren er sich je bewußt wurde, ledig und frei göttliche 
Gabe in diesem Nun neu empfangend und sie ungehindert in die- 
sem gleichen Lichte mit dankerfülltem Lobe in unserm Herrn Je- 
sus Christus wieder eingebärend."5 

•,Gott wohnt in einem Lichte, zu dem es keinerlei Zugang gibt' 
(1 Tim. 6,16). Er ist ein Einwohnen in seiner eigenen lauteren We- 
senheit, in der es nichts Anhaftendes gibt. Was ,Zu-fall' hat, das 
muß hinweg. Er ist ein lauteres In-sich-selbst-Stehen, wo es weder 
dies noch das gibt; denn was in Gott ist, das ist Gott."6 

In der ersten Strophe faßt Celan diese Gedanken in drei kurzen Anwei- 
sungen zusammen: •Wirk nicht voraus, / sende nicht aus, / steh / her- 
ein." Strukturprinzip dieser Strophe ist das Einander-Gegenüberstellen 
von Gegensätzen: •wirk nicht, sende nicht - steh" und •voraus, aus - 
herein". Die fließende Bewegung der ersten und zweiten Zeile gerät in 
der dritten und vierten Zeile ins Stocken: •steh / herein". Die beiden 
Worte stehen als Einwortzeilen isoliert und durchbrechen den Wortfluß. 
Aller nach außen gerichteten Aktivität wird Einhalt geboten. Die Stro- 
phe endet mit einem Doppelpunkt, der alle Bewegung zum Stillstand 
bringt und mich zu einem Eintritt in ein •Jetzt" ohne vorher und nach- 
her einlädt. 

Ich spüre, daß das Gedicht nicht von der mir geläufigen alltäglichen 
Wirklichkeit   spricht.   In  ungewöhnlichen   Worten  und   Wendungen 

3 Meister Eckhart, Deutsche Predigten und Traktate. Hg. Josef Quint. München "1977, 
432-439. 
4 Ebd. 435. 5 Ebd. 155. 6 Ebd. 167. 



Elisabeth Hense 406 

spricht es mich an und weist mir den Weg, der mich ratlos macht: Was 
bedeutet diese Sprache? Wohin führt sie mich, wenn ich mich ihr anver- 
traue? Ich merke plötzlich, daß das Gedicht in mir bewirkt, wovon es 
spricht, denn wenn ich diese Sprache verstehen will, kann ich nicht 
mehr von meinem eigenen •Wirken" und •Senden" ausgehen. Von au- 
ßen, von dieser Sprache her, wird der Weg des selbstverständlichen all- 
täglichen Tuns und Sprechens abgeschnitten, und ich finde mich in mei- 
ner eigenen tiefen Unmöglichkeit, einen Sinn bereits von vornherein aus 
mir selbst heraus bewirken und propagieren zu können. Das Gedicht 
läßt mich fühlen, wie mein eigenes •Wirken" und •Senden" aufhört, 
wenn ich von diesen Anweisungen überrascht und getroffen werde. 

Das erste Wort des Gedichts besitzt ein weites Bedeutungsfeld; •wir- 
ken" meint •arbeiten", •etwas tun", •etwas vollbringen", •aktiv sein", 
•funktionieren", •Effekt haben", •Einfluß haben"... Eckhart verstand zu 
seiner Zeit unter •wirken" nicht nur die sichtbare Aktivität, das sicht- 
bare Tun, das angestrengte Arbeiten, sondern auch das innerliche Be- 
schäftigtsein mit Besinnung und Gebet, einfach alles, was den Men- 
schen mit sich selbst füllt. Die erste Anweisung des Gedichts fordert 
mich auf, dies alles, was ich tue, was mich beschäftigt, was mich füllt, 
loszulassen und damit auch die Zukunft, auf die alles •Wirken" bezogen 
ist, loszulassen. 

Die zweite Anweisung schließt sich sprachlich vielleicht der Kommu- 
nikationstheorie an, in der die Rede ist von •Sender" und •Empfänger". 
•Sende nicht aus" bedeutet dann soviel wie: •hör auf, deine eigene Bot- 
schaft auszusenden, hör auf zu sprechen, schweige ... empfange", wie 
Eckhart sagen würde. Ich spüre, wie die Sprache in mir einen Prozeß in 
Gang setzt, der mich von meinem eigenen •Wirken" und •Senden" los- 
löst: ich werde innerlich - wie es in Eckharts Predigten heißt -, ledig 
und frei. 

Die dritte Anweisung: •steh herein" trägt mich schließlich über die 
Schwelle und stellt mich in mich selbst, in Gott, in meinen eigenen 
Grund, so daß ich - in Eckharts Idiom - für die allerhöchste Wahrheit 
Gottes empfänglich werde und darin leben möchte. Sprachlich gesehen 
setzt sich diese Anweisung aus zwei Elementen zusammen: •Komm her- 
ein" und •steh in dir" haben sich zu •steh herein" verbunden. Die Spra- 
che sucht hier einen Weg, um einerseits die Unmittelbarkeit dieser Ein- 
ladung auszudrücken, in der ein Kommen immer schon von einem Ste- 
hen eingeholt ist, eben weil es zu diesem eigenen Grund keinerlei Zu- 
gang gibt als das lautere In-sich-selbst-Stehen und um andererseits die 
innere Dynamik dieser Einladung auszudrücken, die nicht einfach auf 
einen stillen bewegungslosen inneren Zustand abzielt, sondern einen 



Paul Celan 407 

Prozeß bewirken will, in dem ich immer mehr und immer tiefer In-mir- 
selbst-stehe. 

Die zweite Strophe umschreibt meine innere Haltung als •durchgrün- 
det vom Nichts, / ledig allen / Gebets, / feinfügig, nach / der Vor- 
schrift, / unüberholbar". Das erste Wort dieser Strophe erinnert an den 
•grünt der sele" bei Eckhart. Dieser Seelengrund ist keiner Kreatur zu- 
gänglich, nur Gott allein: 

•Wie Sankt Augustinus sagt: Gott ist der Seele näher, als sie sich 
selbst ist. Die Nähe zwischen Gott und der Seele kennt keinen Un- 
terschied (zwischen beiden), fürwahr. Dasselbe Erkennen, in dem 
sich Gott selbst erkennt, das ist eines jeden losgelösten Geistes Er- 
kennen und kein anderes. Die Seele nimmt ihr Sein unmittelbar 
von Gott; darum ist Gott der Seele näher, als sie sich selbst ist; 
darum ist Gott im Grunde der Seele mit seiner ganzen Gottheit."7 

Die •Gottheit" aber ist jener •Grund, Boden und Quell" Gottes, in den 
sich der Mensch in der •unio mystica" hineinbewegt; die Gottheit ist je- 
ner nichtzeugende Wesenskern Gottes, der sich nicht mitteilt und auf 
nichts bezogen ist als auf sein innerstes ureigenstes Sein8. 

Die Wendung: •durchgründet vom Nichts" schließt an diese Gedan- 
ken Eckharts an und drückt die Bezogenheit des Gottesgrundes, eines 
•Nichts" jenseits von Gott, auf den Seelengrund aus. Die Anweisungen 
der ersten Strophe konnte ich - wenngleich ratlos - noch befolgen. Die 
zweite Strophe geht einen Schritt weiter: Es gibt jetzt keinen Weg mehr. 
In passiven Termini wird beschrieben, was mich von außen her ohne ei- 
genes Zutun berührt und umformt: das •Nichts". Von ihm werde ich 
•durchgründet", •ledig" und •gefügig" gemacht, selbst zu einem 
•Nichts" zurückgebracht, könnte man wohl zusammenfassen, denn im 
Durchgründet-Sein, Ledig-Sein und Feinfügig-Sein bleibt mir einerseits 
von mir selbst nichts und erhalte ich andererseits alles vom •Nichts". 
Die Emotionalität dieser Strophe balanciert somit zwischen Schmerz 
und Erlösung: Einerseits wird mir jeder Halt genommen, andererseits 
finde ich eine neue Sicherheit, einen neuen Grund im Nichts; einerseits 
wird mir jede eigenwillige Kommunikation mit Gott abgeschnitten, an- 
dererseits empfinde ich eine ungekannte unmittelbare Nähe Gottes ohne 
Worte; einerseits werde ich von außen her gezwungen, andererseits 
empfinde ich von innen her eine zärtliche Bereitschaft. 

Die zweite Strophe beschreibt also eigentlich eine sehr intime, dyna- 
mische Beziehung, einen spannungsvollen Dialog zwischen Mensch und 

• Ebd. 201. 
1 Vgl. E. Soudek (s. Anm. 2) 36. 



Elisabeth Hense 408 

Gott. Das Wort •Vor-Schrift" kennzeichnet die Sprach-Regeln dieses 
Dialogs. Die Schreibweise von •Vor-Schrift" ist befremdlich. Der Bin- 
destrich gibt dem Wort einen anderen Klang; man nimmt es geradezu 
wörtlich und bezieht es auf das, was •vormals" geschrieben wurde, auf 
das, dessen Celan im Gedicht gedenkt, auf die Predigten Eckharts. Wil- 
helm Hock hat den Hinweis gegeben, •Vor-Schrift" sei als •Thora" oder 
•Gesetz" zu verstehen9. Daneben bezieht man •Vor-Schrift" aber auch 
auf die Vorschrift der ersten Strophe, der •Vor-Schrift" zur Passivität 
und Einkehr. Das Wort •unüberholbar" steht in Beziehung zu dem Wort 
•Vor-Schrift" und teilt dessen in der Schwebe gehaltene Vieldeutigkeit. 
Das vormals Geschriebene, Eckharts Worte, die Thora, die Anweisung 
der ersten Stophe, bleiben gültig und unübertrefflich. Die •Vor-Schrift" 
ist mir so weit voraus, daß ich sie, wenngleich ich zeitlich gesehen nach 
ihr komme, nie endgültig erreichen kann. Sie wurzelt bei Celan, wie aus 
anderen Gedichten deutlich ersichtlich ist10, in der Welt der Sefiroth, der 
Gesamtheit des göttlichen Ausdrucks, die als eine geheime Urwelt der 
Sprache aufgefaßt wird. •Der Ungrund in Gott ist namenlos und aus- 
druckslos, erst in seinem Hervortreten nimmt er Ausdruck an, ja dies 
Hervortreten selbst ist eben Ausdruck und Name, in dem sich das We- 
sen ausdrückt... Jedes Wort ist aber - das ist die Grundansicht aller my- 
stischen Sprachtheorie - Name Gottes. Der Prozeß, in dem die Welt sich 
bildet, ist eben dies sich immer restlosere Auswirken des Namens. Das 
Unbekannte hat in dieser Welt kein Dasein, und so heißt denn nicht um- 
sonst im Sohar der heilige Name der Region des Nichts: ,Ich werde 
sein'."11 

Die •Vor-Schrift" besitzt für mich eine unantastbare Realität, sie 
drückt auf verborgene Weise die objektive Wirklichkeit Gottes aus, die 
sich durch die Geschichte hindurch im Gesetz, in der Thora, in den 
Worten der Mystiker erhalten hat und mich jetzt in diesem Gedicht neu 
erreicht. Dem unantastbaren Anspruch Gottes kann ich mich - einmal 
so weit gegangen - nicht mehr entziehen: ich werde •feinfügig". Dieses 
Wort ist, obgleich eine ungebräuchliche Wortzusammensetzung, doch 
verständlich. Es bedeutet wohl so etwas wie •feinfühlig gefügig". Damit 
wird eine Haltung umschrieben, die die •Vor-Schrift" von innen heraus 
erspürt und sich bejahend im genauesten danach richtet. 

9 W. Hock, Von welchem Gott ist die Rede?ln: D. Meinecke (s. Anm. 1) 265-276. 
10 Vgl. z.B. •Ihr mit dem", •Aus Engelsmaterie". •Die freigeblasene Leuchtsaat". In: Paul 
Celan, Ges. Werke. Bd. 2. Frankfurt 1975, 195-197. 
1' Gershom Scholem, Die Geheimnisse der Schöpfung. Ein Kapitel aus dem kabbalistischen 
Buche Sohar. Frankfurt 1971, 30 f. 



Paul Celan 409 

•Feinfügig" ist beispielsweise der letzte Gerechte aus Andre Schwarz- 
Barts Roman von 195912, der sich der •Vor-Schrift" angesichts des 
•Nichts" ohne Rückhalt - auch nicht in Gott - fügt. Der fortschreitende 
Prozeß der psychischen und körperlichen Vernichtung seines Volkes un- 
ter dem Naziregime kann den Gerechten nicht, selbst als er es verzwei- 
felt möchte, von der sich in ihm immer restloser auswirkenden •Vor- 
Schrift" Gottes trennen. Durch einen Selbstmordversuch und monate- 
lange Selbstbetäubung in roher Gesellschaft probiert er, dem seelischen 
Abgrund zu entkommen, der sich ihm unweigerlich öffnet, wenn er 
seine Augen nicht schließt und seine Ohren nicht zuhält. Schließlich 
kann er einfach nicht mehr anders, als da zu sein, wo sein Volk ist und 
so - am Rande des Wahnsinns balancierend - gefügig den Weg ins 
•Nichts" mitzugehen. Der Sinn seines Handelns ist, daß er das Leid in 
sich sammelt, daß er in unmenschlichen Umständen sieht und hört und 
fühlt und vor Gott trägt, was sonst verlorenginge. In zärtlicher Milde ist 
er unter seinen Leidensgenossen und liebt sie trotz ihrer Entstellung. 
Sich selbst hält er für ein •Nichts" und verkörpert doch die Gegenwart 
Gottes im Konzentrationslager. Er selbst fühlt nur Gottes Abwesenheit 
und bleibt ohne Trost wie Christus am Ölberg: •Vater, wenn du willst, 
laß diesen Kelch an mir vorübergehen. Doch nicht mein, sondern dein 
Wille geschehe." (Lk 22,42) Gott antwortet aber nicht. 

Wenn die Erfahrung des Nichts total ist, wenn die Finsternis und das 
Verlassensein auch im Gebet nicht mehr vertrieben werden können, 
wenn auch der Glaube an Gott keinerlei Rückhalt mehr bietet und die 
göttliche •Vor-Schrift" desto krasser hervortritt und desto unbedingter 
gelten muß, dann vollzieht sich, wie alle großen Mystiker bezeugen, auf 
verborgene Weise die Vereinigung Gottes mit der Seele. Darum sagt Ce- 
lan jetzt in der dritten Strophe seines Gedichts: •nehm ich dich auf. 
Mit diesen Worten haben die Mystiker durch die Jahrhunderte hindurch 
immer wieder die •unio"-Erfahrung ausgedrückt. Auch in Eckharts Pre- 
digt Surge illuminare iherusalem etc. ist die Rede vom •In-uns-Nehmen" 
und •Aufnehmen" Gottes13. Eckhart gebraucht in diesem Zusammen- 
hang gern das Bild von der •Gottesgeburt in der Seele", die sich im in- 
nersten Teil der Seele, im Seelengrund, vollzieht, dem einzigen •Ort", 
wo der Mensch die Gottheit wirklich aufnehmen kann. Die eben er- 
wähnte Predigt endet mit der Interpretation von Joh 1,5: •Dies meint", 
schreibt Eckhart, •daß Gott nicht nur ein Beginn ist aller unserer 

12 A. Schwarz-Bart, Der Letzte der Gerechten. Frankfurt 1979. 
13 Vgl. Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke. Bd. 1: Predigten. Hg. u. 
Übers. Josef Quint. Stuttgart 1958, 230-241. 



Elisabeth Hense 4JQ 

Werke und unseres Seins; er ist (vielmehr) auch ein Ende und eine Ruhe 
für alles Sein."14 Celan scheint hiermit nicht einverstanden zu sein. Das 
Aufnehmen der Gottheit bedeutet für ihn geradezu das Gegenteil aller 
Ruhe: •statt aller Ruhe" lauten die letzten Worte des Gedichts. Der my- 
stische Prozeß bleibt dynamisch, bleibt ohne Ende und führt den Men- 
schen immer tiefer in die •unio" hinein. 

Die zweite Strophe ist dem kurzen Satz: •nehm ich dich auf aus der 
dritten Strophe syntaktisch untergeordnet. Auch die erste Strophe steht 
nicht für sich, sondern bereitet, wie der Doppelpunkt angibt, auf ein 
Folgendes vor. Erst in der elften Zeile wird deutlich, worauf das Ge- 
dicht in den Worten: •nehm ich dich auf seinen Halt. Wenn ich aufge- 
aus, was der Mystiker psychisch erfährt, wenn er sich auf den Ruf Got- 
tes, die göttliche •Vor-Schrift" einläßt: Er muß einen Weg gehen, der 
ihn immer tiefer in ein Unbekanntes führt, ohne die Sicherheit, ir- 
gendwo anzukommen. Die Sprache findet den Weg in den Hauptsatz, 
die Worte werden aufgefangen und erhalten so ihren Sinn. 

Aber nicht nur syntaktisch, sondern auch inhaltlich findet das Ge- 
dicht in den Worten •nehm ich dich auf seinen Halt. Wenn ich aufge- 
hört habe, im Tun und Sprechen bloß mich selbst zu verwirklichen, 
werde ich empfänglich für die Wirklichkeit des anderen, für das •du"! 
Weil ich nicht mehr voll bin von mir selbst, habe ich Raum in mir, kann 
ich •dich aufnehmen". Die Wirklichkeit des andern in mir gibt mir eine 
neue Sicherheit. Unerwarteterweise entspringt in mir die Kraft einer Ge- 
genbewegung, in der zugleich die Bewegung der ersten Strophe über- 
fließt: eine Stimme, das Nichts, die Gegenwart einer •Vor-Schrift" lädt 
mich ein: •steh herein" - und ich nehme diese Stimme, dieses Nichts, 
diese Gegenwart als mein •du" in mich auf: •nehm ich dich auf. •Ich"' 
und •du" sind die Pole eines Wirkens und eines Sendens bzw. eines 
Nicht-Wirkens und eines Nicht-Sendens, die in der Dynamik der zwei- 
ten Strophe ineinanderfließen und ineinander überfließen. 

Obwohl das Gedicht im Rhythmus ganz auf sein letztes Wort, auf 
•Ruhe", hinausläuft und damit möglicherweise der Ansicht Eckharts, 
daß Gott auch eine Ruhe ist für alles Sein, doch als einer Verheißung zu- 
stimmt, bleibt es der psychischen Erfahrung: •statt aller / Ruhe" treu. 
Für uns Menschen gibt es (noch) kein Ruhen, kein Stehenbleiben, son- 
dern nur ein •Weiter". Einem weit verbreiteten Mißverständnis, das als 
Ziel aller mystischen Erfahrung ein glückseliges •In-sich-selbst-Ruhen" 
und •In-Gott-Ruhen" sucht, wird hier sehr nüchtern und schroff wider- 
sprochen. So endet das Gedicht mit dem Wegfallen der allerletzten Illu- 

14 Vgl. ebd. 487. 



Paul Celan 411 

sion, die ich mir noch machen konnte, und bringt mich ganz zur nüch- 
ternen Wirklichkeit meiner Menschlichkeit zurück, die jedoch - ohne 
jede Erhabenheit oder Großartigkeit - ganz durchdrungen ist von der 
Wirklichkeit meines •du". 

Der mystische Tod 

Auch ein weniger berühmter Mystiker als der rheinländische Meister 
Eckhart spricht in seinen Heiligenlegenden eine Sprache, an die Paul 
Celan sechshundert Jahre später neu anknüpfen kann. Hermann von 
Fritslar - Fritslar ist ein uraltes Städtchen an der Edder in Niederhessen 
- war wahrscheinlich ein begüteter Laie, der durch den Umgang mit 
Geistlichen und gleichgesinnten Freunden zur Lektüre mystischer 
Schriften angeregt und zur Abfassung eines Sammelwerkes ermutigt 
worden war. Über sein Werk, in dem Teile aus anderen Büchern, Predig- 
ten und Lehren von vielen Meistern zusammengetragen worden sind, 
sagt Hermann sinngemäß, •das leben der heiligen sei ein buch, darin der 
mensch lesen solle und lernen, wie er sein leben stelle und ordne, das 
ihn stärke und kräftige in leiden und drangsal zur ausdauer im glauben, 
das ihn leite zu wahrer frömmigkeit und zu werkthaetiger ausübung des 
christenthums"15. Die Handschrift des Heiligenlebens wurde in den Jah- 
ren 1343 bis 1349 erstellt. Über Hermanns Lebensverhältnisse ist weiter 
nichts bekannt, als daß er mehrere größere Reisen nach Italien, Frank- 
reich, Spanien und Portugal unternommen hat und von den deutschen 
Städten aus eigener Anschauung sicher Köln, Trier, Erfurt, Ichtershau- 
sen und das Kloster Grevenrode am Rhein kannte16. Geistig stand Her- 
mann den Dominikanern und Franziskanern nahe, war aber wohl über 
die Grenzen dieser Orden hinweg überhaupt mit der Tradition christli- 
cher Mystik vertraut. 

Im letzten Gedicht der Atemwende greift Paul Celan ein traditionelles 
Thema der Mystik auf, das er bei Hermann von Fritslar sprachlich sehr 
originell gestaltet vorgefunden haben muß: 

Einmal, 
da hörte ich ihn, 
da wusch er die Welt, 
ungesehn, nachtlang, 
wirklich. 

15 Zit. nach Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahrhunderts. Bd. I. Hg. Franz Pfeiffer. 
Leipzig 1845, XIX f. 16 Vgl. ebd. XIV-XV. 



Elisabeth Hense 412 

Eins und Unendlich, 
vernichtet, 
ichten. 

Licht war. Rettung. 

Das auffälligste Wort dieses Gedichtes ist das Wort •ichten" aus der 
vorletzten Zeile. In Matthias Lexers Mittelhochdeutschem Handwörter- 
buch11 findet sich •ichten", •ichten", •inten", •ichen" in der Bedeutung: 
•zu etwas machen". Lexer verweist hier auf das 1845 von Franz Pfeiffer 
in Leipzig herausgegebene Werk Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahr- 
hunderts und zitiert eine kurze Passage aus dem ersten Band, die die Be- 
deutung von •ichten" belegt: •...nicht also daz der geist zu nichte 
werde, sunder daz her geichtet werde an gote". Dieser Text entstammt 
dem bereits erwähnten Heiligenleben von Hermann von Fritslar. 

Wir können wohl davon ausgehen, daß Paul Celan Lexers Mittelhoch- 
deutsches Handwörterbuch kannte18. Möglicherweise stieß er einmal 
beim Durchblättern dieses Wörterbuches - er las ja bekanntlich Wörter- 
bücher, wie andere einen Roman lesen - auf das Wort •ichten" und war 
fasziniert von dem Wortspiel •zu nichte - geichtet". Celan hat dann 
wohl in Pfeiffers Buch nachgeschlagen und fand dort unter der Über- 
schrift Sancte Crisogönen tac also her starp ein kurzes Kapitel über das 
klassische (franziskanische) Thema der Scheidung des Geistes von der 
Seele, das Hermann von Fritslar hier an einer Märtyrergeschichte auf- 
hängt: 

•Dirre heilige was ein prister und wart gemartelt zu Rome, dö wärt 
ime daz houbit abe geslagen. - Sanctus Paulus sprichit: ,di heiligen 
sint gestorben in deme swerte, und daz wort gotis ist ein swert daz 
da scheidet den geist von der sele'."19 

Gottes Wort - so entwickelt Hermann seinen Gedankengang weiter - 
vollzieht diese Scheidung immer umfassender und radikaler, bis der 
Geist schließlich von allem, was über sein reines Dasein hinausgeht, ge- 
schieden ist und so mit Gott vereinigt werden kann: 

•Zu deme achten male so scheidet iz den geist von ime selber und 
uberformit in in gotliche einunge und in gotgeformete(...) glicheit, 
nicht also daz der geist zu nichte werde, sunder daz her geichtet 
werde an gote, wanne her stet da noch gotisheit und nicht nach 

17 Matthias Lexer, Mittelhochdeutsches Handwörterbuch. Stuttgart 1979 (=  Reprographi- 
scher Nachdruck der Leipziger Erstausgabe von 1872). 
18 Vgl. Israel Chalfen, Paul Celan. Eine Biographie seiner Jugend. Frankfurt 1979   134 
19 F. Pfeiffer (s. Anm. 15) 252. 



Paul Celan 413 

sinsheit, sunder iz ist noch gotisheit. Dar umme suit ir wizzen, daz 
der geist beheldit alle sine vollekumenheit an wesene und an na- 
ture und beheldit sine vernunftigen krefte in zit und in ewigkeit in 
der höhesten einunge di got mit dem geiste haben mac, aber iz stet 
allez noch gotiskeit und nicht sinesheit."20 

Das mystische •Zu-nichts-Werden", der mystische Tod, bedeutet nicht, 
daß der Mensch nicht mehr besteht, sondern daß er umgeformt, trans- 
formiert in Gott, nicht mehr nach seinem eigenen Wesen, sondern nach 
Gottes Wesen lebt. Was Hermann von Fritslar hier als eine überlieferte 
Lehre, die bis auf Paulus zurückgeht, wiedergibt, beschreibt Paul Celan 
im Gedicht als ein Erlebnis des •ich": •Einmal, / da hörte ich ihn". 

Eine Erinnerung wird damit in mir wachgerufen. Einmal - ich weiß 
nicht mehr genau, wann und wo und vielleicht wird es mir jetzt erst im 
Nachhinein bewußt -, da hörte ich ihn. Ich kann Geräusche hören, 
Laute, Klänge, Sprache. Doch der Satzbau des Gedichts gibt an, daß 
mehr ausgedrückt sein will, als eine alltägliche Sinneswahrnehmung. 
Das vorgeschobene •einmal, da" stellt die Aussage in den Kontext eines 
ganz außergewöhnlichen Erlebens, sodaß •hören" nicht mehr einfach 
die routinierte akustische Wahrnehmung bedeuten kann. Das Wort •hö- 
ren" scheint vielmehr auf etwas zu verweisen, das ich normalerweise so- 
gar nicht einmal als konkreten akustischen Laut wahrnehmen kann. Ich 
hörte, ohne zu hören. Die Sprache des Gedichts veranschaulicht somit 
vielleicht, was Hermann von Fritslar vom Worte Gottes sagt: •Wanne 
diz gotliche wort gehört wirt von deme geiste, (...) so tut iz also daz 
swert: daz scheidet ganze dinc in zwei."21 Die Sprache des Gedichts 
scheidet mich von meinem vorgewußten selbstverständlichen Verstehen 
der Sprache. Ich spüre, daß ich das Gedicht nur verstehen kann, wenn 
ich das Schwert dieser Sprache sozusagen am eigenen Leib fühle. 

Wer ist mit •ihn" gemeint? •Er" wird vorgestellt als derjenige, der 
sich nicht in alltäglicher Selbstverständlichkeit in einer Sinneswahrneh- 
mung fangen läßt. Trotzdem macht der Rhythmus und der Ton des ge- 
samten Gedichts •ihn" auch für den Leser noch hörbar: jedes Wort ist 
betont und drängt sich als unbedingte sprachliche Realität auf. Die Be- 
wegung - weg von der subjektiven Wahrnehmung hin zur faktischen 
Unpersönlichkeit einer reinen Objektivität •Licht war. / Rettung." - 
kennzeichnet •ihn" als eine von •mir" völlig unabhängige •Gegeben- 
heit-für-sich". 

Die dritte Zeile des Gedichts, die sich im Satzbau an die zweite Zeile 
anlehnt und das Hören inhaltlich verdeutlicht, spricht explizit von der 

1 Ebd. 252. 21 Ebd. 



Elisabeth Hense 4J4 

kosmischen Wirklichkeit des •er": •da wusch er die Welt". Dieses Bild - 
durch die Alliteration •wusch - Welt" besonders eindringlich gestaltet - 
schließt sich problemlos an den Kontext der Märtyrergeschichten an, 
wie sie sich bei Hermann von Fritslar finden. Der Gedanke, daß die 
Märtyrer mit ihrem Leiden stellvertretend die Welt reinwaschen, ist so- 
wohl jüdisches als auch christliches Traditionsgut. Am bekanntesten ist 
in diesem Zusammenhang vielleicht die christliche Glaubensüberzeu- 
gung, daß Christus mit seinem Tod am Kreuz die Sünden der ganzen 
Menschheit gesühnt hat, oder die jüdische Auffassung, daß Israel das 
auserwählte Opferlamm ist, der Tribut an Leiden, durch den die ganze 
Menschheit Verzeihung erlangt. Aber auch das uralte Bild der Sintflut 
kann sich beim Lesen der dritten Zeile einstellen: Mit riesigen Wasser- 
fluten wusch Gott die Welt von allem Bösen rein und erschuf sie so in 
neuem Glanz. 

Drei nachgestellte Adverbien charakterisieren den Vorgang des Wa- 
schens als •ungesehn, nachtlang, / wirklich". Was die Sprache zunächst 
als Bild entwarf, entzieht sich jetzt wieder dem Zugriff der Sinneswahr- 
nehmung. Das Phantasiebild einer gewaltigen Sintflut oder eines sensa- 
tionellen Martyriums von kosmischer Bedeutung entspricht nicht der 
Wirklichkeit, die der Dichter meint. Wiederum wird jetzt die Schwert- 
funktion dieser Sprache fühlbar: Nachdem ich bereits das vorgewußte 
selbstverständliche Verstehen der Sprache verloren habe, scheidet mich 
die Sprache jetzt auch von ihrer Bildlichkeit. Ein ungesehenes, nachtlan- 
ges Waschen der Welt kann man sich nicht mehr vorstellen, eben weil es 
verborgen und dunkel ist. Die Sprache führt den Leser - wie Gottes 
Wort - auf einen Weg, dessen Ziel darin besteht, daß •sin innikeit also 
gröz werde daz her aller bilde vorgezze ... daz her von allen bilden kere 
wanne her wolle und volge gote alleine und gotlicheme lichte"22. Nur 
wenn ich als Leser an dem Prozeß der Scheidung zwischen Geist und 
Seele in dieser Sprache teilhabe, spricht das Gedicht zu mir von eben 
dieser Wirklichkeit, die es selbst ist: Sintflut, Martyrium, die Welt wa- 
schen ... ein verborgener, langer dunkler Prozeß der Reinigung. 

Plötzlich zu Anfang der zweiten Strophe zwei altüberlieferte Gottes- 
namen der mystischen Tradition23: •Eins und Unendlich". Zwei Zahl- 
worte symbolisieren die einzige und einende und zugleich unendliche 
und unergründliche Wirklichkeit Gottes, von deren Gegenwart die My- 
stiker in ihrem Suchen nach Gott ebenso überrumpelt werden, wie der 
Leser dieses Gedichts von der unvermittelten Nennung der Namen. 

"F. Pfeiffer (s. Anm. 15)253. 
23 Vgl. G. Scholem (s. Anm. 11) 26 u. 74 f. 



Paul Celan 415 

Wenn der Mystiker diese Gottesnamen als handelnde Wirklichkeit an 
sich selbst erfährt, ganz unmittelbar - auch ohne den Abstand der Spra- 
che -, so scheidet das göttliche Wort, der göttliche Name, wie Hermann 
von Fritslar sagt, •den geist von ime selber und uberformit in in gotliche 
einunge und in gotgeformete (...) glicheit"24. Darum spricht der Dichter 
jetzt auch nicht mehr von •ich" und •er". Nur •Eins und Unendlich" 
gilt. •Ich" muß sterben in Gott, meine eigenen Möglichkeiten, meine 
Sinneswahrnehmungen müssen weichen, und •ich" muß ohne eigenes 
Zutun die Umformung, die Transformation in Gott erleiden25. Die Spra- 
che scheidet mich von meinem •ich" und •ich" bin für mich selbst auf 
immer verloren, •vernichtet". Keine Wahrnehmung mehr, kein Verste- 
hen, kein Gefühl - nur ein Erleiden dieser Wirklichkeit und dieser Spra- 
che. Darum verändert sich hier mitten im Gedicht die Perspektive der 
Sprache: Gott drängt sich der Sprache auf und das Gedicht spricht so 
•in eines Anderen Sache"26. Trotzdem höre •ich" nicht auf zu bestehen. 
•Ich" bin jedoch nicht mehr für mich nach meinem eigenen Wesen da, 
sondern bestehe jetzt, wie Hermann von Fritslar sagt, nach Gottes We- 
sen. Die Sprache nimmt mein •ich" in die göttliche Wirklichkeit auf, die 
sie umschreibt als •vern-ich-tet, ich-ten. L-ich-t". In äußerster Präzision, 
bis in die Buchstaben treu, umspielt die Sprache hier eine Wirklichkeit, 
die in der Mystik mit dem Terminus •unio mystica" angedeutet wird. 
Das Spiel der Vereinigung von Gott und Mensch reißt das •ich" in den 
unabsehbar tiefen Abgrund des göttlichen Daseins. Es stirbt, es wird 
•vernichtet", weil Gott ihm zuviel ist, und es lebt, Gott •ichtet" es, weil 
es in ihm seine wahre menschliche Größe findet. 

Es geht hier nicht um eine innerliche Erfahrung, die mit den konkre- 
ten Lebensverhältnissen nichts zu tun hat. Mystiker wie Titus Brandsma, 
Etty Hillesum, Dag Hammarskjöld und Paul Celan mußten ihr Leben 
dafür geben, daß sie nicht anders konnten, als der göttlichen Wirklich- 
keit tief in sich selbst treu zu bleiben. Wenn die Erfahrung der Vernich- 
tung allesbeherrschend und unausweichlich wird, wenn alles verloren 
scheint und auch das nackte Leben nicht mehr gerettet werden kann, 
entdeckt der Mensch in seinem tiefsten Wesen die Quelle einer alles und 
jeden umfassenden Verbundenheit: Eins und Unendlich ichten den ver- 
nichteten Menschen. Nicht der Tod, nicht die Dunkelheit ist die letzt- 
endliche Wirklichkeit, die - wenngleich real erlebt - an der Wirklichkeit 

24 F. Pfeiffer (s. Anm. 15) 252. 
25 Vgl. Jan van Ruusbroec, Opera omnia. Bd. 1 (Boecsken der verclaringhe). Hg. G. de 
Baere. Tielt/Leiden 1981, Vers 177. 
26 Vgl. Der Meridian. Rede anläßlich der Verleihung des Georg-Büchner-Preises (1960). In: 
Paul Celan, Ges. Werke. Bd. 3. Frankfurt 1983, 187-202, hier 196. 



Gabriele Schuth 416 

der Verbundenheit und des Zusammenhanges zerschellt: •Licht war. / 
Rettung." Der Mystiker ist jetzt durch nichts mehr von Gott zu scheiden. 
Er hat sich selbst geopfert und teilt darum die göttliche Wirklichkeit, 
das göttliche Licht, das als erstes Schöpfungswort von Anfang an war. 
•Es werde Licht! Und es ward Licht." (Gen 1,3) 

Hermann von Fritslar sagt gegen Ende seines Kapitels, daß Gott die 
Menschen haben will in •unbildelicher wise und wil si füren in sin 
gotlich licht". Das nackte, bildlose, einfältige Schauen des göttlichen 
Lichtes, das Gott selbst ist, ist die Weise, in der •ich" noch bestehe. Im 
Wort und in der Wirklichkeit des Lichts werde •ich" umfangen und auf- 
gefangen. Von Gottes Seite her wird mir - bis in die Sprache hinein 
sichtbar - dieser Halt und diese Sicherheit geboten: •Rettung". Ganz 
ohne Prädikat, ohne Zeit- und Ortsangaben, ohne jede Bedingung oder 
Einschränkung gilt •Rettung" im göttlichen Übermaß. Auch der Holo- 
caust kann an dieser göttlichen Wahrheit nichts ändern. Nur ein Mysti- 
ker getraut sich wohl in Zeiten der Vernichtung so zu dichten. 

Der Nachbar des Schönen ist der Tod 
Zur Symbolgeschichte des Schmetterlings 

Gabriele Schuth, Haltern 

Dem Vollkommenen, das dauert, gilt die Sehnsucht des Menschen. In 
Liebe und Schönheit kann höchste Lebensintensität erfahren werden, 
Welt und Mensch sind für einen Moment wieder heil, rund, vollkom- 
men. Für einen Moment. Der Glanz des Schönen verblaßt auf die 
Dauer, und die grenzenlose Aufgeschlossenheit Liebender vergeht wie- 
der unter den Verkrustungen des Alltäglichen. Aber daß das Erlebnis 
von Liebe und Schönheit den Kern des menschlichen Wesens berührt, 
daß hier aufblitzt, was •die Welt im Innersten zusammenhält", bleibt 
eine Erfahrungsgewißheit. 

Symbole entstehen aus Verdichtungen solcher Erfahrungsprozesse, 
aber sie spiegeln nicht nur sinnenhaft geistige Realitäten, sondern geben 
auch Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Wirklichkeit. In ihrer 
Komplexität umfassen sie Vielschichtiges, auch Paradoxes, in einem 
Bild. In ihnen kristallisiert sich eine Welt, die wir nur im Nacheinander 




