
Gabriele Schuth 416 

der Verbundenheit und des Zusammenhanges zerschellt: •Licht war. / 
Rettung." Der Mystiker ist jetzt durch nichts mehr von Gott zu scheiden. 
Er hat sich selbst geopfert und teilt darum die göttliche Wirklichkeit, 
das göttliche Licht, das als erstes Schöpfungswort von Anfang an war. 
•Es werde Licht! Und es ward Licht." (Gen 1,3) 

Hermann von Fritslar sagt gegen Ende seines Kapitels, daß Gott die 
Menschen haben will in •unbildelicher wise und wil si füren in sin 
gotlich licht". Das nackte, bildlose, einfältige Schauen des göttlichen 
Lichtes, das Gott selbst ist, ist die Weise, in der •ich" noch bestehe. Im 
Wort und in der Wirklichkeit des Lichts werde •ich" umfangen und auf- 
gefangen. Von Gottes Seite her wird mir - bis in die Sprache hinein 
sichtbar - dieser Halt und diese Sicherheit geboten: •Rettung". Ganz 
ohne Prädikat, ohne Zeit- und Ortsangaben, ohne jede Bedingung oder 
Einschränkung gilt •Rettung" im göttlichen Übermaß. Auch der Holo- 
caust kann an dieser göttlichen Wahrheit nichts ändern. Nur ein Mysti- 
ker getraut sich wohl in Zeiten der Vernichtung so zu dichten. 

Der Nachbar des Schönen ist der Tod 
Zur Symbolgeschichte des Schmetterlings 

Gabriele Schuth, Haltern 

Dem Vollkommenen, das dauert, gilt die Sehnsucht des Menschen. In 
Liebe und Schönheit kann höchste Lebensintensität erfahren werden, 
Welt und Mensch sind für einen Moment wieder heil, rund, vollkom- 
men. Für einen Moment. Der Glanz des Schönen verblaßt auf die 
Dauer, und die grenzenlose Aufgeschlossenheit Liebender vergeht wie- 
der unter den Verkrustungen des Alltäglichen. Aber daß das Erlebnis 
von Liebe und Schönheit den Kern des menschlichen Wesens berührt, 
daß hier aufblitzt, was •die Welt im Innersten zusammenhält", bleibt 
eine Erfahrungsgewißheit. 

Symbole entstehen aus Verdichtungen solcher Erfahrungsprozesse, 
aber sie spiegeln nicht nur sinnenhaft geistige Realitäten, sondern geben 
auch Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Wirklichkeit. In ihrer 
Komplexität umfassen sie Vielschichtiges, auch Paradoxes, in einem 
Bild. In ihnen kristallisiert sich eine Welt, die wir nur im Nacheinander 



Schmetterling 417 

wahrnehmen können und deren Erkenntnis daher immer fragmentarisch 
sein muß. Symbole helfen, diese Bruchstücke zu identifizieren und zu 
ordnen. Sie haben sich z.T. über Jahrtausende lebendig erhalten, wie 
Baum und Wasser, die heute geradezu eine Renaissance feiern. Andere 
sind in Vergessenheit geraten oder leer geworden. Zu ihnen gehört der 
Schmetterling, in dessen Bild verschiedenste Kulturen Seele, Liebe, 
Schönheit und Tod vereint sahen. 

Den Flug eines Schmetterlings mit bloßem Auge zu erfassen ist un- 
möglich. Er ist da, aber nicht zu greifen, seine Richtung scheint nicht 
vorhersehbar, seine Gestalt aufgelöst in luftige Bewegung. Die Schön- 
heit seiner Flügel ist nur im Übergang von Bewegung zu Ruhe, im lang- 
samen Schlagen, sichtbar. Seine Nachtstarre überwindet er, indem er 
sich ausgebreitet von der Sonne bescheinen läßt und ihre Wärme in sich 
aufnimmt. Erst danach wird er wieder aktiv. Das Faszinierendste an ihm 
war und ist aber immer noch seine Entstehung, die Transformation von 
Totem in lebendige Schönheit. 

Ewige Schönheit und Transzendenz - die Schmetterlingsseele 

Schon die Ägypter vermitteln ihre Erkenntnisse über das, was die Seele 
des Menschen sei, im Bild des Schmetterlings. Anschauung boten ihnen 
unter anderem die in Schwärmen um die Grabstätten herumschwirren- 
den Falter. Die Entwicklung der Seelenlehre bei den ihnen hierin fol- 
genden Griechen1 kreist denn auch immer wieder um die Frage: Was 
macht den Menschen lebendig? Dabei wird unterschieden zwischen 
dem thymos, der Lebenskraft des Körpers, und der psyche, die den Men- 
schen beseelt. Aufschlußreich ist die Identität des griechischen Wortes 
für Seele und Schmetterling: psyche. Bewegung als Lebensprinzip ist vor 
allem das gemeinsame Merkmal. •Die psyche entweicht beim Tod, löst 
sich aber nicht auf; vielmehr entfliegt sie, einem Traumbild ähnlich, flat- 
ternd, der Fledermaus vergleichbar, schwirrend... Dabei bewegt sie sich 
rasch, unstet, Raum und Zeit überwindend, solange sie nicht in den Ha- 
des eingegangen ist; dort aber bleibt sie in Bewegung." So wird die 
Seele bei Homer geschildert2. Nach dem Tode bleibt die psyche identifi- 
zierbar als Schatten, Maske, Abbild des früheren Menschen, als sein ei- 

1 Vgl. dazu Bernhard Uhde, Psyche - ein Symbol? Zum Verständnis von Leben und Tod im 
frühgriechischen Denken. In: Leben und Tod in den Religionen. Hg. Günther Stephenson. 
Darmstadt 1980, 103-118. 
2 Ebd. 111. 



Gabriele Seh uth 4 j g 

dolon. Das gleiche Wort im Lateinischen: imago - Abbild, ist die zoolo- 
gische Bezeichnung für den ausgewachsenen Falter. 

Wenn Abbild, wofür steht es dann? Was erscheint in ihm? Nach Auf- 
fassung der Stoa hat die psyche Anteil am göttlichen Pneuma, einem 
•schöpferischen Feuer, das die geordnete Wirklichkeit des Kosmos aus 
sich hervorbringt"3. Schönheit und Transzendenz sind also untrennbar 
mit dem Leben verbunden, sie sind ebenfalls von Anfang an Aspekte 
dieses Symbols. 

Nach dem Tod bleibt die psyche lebendig, sie kann sich mit neuen 
Körpern verbinden, so entwickeln es Ägypter und Griechen. Sie ist un- 
sterblich, dem Göttlichen nahe. So soll Athene den von Prometheus ge- 
stalteten Menschen beseelt haben, indem sie einen Schmetterling über 
seinen Kopf hielt. Körperlichkeit wird nun zu einem nur schwachen Ab- 
bild des Lebens. •Der Mensch ist Rauch und Schatten nur", sagt Sopho- 
kles; einen •Leichnam" nennt ihn Homer4. Die psyche sehnt sich nach 
Befreiung aus dem Gefängnis des Leibes, der Tod erscheint als Erlösung 
der psyche vom •Leichnam" Körper, wie der Schmetterling sich von der 
erstarrten Puppe trennen muß, um wirklich zu leben. 

Ihre eigentliche Identität findet die psyche trotz allem aber immer in 
der Verbindung von Körper und Geist, in einer Existenz der dialekti- 
schen Spannung von Tod und Leben. So wird sie in dieser Zeit selber 
zum Symbol, anschaulich im Schmetterling, mythologisch gestaltet im 
Bild der schmetterlingsflügeligen, durch Liebe unsterblich gewordenen 
schönen Gefährtin des Eros, Psyche. 

Der indische Wurm und die Auferstehung 

Kirchenväter sehen anders. Ihrem Training, die •Natur mit dem Auge 
der Bibel" zu lesen (F. Ohly), verdankt so manches heidnische Symbol 
sein Weiterleben im Christentum. Die Taufe des Schmetterlings voll- 
zieht sich jedoch nicht ohne Schwierigkeiten. Das Wort kommt in der 
Bibel nicht vor, auch der düstere Artgenosse, die Motte, erscheint nur ei- 
nige Male und ohne besondere Gewichtung. Folgerichtig kommen die 
•einfachen" Falter erst gar nicht in den Blick, sondern ausschließlich 
die exotische Seidenraupe. Diese ist aber offensichtlich nur dem Hören- 

3 Art. Geist. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 3. Hg. Joachim Ritter Darm- 
stadt 1974, 159. 
4B. Uhde(s. Anm. 1) 116. 



Schmetterling 419 

sagen nach bekannt, und die unbeholfene Darstellung zeigt, daß die ei- 
gene Anschauung fehlt. 

Bei seiner achten Homilie über die Schöpfung, in der Basilius Gestalt, 
Lebensweise und Eigenschaften des •Geflügels" spirituell interpretiert, 
kommt er auch auf die Seidenraupe zu sprechen: •So erzählt man vom 
gehörnten indischen Wurm, er verwandle sich zuerst in eine Raupe, 
werde dann mit der Zeit eine Puppe, bleibe aber auch in dieser Gestalt 
nicht, sondern werde mit dünnen breiten Blättern beflügelt"5. Für Basi- 
lius ist der allgemeine Aspekt der Verwandlung ausschlaggebend, sein 
Hinweis auf dieses seltsame Wesen soll dem Hörer das Unvorstellbare 
der Auferstehung faßbarer machen. •Wenn nun ihr Frauen dasitzt und 
dessen Gespinst abhaspelt..., so denkt an die Verwandlung dieses Tier- 
chens, verbindet damit lebhaft den Gedanken an die Auferstehung, und 
zweifelt nicht an der Verwandlung, die Paulus allen verkündet."6 

So exotisch scheint jedoch die ganze Angelegenheit zu sein, daß Am- 
brosius, der in seinem Exameron an gleicher Stelle die Seidenraupe er- 
wähnt, ihr Produkt zwar in einen unmittelbaren biblischen Kontext 
stellt7, ihr hinsichtlich der Auferstehungssymbolik aber kein besonderes 
Engagement zukommen läßt. Der Vogel Phönix scheint ihm diesbezüg- 
lich viel ergiebiger8. 

Bei diesen schwachen Ursprüngen verwundert es nicht, wenn sich in 
diesem Falle kein sehr breiter Traditionsstrom entwickelt hat. Zwar ist 
die Schmetterlingssymbolik trotz ihrer vagen Beschreibung christolo- 
gisch hoch besetzt. Aber wie die Luft der Transzendenz dem Tiefländer 
oft zu dünn zum Atmen und für die Anstrengungen des Alltags ist, so 
entbehrt die frühchristliche Deutung der Möglichkeit affektiver Verin- 
nerlichung. Der Glanz der Schönheit und die Wärme der Liebe finden 
im christlichen Schmetterling ihr Abbild nicht, und um zu faszinieren, 
fehlt es der Seidenraupe an Lebensnähe. 

5 Basilius, Hexameron, 8. Homilie. In: BdKv. Bd. 47. München 1925, 137. 
6 Ebd. 7 •Weil wir eben von Vögeln reden, halten wir es nicht für unangebracht, das, was Ge- 
schichte oder Augenzeugenberichte über die Seidenraupe anführen, hereinzubeziehen. Es 
soll diese Hornraupe erst die Form eines Blattstieles und dessen natürliche Beschaffenheit 
annehmen, sodann mehr und mehr zur Puppe sich fortentwickeln. Aber auch diese Form 
und Gestalt behält sie nicht bei, sondern scheint aus losen und breiteren Blättern Flügel 
anzunehmen. Von diesen Blättern kämmen (die Raupen) jene weichlichen Seidengewebe 
ab, welche die Reichen ausschließlich nur zu ihrem Gebrauch sich anmaßten. Darum auch 
des Herrn Wort: ,Was seid ihr hinausgegangen zu sehen? Sieh, die weichliche Kleider tra- 
gen, sind an den Höfen der Könige'." (Ambrosius, Exameron. In: BdKv. Bd. 17. München 
1914,2250- 
8 Ebd. 226. 



Gabriele Schuth 42Q 

Huhn Gottes oder Vampir 

Dennoch bleiben die Völker mit diesem seltsamen Geschöpf verbunden. 
In seinem geheimnisvollen Dasein zwischen Tod und Leben, zwischen 
Tag und Nacht, finden Menschen Gefährdung und Höhenflug ihrer ei- 
genen Existenz gespiegelt. Die ungeheure Fülle der Schmetterlingsarten 
deckt im Volksglauben alles ab, was bedrücken und beglücken kann.9 

Der Schmetterling ist unmittelbar mit dem Göttlichen und Heiligen 
verbunden, gilt nach altfranzösischer Volksmeinung als von Gott selbst 
gefertigtes Geschöpf, als Gott selbst (wie auf Samoa geglaubt) oder ist 
(nach rumänischem Volksglauben) •aus den Tränen der heiligen Jung- 
frau entstanden. Ihr Herz vergiftet, wer Schmetterlinge tötet."10 Alte Be- 
zeichnungen für die Falter verdeutlichen dies; so heißen sie z.B. auf 
irisch: anaman-de - Gottesseele, auf niederdeutsch: himmelsvogel oder 
sonnenvogel oder auf norwegisch: Huhn der hl. Maria, bzw. auf nord- 
französisch: Huhn Gottes. Die reine Geistigkeit der Engel wird durch 
deren Schmetterlingsgestalt veranschaulicht. •Engelchen" heißt ein 
Schmetterling in Kalabrien, wenn er um die Wiege eines Kindes fliegt, 
und vor seiner Geburt ist das Kind selber eine Schmetterlingsseele. Soll 
es dann zur Geburt kommen, wird auch dies von langer Hand unter der 
Mitwirkung von Schmetterlingen vorbereitet. Ihr Erscheinen gilt nicht 
nur als Orakel für die Entwicklung des Wetters und der Geldgeschäfte, 
sondern auch für die Liebe. Der Anblick des ersten Frühlingsschmetter- 
lings kann Hochzeit bedeuten, das Trinken von Schmetterlingsschuppen 
das Sitzenbleiben bei Tanzveranstaltungen verhindern (Rumänien), und 
die glückliche Braut schließlich trägt bisweilen einen Schmetterling über 
der Stirne. Ferner ist er es, der die Empfängnis vermittelt, er gilt als Mit- 
tel zur Befruchtung und kauft die Kinderseelen für die gebärende Mut- 
ter. 

Wie für Gott und Leben steht der Schmetterling aber auch für Tod 
und Teufel. Er kann nach deutschem Volksglauben Teufels- oder He- 
xenepiphanie sein. Die Spezies •böse Dinger" entstammt der Verbin- 
dung von Hexen mit dem Teufel. Entsprechende Wirkung geht von ihrer 
Erscheinung aus. Hauptsächlich die Nachtfalter treiben ihr Unwesen, 
indem sie z. B. Milch, Rahm und Butter stehlen, was der ganzen Art zu 
ihrem heute gebräuchlichen Namen verholfen hat (butterfly; Schmetten 
= Rahm). Sie entpuppen sich als Krankheitsdämonen, als Verbreiter 
der Pest und als Fieberbringer. Sie rufen Störungen im Gehirn hervor 
9 Vgl. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 7. Hg. E. Hoffmann-Krayer. Berlin 
1935/1936, 1237-1254. 
10 Ebd. 1241. 



Schmetterling 421 

wie Schwindel oder Rausch.11 Als Hexe oder Hexenmeister •schleichen 
(sie) sich in das Herz der Kinder, um ihr Blut zu saugen, bis sie ster- 
ben"12. 

Bestimmte Falter, wie der Totenkopf oder der Trauermantel, gelten 
als Vorboten des Todes. Im weißen Schmetterling erscheint dann die 
Seele des Erlösten, bei gefleckten Flügeln muß noch das Fegefeuer 
durchlitten werden. So gibt es für den Falter Namen wie •Sündenvogel" 
(Sardinien), •Seele aus dem Fegefeuer"(Abruzzen) oder •Geistermotte" 
(England). Bei den präkolumbischen Indianern Mittelamerikas gibt es 
die Vorstellung, daß einige der den Göttern geopferten Menschen, nach- 
dem sie ins Sonnenhaus gekommen sind, von dort als Schmetterlinge 
wieder zurückschweben. 

Falter, Liebe und Tod 

So breit der Fluß des mehr oder weniger heidnisch gefärbten Volksglau- 
bens auch erscheinen mag, seine Verbindung mit dem aus griechisch- 
christlichen Quellen gespeisten Gedankengut hat nicht zu einem An- 
schwellen des Stromes geführt. Beides scheint zu verebben. Der Symbol- 
gehalt des Schmetterlings wird zwar nicht vergessen, aber seine einzel- 
nen Elemente verselbständigen sich und verbinden sich mit anderen 
Bildern. Der Tod zeigt sich als Sensenmann, Liebe und Schönheit fin- 
den im Mittelalter Ausdruck mit Hilfe der Bibel. Das Bildmaterial des 
Hohen Liedes läßt - auch in den Volkssprachen - Liebessehnsucht und 
-erfahrung Gestalt annehmen. Damit die Wasser des Seelischen die 
Menschen nicht überschwemmen, werden sie kanalisiert und spirituali- 
siert. 

Die Seele als durch ihre Teilnahme am göttlichen Licht ursprünglich 
schön (wie Augustinus sie sah), behält zwar ihre Kennzeichen der Un- 
ruhe, des Triebs nach Befreiung von der Leiblichkeit, des Strebens nach 
Wiedergewinnung der Schönheit, aber um das auszudrücken, braucht 
man keine Schmetterlinge mehr. Die Humanisten seit dem 15. Jh. müs- 
sen den Sinn von Symbolen schon weitgehend aus antikem Quellenstu- 
dium erarbeiten und können die Ergebnisse dann den Gelehrten und 

11 Daß letzteres auch positiv gesehen werden kann, zeigt eine römische Grabinschrift aus 
Andalusien, wo testamentarisch ein •Ewigkeitsrausch" verfügt wird. Der Erbe erhält hier 
den Auftrag, •ungemischten Wein auf die Asche zu gießen, damit des Verstorbenen Seele 
als trunkener Schmetterling herumfliege" (vgl. Handwörterbuch [s. Anm. 9] 1249). 
12 Ebd., 1248. 



Gabriele Schuth 422 

Künstlern als Bildungsgut wieder zur Verfügung stellen. Erlebnisquali- 
tät hat dieses Wissen kaum. 

In der spanischen Mystik tauchen Schmetterlinge später wieder auf, 
als Sinnbild Christi und der Seele.13 Extremer Dualismus des Barock 
führt im deutschen Raum zwar, wie bei Paul Fleming, die alte Tradition 
vom Körper als Gefängnis der Seele weiter: 

•Der Leib, mein irdnes Teil, der ist der Seelen Grab. 
Er lebt nur auf den Schein"14. 

Aber was sich dann erhebt, ist kein schöner Falter. Vielmehr sieht Paul 
Gerhardt in recht abenteuerlich einseitiger Sicht den geflügelten Wurm 
als Knochenbrecher und Aasfresser: 

•Zwar alles, was der Mensche trägt, 
Das Fleisch und seine Knochen, 
Wird, wenn er sich hin sterben legt, 
Zermalmet und zerbrochen. 
Von Maden, Motten und was mehr, 
Gehöret zu der Würmer Heer"15. 

Die Gelehrsamkeit der Späteren erinnerte zwar an die alte Beziehung 
zwischen Psyche und Schmetterling: •Wer weiß nicht, daß der Schmet- 
terling das Bild der Seele, und besonders der vom Leibe Geschiedenen 
Seele vorstellet?", so bei Lessing 176916, aber als lebendiges, unmittelbar 
ansprechendes Symbol wurde er nicht wieder angenommen. Moses 
Mendelssohn tut dergleichen als •Spitzfindigkeit" ab17, das Erscheinen 
von Faltern in der bildenden Kunst des 18. und teilweise des 19. Jhs. 
scheint mehr Hinweis auf antike Bildung zu sein als Glaubensbekennt- 
nis (vgl. Abb. 1). 

Der Glanz des Schmetterlingssymbols, seine Bedeutungsvielfalt und 
vor allem seine spirituelle Dimension werden nach diesen kargen Zeiten 
neu zum Leuchten gebracht durch einen einzelnen. Der alternde Goethe, 
wieder einmal am Beginn eines vitalen und kreativen Höhenfluges, ge- 
staltet es im Sommer 1814 in seinem Gedicht Selige Sehnsucht. Sein 

13 Vgl. Erika Lorenz, Mystische Schmetterlingskunde. Teresas Falter und sein geistiger Le- 
bensraum. In: GuL 57 (1984) 405-420. 
14 Paul Fleming, Andacht. In: Deutsche Dichtung des Barock. Hg. Edgar Hederer  Darm- 
stadt 1965, 64. 
15 Paul Gerhardt, Ich weiß, daß mein Erlöserlebt. In: Deutsche Dichtung(s. Anm. 14) 155. 
16 Zit. nach Donat de Chapeaurouge, Einführung in die Geschichte der christlichen Symbole 
Darmstadt 1984, 137. 
17 Ebd. 



Schmetterling 

1 Landolin Ohmacht, Grabrelief für Frau Engelbach (um 1790). In: Donat de Chapeau- 
rouge, Einführung in die Geschichte der christlichen Symbole. Darmstadt 1984, Abb. 45. 

Thema: Leben und Liebe, Tod und Auferstehen machen das wahre 
Menschsein aus: 

•Sagt es niemand, nur den Weisen, 
Weil die Menge gleich verhöhnet, 
Das Lebend'ge will ich preisen, 
Das nach Flammentod sich sehnet. 



Gabriele Schuth 424 

In der Liebesnächte Kühlung, 
Die dich zeugte, wo du zeugtest, 
Überfällt dich fremde Fühlung, 
Wenn die stille Kerze leuchtet. 

Nicht mehr bleibest du umfangen 
In der Finsternis Beschattung, 
Und dich reißet neu Verlangen 
Auf zu höherer Begattung. 

Keine Ferne macht dich schwierig, 
Kommst geflogen und gebannt, 
Und zuletzt, des Lichts begierig, 
Bist du, Schmetterling, verbrannt. 

Und so lang du das nicht hast, 
Dieses: Stirb und werde! 
Bist du nur ein trüber Gast 
Auf der dunklen Erde."18 

Daß Goethe sein Erleben in solcher Intensität mit dem Schmetterlings- 
motiv verbinden konnte, liegt an dem geistig-geistlichen Umfeld, in dem 
er es fand. Erotisches und Religiöses in einer Empfindung vereint: das 
ist seit Jahrhunderten die Grundmelodie islamischer Mystik. Die Litera- 
tur des Orients wird noch einmal zum Stimulans schöpferischer Lebens- 
deutung eines bedeutenden abendländischen Dichters. 

Wer liebt, ist noch nicht unbedingt lebendig. Lebendigsein im absolu- 
ten Sinn hat es immer mit Tod zu tun. Im Glück der •Liebesnächte" ver- 
weist •die stille Kerze" auf andere, weitere Dimensionen von Liebe. 
Durch die Sehnsucht danach wird der Mensch geboren, diese Sehnsucht 
reißt ihn weg von den alten Verhaftungen. Im neuen Licht scheint das 
alte als Todesbereich, von dem man sich trennen muß. Das hat etwas 
Gewaltsames an sich, •für die Welt gestorben sein" hieß es früher. 

Was sich durchhält, ist die Liebe als Dynamik des Lebens. Ihr Ziel: 
ein neuer Tod, nicht mehr Abschied, sondern Einswerdung. Eine Aufer- 
stehung, wie sie in der antik-christlichen Tradition von Psyche/Schmet- 
terling mitklingt, wird von Goethe hier nicht angesprochen. Die Hin- 
gabe ist schon die Vollendung, über ein Danach ist nicht zu spekulieren. 
In dieser Sicht folgt Goethe nicht nur seiner persischen Vorlage zu die- 
sem Gedicht. Schmetterling und (Liebes-)Flamme tauchen häufig in der 

8 Johann Wolfgang von Goethe, Gedichte, Bd. 2. Hg. Erich Trunz. Frankfurt 1964, 18 f. 



Schmetterling 425 

islamischen Literatur auf, wo es um die höchste Möglichkeit menschli- 
cher Existenz geht. Husain ibn Mansur al-Halladsch (922 hingerichtet): 

•Der Falter fliegt um das Kerzenlicht, 
bis der Morgen anbricht, 
und kehrt zu seinesgleichen zurück, 
berichtet ihnen von des Zustandes Glück 
mit lieblichstem Wort - 
dann vereint er sich mit der koketten Schönheit, 
begierig, zur Vollkommenheit zu gelangen. 
Das Licht der Kerze ist das Wissen von der Wirklichkeit, 
ihre Wärme die Wirklichkeit der Wirklichkeit. 
Er begnügt sich nicht mit ihrem Licht, 
mit ihrer Wärme nicht, 
und wirft sich ganz hinein, 
und seinesgleichen erwarten seine Rückkehr, 
damit er ihnen von der Schau berichte, 
da er nicht mit der Kunde sich begnügt, 
und da entschwindet er, vermindert sich, verflüchtigt sich, 
und bleibt ohne Spur und Leib, ohne Namen und Zeichen. 
Weshalb sollte er zu den Formen zurückkehren, 
und in welchem Zustand, nachdem er gewonnen hat? 
Wer zur Schau gelangt, bedarf nicht mehr der Kunde; 
wer zum Geschauten gelangt, bedarf nicht mehr der Schau."19 

Vom Verbrennen aus Liebe, wenn die Seele die Natur des Schmetter- 
lings angenommen hat, wenn sie •faltergleich" geworden ist, berichtet 
der Mystiker Ainul-Qudat Hamadani (1131 hingerichtet): 

•Wenn die Hindus in leidenschaftlicher Liebe zu einem Idol Voll- 
kommenheit erlangen, dann bereiten sie vor sich eine Schüssel aus 
gekneteter Masse und schütten Naphta-Öl hinein. Dann reiben sie 
alle Glieder damit ein, nehmen Feuer in die Hand und wünschen, 
angesichts jenes nicht sehenden Auges des Idols zu sterben. Wenn 
die Götzendiener voller Hochachtung den Vorhang von der Schön- 
heit des Idols aufheben, richten sie den Blick auf diese Schönheit, 
werfen Feuer in das Naphta und geben sich in dem Anblick des 
Bildes ganz der Liebe hin; sie verbrennen sich und sagen durch ih- 
ren ganzen Zustand: 

19 Annemarie Schimmel, Gärten der Erkenntnis. Düsseldorf 1982, 54. 



Gabriele Schuth 426 

O Seele mitten du im Feuerschein, 
Komm nun, verwirrt, und trink der Liebe Wein! 
Wenn du berauscht von des Geliebten Traumbild, 
Tritt faltergleich froh in den Reigen ein! 

Dann verbrennen sie ganz, ohne einen Laut von sich zu geben. 
Dann wird ihre Asche aufgehoben und zur Heilung der Kranken 
verwendet, und damit kann man wunderbare Ergebnisse erzielen."20 

Eine andere Interpretation gibt im 19. Jh. der indische Heilige Rama- 
krishna. Die Vorstellung, daß Motten, die das Licht entdeckt haben, 
zwangsläufig in die Flamme fliegen und darin verbrennen, läßt er für 
den Falter als Bild des Bhakta, des Gott durch Liebe suchenden Men- 
schen, nicht gelten: •Ein Bhakta verbrennt nicht wie eine Motte. Das 
Licht, auf das sich der Bhakta stürzt, ist das Licht eines Edelsteins! Das 
Licht eines Edelsteins glänzt hell, gewiß, doch ist es auch freundlich und 
kühlend. An diesem Licht verbrennt sich niemand, dieses Licht gibt 
Ruhe und Seligkeit"21. 

Erotik als Dunkelzone des Menschseins, im Bild des Schmetterlings 
wie in einem magischen Akt gebannt - diese Perspektive Francisco 
Goyas, Goethes Zeitgenossen, nimmt düstere Elemente des Volksglau- 
bens wieder auf. In einem Capricho (vgl. Abb. 2) finden wir den Falter 
als überdimensionale Verkörperung der so als hexenhaft entlarvten Psy- 
che seiner Geliebten, der Herzogin von Alba. Über ihrem Kopf, wie ein 
Seelenbild aus ihm heraustretend, der Schmetterling, zu ihren Füßen 
ihre Liebhaber, dämonische Vogelwesen, die zwar flügellos, aber klar 
als fliegende Wesen erkennbar sind. In diesem Kontext sicher •Aus- 
druck einer frei schwebenden, wurzellosen, tatsächlich raubvogelhaften 
Geistigkeit, die dem Menschen nicht Segen, sondern Fluch bringt"22. 
Die schöne Geliebte ist hier in Wahrheit eine Epiphanie des Bösen, die 
Perversion der guten, schönen griechischen Psyche, der wahren Lieben- 
den. 

Entzauberung 

Wo Symbole nicht mehr spontan elementare Leidenschaften des Men- 
schen ergänzen und gestalten wie noch bei Goya, bleibt nichts übrig als 
ein hübsches Bild, liebliche Natur. Annette von Droste-Hülshoff 
schreibt: 
20 Ebd. 91. 
21 Sri Ramakrishna, Setze Gott keine Grenzen. Freiburg 1984, 148. 
22 Eugen Drewermann, Strukturen des Bösen. Bd. 2. München "1983, Text zu Abb. 7. 



Schmetterling 427 

2 Francisco Goya, Caprichos - Verborgene Wahrheit. Stuttgart 1980, Abb. 51. 



Gabriele Schuth 42g 

•Grashalm glänzt wie eine Klinge, 
Und die kleinen Schmetterlinge, 
Blau, orange, gelb und weiß, 
Jagen tummelnd sich im Kreis"23. 

Auch der dunkle Nachtfalter hat keine spezielle - dämonische - Aura, 
sein Verhalten wird mit genauem, distanziertem und distanzierendem 
Blick wahrgenommen und in abbildender, (laut-)malender Sprache wie- 
dergegeben: 

•... und am Halme 
Die träge Motte höher kreucht, 
Sich flüchtend vor dem feuchten Qualme, 
Der unter ihre Flügel steigt"24. 

Eduard Mörike läßt dagegen, kaum merklich und so zart wie Psyche sel- 
ber, den Schmetterling vom simplen Naturgeschöpf wieder zum Geist- 
wesen werden, dessen Existenz die Schönheiten einer jenseitigen Welt 
ahnen und erst für dort erhoffen läßt. Seine Zusammenschau von Natur 
und Mythos wird noch im 20. Jh. nachvollzogen werden, aber daß Mö- 
rikes Versuch kein Zeichen setzt für neues Leben aus den alten Quellen, 
zeigt die Melancholie der Verse selber: 

•Im Winterboden schläft, ein Blumenkeim, 
Der Schmetterling, der einst um Busch und Hügel 
In Frühlingsnächten wiegt den samtnen Flügel; 
Nie soll er kosten deinen Honigseim. 

Wer aber weiß, ob nicht sein zarter Geist, 
Wenn jede Zier des Sommers hingesunken, 
Dereinst, von deinem leisen Dufte trunken, 
Mir unsichtbar, dich blühende umkreist?"25 

Die Tendenzen des 19. Jhs.: analytisch-naturwissenschaftliches Sezie- 
ren, romantische und romantisierende Versuche, die Tiefendimension 
der Welt zu retten, sowie die pervertierende Domestizierung beider in 
der Gestalt des (Spieß-)Bürgers werden schon von Zeitgenossen erkannt 
und entlarvt. Das Schicksal des Schmetterlings in der Kunst spiegelt die 
Verkehrung der Welt: was ursprünglich Jenseitiges, Göttliches, Vereh- 

23 Annette von Droste-Hülshoff, Heidebilder. In: dies., Gesammelte Werke. Hg. Reinhold 
Schneider. Vaduz o.J., 48. 
24 Ebd. 70. 
25 Eduard Mörike, Auf eine Christblume. In: ders., Gesammelte Werke. Bd. 1. Hg. Bernt 
von Heiseler. Gütersloh o.J., 127. 



Schmetterling 429 

rungswürdiges war, wird jetzt gefangen und getötet. Erst ein toter 
Schmetterling ist ein wertvoller Schmetterling! Grandville (1803-1847), 
Vorbild von Carl Spitzweg, karikiert scharf - in der Tradition Goyas - 
die Schmetterlingsjagd (vgl. Abb. 3). Spitzweg selber widmet zwei Bilder 

'0&9^A 
3 Grandville, Was halten Sie von einer Schmetterlingsjagd? In: Siegfried Wichmann, Carl 
Spitzweg und die französischen Zeichner Daumier, Grandville, Gavarini, Aore. Ausstellungs- 
katalog Haus der Kunst München. Herrsching 1985, 156 (Abb. 150). 

dem Thema Schmetterling, beide mit dem Titel •Der Schmetterlingsfän- 
ger" (vgl. Abb. 4, 5). Spitzwegs Schmetterlingsfänger, umgeben von idyl- 
lischer oder schon dschungelartiger Landschaft (vgl. Abb. 4), sieht 
nichts vom Leuchten, läßt sich nicht begeistern, voller Gier ist er blind 
in der Verengung seiner Perspektive: das Symbol der Ewigkeit degene- 
riert zur Jagdbeute. Da, wo die Schmetterlinge überdimensional groß im 
Licht spielen, mag der Betrachter noch etwas ahnen vom Tanz schöner 
geheimnisvoller Elfen, - dem Freizeitzoologen im Bild gehen die Augen 
nicht auf: Geblendet und entsetzt erstarrt er, lächerlich mit seinem unge- 
eigneten Fangwerkzeug. 



Gabriele Schuth 430 

4 Carl Spitzweg, Der Schmetterlingsfänger. In: Siegfried Wichmann, Carl Spitzweg und die 
französischen Zeichner Daumier, Grandville, Gavarini, Aore. Ausstellungskatalog Haus der 
Kunst München, Herrsching 1985, 156 (Abb. 149). 



Schmetterling 431 

5 Carl Spitzweg, Der Schmetterlingsfänger. In: Siegfried Wichmann, Carl Spitzweg und die 
französischen Zeichner Daumier, Grandville, Gavarini, Aore. Ausstellungskatalog Haus der 
Kunst München, Herrsching 1985, 157 (Abb. 152). 



Gabriele Schuth 432 

Am Ende - Schmetterlinge aus Eisen? 

Aber der Seelenfalter läßt sich nicht endgültig betäuben. Im Verlauf des 
20. Jhs. legen Autoren das Schmetterlingsnetz zur Seite und nähern sich 
dem Wunder wieder lauschend und schauend. Leben - Wandlung - 
Flamme, in der Tradition islamischer Mystik und bei Goethe ein im 
Schmetterling Körper gewordener Symbolkomplex, wird bei Rainer Ma- 
ria Rilke im rein geistigen Spiel der Begriffe hörbar gemacht: 

•Wolle die Wandlung. O sei für die Flamme begeistert, 
drin sich ein Ding dir entzieht, das mit Verwandlungen prunkt, 
jener entwerfende Geist, welcher das Irdische meistert, 
liebt in dem Schwung der Figur nichts wie den wendenden Punkt. 
Was sich im Bleiben verschließt, schon ists das Erstarrte."26 

Wer die Natur mit den Augen der Antike sieht, wie Wilhelm Lehmann 
(1882-1968), der wird - auch im 20. Jh. - wieder empfänglich für die 
harmonische Polyphonie des Motivs. Immer wieder tauchen Schmetter- 
linge im lyrischen Werk Lehmanns auf (einer seiner Romane trägt den 
Titel Die Schmetterlingspuppe), verbunden mit den wesentlichen Berei- 
chen des menschlichen Lebens und der Mythologie: Eros ist Lebens- 
prinzip und Garant der Welt: 

•Ohmacht befällt das Kalte, 
Mächtig wird sie im Schwachen: 
Damit die Welt nicht alte, 
Begegnen sich im Dämmergrau 
Frostspannermann, Frostspannerfrau, 
Die zeugesüchtig wachen, 
Damit die Welt nicht alte, 
Damit die Welt sich halte".27 

Ermutigung zu neuem Leben, Anschauung von Zeitlosigkeit und Tod 
werden im Bild des Schmetterlings vermittelt. •Daß lebendige Schönheit 
immer nur im Vorübergang ist; daß der Nachbar des Schönen der Tod 
ist"28, zeigt Lehmann bewegend am Ende seines Gedichtes Brentano: 

•Die Nachtigall klagt 
Mit geblähter Kehle 

26 Rainer Maria Rilke, Sonette an Orpheus. In: Gesammelte Gedichte. Frankfurt 1962, 514. 
27 Wilhelm Lehmann, Novembernacht. In: ders., Gesammelte Werke. Bd. 1. Hg. Hans-Die- 
ter Schäfer. Stuttgart 1982, 125. 
28 Romano Guardini, Unterscheidung des Christlichen. Mainz 1963, 525. 



Schmetterling 433 

Erstarrter Seele 
Schmetterlingsrest."29 

Berühmt geworden ist allerdings eher die dunkle Schwester des schönen 
Tagfalters, ins Lächerliche gezogen und die dämonische Seite der Erotik 
trivialisierend: •Männer umschwirren mich wie Motten das Licht, und 
wenn sie verbrennen, dafür kann ich nicht!" So der bekannteste Song 
aus dem Film Der blaue Engel. 

•Schönheit, die ja selbst etwas tief Gefährdetes ist und, wo sie auf- 
taucht, eine Krise des Leben-Könnens anzeigt"30, Schönheit als Auf- 
schein eines Glühens, als Einbruch des anderen Lebens auf der Grenze 
des Todes - kosmische Fülle im Brennglas des Schmetterlingssymbols - 
findet sich in nie vorher dagewesener Intensität und Vielfalt bei Nelly 
Sachs (1891-1970).31 

Griechische, biblische und kabbalistische Traditionen, Einflüsse des 
Volksglaubens und die Sterbeprozesse im eigenen Leben machen den 
Schmetterling, sooft er in ihren Gedichten genannt wird, zu einer Chif- 
fre des •äußersten Moments". Der erste, bestimmende Augenblick für 
den Menschen, die Erschaffung seiner Seele, die nach einigen kabbali- 
stischen Vorstellungen durch Abraham vollzogen wird32, macht sein We- 
sen offenbar: 

•Abraham 

O du 
aus dessen ahnendem Blut 
sich das Schmetterlingswort Seele entpuppte, 
der auffliegende Wegweiser ins Ungesicherte hin"33. 

Ungeborene und Kinder werden - altem Volksglauben entsprechend - 
als Schmetterlinge gesehen, aber die Assoziation von unschuldiger Hei- 
terkeit weicht dem Aspekt des Leidens, des Ausgeliefertseins, der 
Schwachheit. 

29 W. Lehmann (s. Anm. 27) 363. 
30 R. Guardini (s. Anm. 28) 525. 
51 Der Schmetterling ist in den Gedichten von Nelly Sachs so umfänglich mit verschieden- 
sten geistesgeschichtlichen Traditionen versponnen, daß eine genaue Analyse in diesem 
Rahmen unmöglich ist. Alle angedeuteten Bezüge sind einer eigenen gründlichen Untersu- 
chung wert. 
32 Vgl. Gershom Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Frankfurt 1977, 222-227. 
33 Nelly Sachs, Fahrt ins Staublose. Frankfurt 1961, 89. 



Gabriele Schuth 434 

•WIR UNGEBORENEN 

Schmetterlingsgleich 
Werden wir von den Häschern eurer Sehnsucht gefangen - 
Wie Vogelstimmen an die Erde verkauft - 
Wir Morgenduftenden, 
Wir kommenden Lichter für eure Traurigkeit."34 

Oder in Wenn im Vorsommer: 
•Welt, man hat die kleinen Kinder wie Schmetterlinge, 
flügelschlagend in die Flamme geworfen".35 

Der Atem, der die Erde durchglüht, die Aufhebung der Erdschwere im 
Heimgang des Menschen, Schönheit und Liebe - bei Nelly Sachs hütet 
noch einmal der Schmetterling die Geheimnisse der Welt: 

•SCHMETTERLING 
WELCH schönes Jenseits 
ist in deinen Staub gemalt. 
Durch den Flammenkern der Erde, 
durch die steinerne Schale 
wurdest du gereicht, 
Abschiedsgewebe in der Vergänglichkeiten Maß."26 

Nach Wilhelm Lehmann und Nelly Sachs verschwindet der Schmetter- 
ling als Symbol aus der deutschen Literatur. Bisweilen huscht er noch, 
kaum sichtbar, durch poetische Welten: •Nachtschmetterlinge kom- 
men wie Tiger in mein Zimmer, da ist im Mann der Flammenengel of- 
fen"*1, oder er bezeichnet in einer verzweifelten Paradoxie das Ab- 
surde des kreativen Welterfahrens heute: •Mich selbst befragend, wel- 
cher Art das sei was ich mache, kommen mir Antworten wie: TRAUM / 
aber aus BETON; SCHMETTERLING / aber aus EISEN (,Iron Butter- 
fly'); LEBEWESEN /aber aus PLASTIK"38. 

Symbole, aus verdichteten Erfahrungen erwachsen, geben ihrerseits 
wiederum möglichen Erfahrungen Richtung und Gestalt. Reichtum an 
gefüllten Bildern bringt Differenziertheit und Fülle des Erlebens. Wo 
solche Bilder fehlen, tritt Verarmung ein. Die Geschichte des Schmetter- 
lingssymbols zeigt Flut und Ebbe, lange Dünungen und plötzliches An- 

34 Ebd. 67. 
35 Ebd. 153. 
»Ebd. 148. 
37 Friederike Mayröcker, Reise durch die Nacht. Frankfurt 1986, 11. 
38 Dies., Magische Blätter. Frankfurt 1983, 9. 



Nelly Sachs 435 

schwellen. Gegenwärtig scheint der Falter keine Antwort mehr zu geben 
auf die Frage nach der Identität des Menschen, nach Leben, Liebe und 
Tod. 

•Liebesgedicht 

Kröten sitzen gern vor Mauern, 
wo sie auf die Falter lauern. 
Falter sitzen gern an Wänden, 
wo sie dann in Kröten enden. 
So du, so ich, so wir. 
Nur - wer ist welches Tier?"39 

1 Robert Gernhardt. In: Frankfurier Allgemeine Zeitung vom 22. 12. 1984. 

•Würdest du ein Herz zu vergeben haben?4 

Zu einem Gedicht von Nelly Sachs 

Markus Bleistein, Stuttgart 

Daß in Gedichten angesichts von Auschwitz die Stimme erhoben wird, 
ist wohl nur möglich, wenn die Hoffnung auf eine bessere Zukunft zu- 
mindest als Möglichkeit noch nicht ganz aufgegeben worden ist. Dem 
Inhalt entspricht die Form: So wie diese Hoffnung dem Leiden abgerun- 
gen ist, so ist die Sprache der Gedichte immerzu vom Verstummen be- 
droht. 

Auf die große jüdische Dichterin Nelly Sachs trifft dies in sehr unmit- 
telbarer Weise zu. Sie schrieb, um zu überleben. In einem Brief aus dem 
Jahr 1959 an einen Freund heißt es: •Alles was vielleicht in meiner 
Dichtung aufgespeichert liegt, ist ja entstanden immer nur aus äußerster 
Not und nur aus dem Bedürfnis, Hilfe zum Weiterleben zu bekom- 
men."1 Und an einer anderen Stelle, elf Jahre vorher: •Ja, so wie Sie es 
erfühlt haben, ist es: ich lebte und lebe nur in einem einzigen Element: 

Briefe der Nelly Sachs. Hg. Ruth Dinesen und Helmut Müssener. Frankfurt 1984, 199. 




