Gabriele Schuth 416

der Verbundenheit und des Zusammenhanges zerschellt: ,,Licht war. /
Rettung.” Der Mystiker ist jetzt durch nichts mehr von Gott zu scheiden.
Er hat sich selbst geopfert und teilt darum die géttliche Wirklichkeit,
das gottliche Licht, das als erstes Schépfungswort von Anfang an war.
»Es werde Licht! Und es ward Licht.“ (Gen 1,3)

Hermann von Fritslar sagt gegen Ende seines Kapitels, daB Gott die
Menschen haben will in ,,unbildelicher wise und wil si furen in sin
gotlich licht*. Das nackte, bildlose, einfiltige Schauen des géttlichen
Lichtes, das Gott selbst ist, ist die Weise, in der ,,ich* noch bestehe. Im
Wort und in der Wirklichkeit des Lichts werde ,,ich* umfangen und auf-
gefangen. Von Gottes Seite her wird mir - bis in die Sprache hinein
sichtbar - dieser Halt und diese Sicherheit geboten: »Rettung®. Ganz
ohne Prédikat, ohne Zeit- und Ortsangaben, ohne jede Bedingung oder
Einschrinkung gilt ,,Rettung” im géttlichen UbermaB. Auch der Holo-
caust kann an dieser gottlichen Wahrheit nichts dndern. Nur ein Mysti-
ker getraut sich wohl in Zeiten der Vernichtung so zu dichten.

Der Nachbar des Schonen ist der Tod

Zur Symbolgeschichte des Schmetterlings

Gabriele Schuth, Haltern

Dem Vollkommenen, das dauert, gilt die Sehnsucht des Menschen. In
Liebe und Schonheit kann héchste Lebensintensitit erfahren werden,
Welt und Mensch sind fiir einen Moment wieder heil, rund, vollkom-
men. Fir einen Moment. Der Glanz des Schoénen verblaBt auf die
Dauer, und die grenzenlose Aufgeschlossenheit Liebender vergeht wie-
der unter den Verkrustungen des Alltiglichen. Aber daB das Erlebnis
von Liebe und Schonheit den Kern des menschlichen Wesens beriihrt,
daBl hier aufblitzt, was ,.die Welt im Innersten zusammenhailt®, bleibt
eine ErfahrungsgewiBheit.

Symbole entstehen aus Verdichtungen solcher Erfahrungsprozesse,
aber sie spiegeln nicht nur sinnenhaft geistige Realititen, sondern geben
auch Antwort auf die Frage nach dem Wesen der Wirklichkeit. In ihrer
Komplexitdt umfassen sie Vielschichtiges, auch Paradoxes, in einem
Bild. In ihnen kristallisiert sich eine Welt, die wir nur im Nacheinander



Schmetterling 417

wahrnehmen kénnen und deren Erkenntnis daher immer fragmentarisch
sein muB. Symbole helfen, diese Bruchstiicke zu identifizieren und zu
ordnen. Sie haben sich z.T. iiber Jahrtausende lebendig erhalten, wie
Baum und Wasser, die heute geradezu eine Renaissance feiern. Andere
sind in Vergessenheit geraten oder leer geworden. Zu ihnen gehort der
Schmetterling, in dessen Bild verschiedenste Kulturen Seele, Liebe,
Schonheit und Tod vereint sahen.

Den Flug eines Schmetterlings mit bloBem Auge zu erfassen ist un-
moglich. Er ist da, aber nicht zu greifen, seine Richtung scheint nicht
vorhersehbar, seine Gestalt aufgelost in luftige Bewegung. Die Schon-
heit seiner Fliigel ist nur im Ubergang von Bewegung zu Ruhe, im lang-
samen Schlagen, sichtbar. Seine Nachtstarre liberwindet er, indem er
sich ausgebreitet von der Sonne bescheinen 148t und ihre Warme in sich
aufnimmt. Erst danach wird er wieder aktiv. Das Faszinierendste an ihm
war und ist aber immer noch seine Entstehung, die Transformation von
Totem in lebendige Schonheit.

Ewige Schonheit und Transzendenz — die Schmetterlingsseele

Schon die Agypter vermitteln ihre Erkenntnisse iiber das, was die Seele
des Menschen sei, im Bild des Schmetterlings. Anschauung boten ihnen
unter anderem die in Schwirmen um die Grabstitten herumschwirren-
den Falter. Die Entwicklung der Seelenlehre bei den ihnen hierin fol-
genden Griechen! kreist denn auch immer wieder um die Frage: Was
macht den Menschen lebendig? Dabei wird unterschieden zwischen
dem thymos, der Lebenskraft des Korpers, und der psyche, die den Men-
schen beseelt. AufschluBreich ist die Identitiat des griechischen Wortes
fiir Seele und Schmetterling: psyche. Bewegung als Lebensprinzip ist vor
allem das gemeinsame Merkmal. ,,Die psyche entweicht beim Tod, 16st
sich aber nicht auf; vielmehr entfliegt sie, einem Traumbild &hnlich, flat-
ternd, der Fledermaus vergleichbar, schwirrend... Dabei bewegt sie sich
rasch, unstet, Raum und Zeit iiberwindend, solange sie nicht in den Ha-
des eingegangen ist; dort aber bleibt sie in Bewegung.“ So wird die
Seele bei Homer geschildert2. Nach dem Tode bleibt die psyche identifi-
zierbar als Schatten, Maske, Abbild des fritheren Menschen, als sein ei-

1 Vgl. dazu Bernhard Uhde, Psyche — ein Symbol? Zum Verstéindnis von Leben und Tod im
friihgriechischen Denken. In: Leben und Tod in den Religionen. Hg. Gunther Stephenson.
Darmstadt 1980, 103-118.

2 Ebd. 111.



Gabriele Schuth 418

dolon. Das gleiche Wort im Lateinischen: imago — Abbild, ist die zoolo-
gische Bezeichnung fiir den ausgewachsenen Falter.

Wenn Abbild, wofiir steht es dann? Was erscheint in ihm? Nach Auf-
fassung der Stoa hat die psyche Anteil am gottlichen Pneuma, einem
»schopferischen Feuer, das die geordnete Wirklichkeit des Kosmos aus
sich hervorbringt*?. Schonheit und Transzendenz sind also untrennbar
mit dem Leben verbunden, sie sind ebenfalls von Anfang an Aspekte
dieses Symbols.

Nach dem Tod bleibt die psyche lebendig, sie kann sich mit neuen
Korpern verbinden, so entwickeln es Agypter und Griechen. Sie ist un-
sterblich, dem Géttlichen nahe. So soll Athene den von Prometheus ge-
stalteten Menschen beseelt haben, indem sie einen Schmetterling iiber
seinen Kopf hielt. Korperlichkeit wird nun zu einem nur schwachen Ab-
bild des Lebens. ,,Der Mensch ist Rauch und Schatten nur*, sagt Sopho-
kles; einen ,,Leichnam“ nennt ihn Homer*. Die psyche sehnt sich nach
Befreiung aus dem Gefingnis des Leibes, der Tod erscheint als Erlésung
der psyche vom , Leichnam* Kérper, wie der Schmetterling sich von der
erstarrten Puppe trennen muf3, um wirklich zu leben.

Ihre eigentliche Identitit findet die psyche trotz allem aber immer in
der Verbindung von Kérper und Geist, in einer Existenz der dialekti-
schen Spannung von Tod und Leben. So wird sie in dieser Zeit selber
zum Symbol, anschaulich im Schmetterling, mythologisch gestaltet im
Bild der schmetterlingsfliigeligen, durch Liebe unsterblich gewordenen
schonen Gefihrtin des Eros, Psyche.

Der indische Wurm und die Auferstehung

Kirchenviter sehen anders. lhrem Training, die , Natur mit dem Auge
der Bibel“ zu lesen (F. Ohly), verdankt so manches heidnische Symbol
sein Weiterleben im Christentum. Die Taufe des Schmetterlings voll-
zieht sich jedoch nicht ohne Schwierigkeiten. Das Wort kommt in der
Bibel nicht vor, auch der diistere Artgenosse, die Motte, erscheint nur ei-
nige Male und ohne besondere Gewichtung. Folgerichtig kommen die
»einfachen* Falter erst gar nicht in den Blick, sondern ausschlieBlich
die exotische Seidenraupe. Diese ist aber offensichtlich nur dem Héren-

* Art. Geist. In: Historisches Wérterbuch der Philosophie. Bd. 3. Hg. Joachim Ritter. Darm-
stadt 1974, 159.
4 B. Uhde (s. Anm. 1) 116.



Schmetterling 419

sagen nach bekannt, und die unbeholfene Darstellung zeigt, daB die ei-
gene Anschauung fehlt.

Bei seiner achten Homilie iiber die Schopfung, in der Basilius Gestalt,
Lebensweise und Eigenschaften des ,,Gefliigels* spirituell interpretiert,
kommt er auch auf die Seidenraupe zu sprechen: ,,So erzdhlt man vom
gehérnten indischen Wurm, er verwandle sich zuerst in eine Raupe,
werde dann mit der Zeit eine Puppe, bleibe aber auch in dieser Gestalt
nicht, sondern werde mit diinnen breiten Blattern befliigelt™s. Fur Basi-
lius ist der aligemeine Aspekt der Verwandlung ausschlaggebend, sein
Hinweis auf dieses seltsame Wesen soll dem Horer das Unvorstellbare
der Auferstehung faBbarer machen. ,Wenn nun ihr Frauen dasitzt und
dessen Gespinst abhaspelt..., so denkt an die Verwandlung dieses Tier-
chens, verbindet damit lebhaft den Gedanken an die Auferstehung, und
zweifelt nicht an der Verwandlung, die Paulus allen verkiindet.”¢

So exotisch scheint jedoch die ganze Angelegenheit zu sein, dal Am-
brosius, der in seinem Exameron an gleicher Stelle die Seidenraupe er-
wihnt, ihr Produkt zwar in einen unmittelbaren biblischen Kontext
stellt’, ihr hinsichtlich der Auferstehungssymbolik aber kein besonderes
Engagement zukommen ld3t. Der Vogel Phonix scheint ihm diesbeziig-
lich viel ergiebiger®.

Bei diesen schwachen Urspriingen verwundert es nicht, wenn sich in
diesem Falle kein sehr breiter Traditionsstrom entwickelt hat. Zwar ist
die Schmetterlingssymbolik trotz ihrer vagen Beschreibung christolo-
gisch hoch besetzt. Aber wie die Luft der Transzendenz dem Tieflander
oft zu diinn zum Atmen und fiir die Anstrengungen des Alltags ist, so
entbehrt die friithchristliche Deutung der Moglichkeit affektiver Verin-
nerlichung. Der Glanz der Schonheit und die Warme der Liebe finden
im christlichen Schmetterling ihr Abbild nicht, und um zu faszinieren,
fehlt es der Seidenraupe an Lebensnihe.

s Basilius, Hexameron, 8. Homilie. In: BdKv. Bd. 47. Miinchen 1925, 137.

¢ Ebd.

7 Weil wir eben von Végeln reden, halten wir es nicht fiir unangebracht, das, was Ge-
schichte oder Augenzeugenberichte iiber die Seidenraupe anfiihren, hereinzubeziehen. Es
soll diese Hornraupe erst die Form eines Blattstieles und dessen natiirliche Beschaffenheit
annehmen, sodann mehr und mehr zur Puppe sich fortentwickeln. Aber auch diese Form
und Gestalt behilt sie nicht bei, sondern scheint aus losen und breiteren Blattern Fliigel
anzunehmen. Von diesen Blattern kimmen (die Raupen) jene weichlichen Seidengewebe
ab, welche die Reichen ausschlieBlich nur zu ihrem Gebrauch sich anmaBten. Darum auch
des Herrn Wort: ,Was seid ihr hinausgegangen zu sehen? Sieh, die weichliche Kleider tra-
gen, sind an den Héfen der Konige*.“ (Ambrosius, Exameron. In: BdKv. Bd. 17. Miinchen
1914, 225f).

¢ Ebd. 226.



Gabriele Schuth 420

Huhn Gottes oder Vampir

Dennoch bleiben die Volker mit diesem seltsamen Geschdopf verbunden.
In seinem geheimnisvollen Dasein zwischen Tod und Leben, zwischen
Tag und Nacht, finden Menschen Gefihrdung und Hohenflug ihrer ei-
genen Existenz gespiegelt. Die ungeheure Fiille der Schmetterlingsarten
deckt im Volksglauben alles ab, was bedriicken und begliicken kann.?

Der Schmetterling ist unmittelbar mit dem Goéttlichen und Heiligen
verbunden, gilt nach altfranzésischer Volksmeinung als von Gott selbst
gefertigtes Geschopf, als Gott selbst (wie auf Samoa geglaubt) oder ist
(nach rumédnischem Volksglauben) ,,aus den Trinen der heiligen Jung-
frau entstanden. Ihr Herz vergiftet, wer Schmetterlinge totet.“!° Alte Be-
zeichnungen fiir die Falter verdeutlichen dies; so heiBlen sie z.B. auf
irisch: anaman-dé — Gottesseele, auf niederdeutsch: himmelsvogel oder
sonnenvogel oder auf norwegisch: Huhn der hl. Maria, bzw. auf nord-
franzoésisch: Huhn Gottes. Die reine Geistigkeit der Engel wird durch
deren Schmetterlingsgestalt veranschaulicht. »Engelchen“ heiBt ein
Schmetterling in Kalabrien, wenn er um die Wiege eines Kindes fliegt,
und vor seiner Geburt ist das Kind selber eine Schmetterlingsseele. Soll
es dann zur Geburt kommen, wird auch dies von langer Hand unter der
Mitwirkung von Schmetterlingen vorbereitet. Ihr Erscheinen gilt nicht
nur als Orakel fiir die Entwicklung des Wetters und der Geldgeschifte,
sondern auch fiir die Liebe. Der Anblick des ersten Frihlingsschmetter-
lings kann Hochzeit bedeuten, das Trinken von Schmetterlingsschuppen
das Sitzenbleiben bei Tanzveranstaltungen verhindern (Ruminien), und
die gliickliche Braut schlieBlich trigt bisweilen einen Schmetterling iiber
der Stirne. Ferner ist er es, der die Empfingnis vermittelt, er gilt als Mit-
tel zur Befruchtung und kauft die Kinderseelen fiir die gebirende Mut-
ter.

Wie fiir Gott und Leben steht der Schmetterling aber auch fiir Tod
und Teufel. Er kann nach deutschem Volksglauben Teufels- oder He-
xenepiphanie sein. Die Spezies ,bése Dinger* entstammt der Verbin-
dung von Hexen mit dem Teufel. Entsprechende Wirkung geht von ihrer
Erscheinung aus. Hauptsichlich die Nachtfalter treiben ihr Unwesen,
indem sie z. B. Milch, Rahm und Butter stehlen, was der ganzen Art zu
ihrem heute gebriuchlichen Namen verholfen hat (butterfly; Schmetten
= Rahm). Sie entpuppen sich als Krankheitsdimonen, als Verbreiter
der Pest und als Fieberbringer. Sie rufen Stérungen im Gehirn hervor
® Vgl. Handwdrierbuch des deutschen Aberglaubens. Bd. 7. Hg. E. Hoffmann-Krayer. Berlin

1935/1936, 1237-1254.
1 Ebd. 1241.



Schmetterling 421

wie Schwindel oder Rausch.!! Als Hexe oder Hexenmeister ,,schleichen
(sie) sich in das Herz der Kinder, um ihr Blut zu saugen, bis sie ster-
ben“!2.

Bestimmte Falter, wie der Totenkopf oder der Trauermantel, gelten
als Vorboten des Todes. Im weilen Schmetterling erscheint dann die
Seele des Erlosten, bei gefleckten Fligeln muB3 noch das Fegefeuer
durchlitten werden. So gibt es fir den Falter Namen wie ,, Siindenvogel
(Sardinien), ,,Seele aus dem Fegefeuer” (Abruzzen) oder ,Geistermotte”
(England). Bei den prikolumbischen Indianern Mittelamerikas gibt es
die Vorstellung, daB einige der den Géttern geopferten Menschen, nach-
dem sie ins Sonnenhaus gekommen sind, von dort als Schmetterlinge
wieder zuriickschweben.

Falter, Liebe und Tod

So breit der FluB3 des mehr oder weniger heidnisch gefiarbten Volksglau-
bens auch erscheinen mag, seine Verbindung mit dem aus griechisch-
christlichen Quellen gespeisten Gedankengut hat nicht zu einem An-
schwellen des Stromes gefiihrt. Beides scheint zu verebben. Der Symbol-
gehalt des Schmetterlings wird zwar nicht vergessen, aber seine einzel-
nen Elemente verselbstindigen sich und verbinden sich mit anderen
Bildern. Der Tod zeigt sich als Sensenmann, Liebe und Schoénheit fin-
den im Mittelalter Ausdruck mit Hilfe der Bibel. Das Bildmaterial des
Hohen Liedes 148t — auch in den Volkssprachen - Liebessehnsucht und
-erfahrung Gestalt annehmen. Damit die Wasser des Seelischen die
Menschen nicht iiberschwemmen, werden sie kanalisiert und spirituali-
siert.

Die Seele als durch ihre Teilnahme am gottlichen Licht urspriinglich
schén (wie Augustinus sie sah), behilt zwar ihre Kennzeichen der Un-
ruhe, des Triebs nach Befreiung von der Leiblichkeit, des Strebens nach
Wiedergewinnung der Schénheit, aber um das auszudriicken, braucht
man keine Schmetterlinge mehr. Die Humanisten seit dem 15. Jh. miis-
sen den Sinn von Symbolen schon weitgehend aus antikem Quellenstu-
dium erarbeiten und kénnen die Ergebnisse dann den Gelehrten und

11 Daf letzteres auch positiv gesehen werden kann, zeigt eine romische Grabinschrift aus
Andalusien, wo testamentarisch ein ,,Ewigkeitsrausch* verfiigt wird. Der Erbe erhalt hier
den Auftrag, ,,ungemischten Wein auf die Asche zu gieBen, damit des Verstorbenen Secle
als trunkener Schmetterling herumfliege” (vgl. Handwérterbuch [s. Anm. 9] 1249).

12 Ebd., 1248.



Gabriele Schuth 422

Kiinstlern als Bildungsgut wieder zur Verfiigung stellen. Erlebnisquali-
tdt hat dieses Wissen kaum.

In der spanischen Mystik tauchen Schmetterlinge spéter wieder auf,
als Sinnbild Christi und der Seele.’® Extremer Dualismus des Barock
fithrt im deutschen Raum zwar, wie bei Paul Fleming, die alte Tradition
vom Korper als Gefingnis der Seele weiter:

»Der Leib, mein irdnes Teil, der ist der Seelen Grab.
Er lebt nur auf den Schein“!4.

Aber was sich dann erhebt, ist kein schoner Falter. Vielmehr sieht Paul
Gerhardt in recht abenteuerlich einseitiger Sicht den gefliigelten Wurm
als Knochenbrecher und Aasfresser:

»Zwar alles, was der Mensche trigt,
Das Fleisch und seine Knochen,
Wird, wenn er sich hin sterben legt,
Zermalmet und zerbrochen.

Von Maden, Motten und was mehr,
Gehoret zu der Wiirmer Heer*!5,

Die Gelehrsamkeit der Spateren erinnerte zwar an die alte Beziehung
zwischen Psyche und Schmetterling: ,, Wer weiB3 nicht, daB der Schmet-
terling das Bild der Seele, und besonders der vom Leibe Geschiedenen
Seele vorstellet 7, so bei Lessing 1769¢, aber als lebendiges, unmittelbar
ansprechendes Symbol wurde er nicht wieder angenommen. Moses
Mendelssohn tut dergleichen als ,,Spitzfindigkeit* ab!’, das Erscheinen
von Faltern in der bildenden Kunst des 18. und teilweise des 19. Jhs.
scheint mehr Hinweis auf antike Bildung zu sein als Glaubensbekennt-
nis (vgl. Abb. 1).

Der Glanz des Schmetterlingssymbols, seine Bedeutungsvielfalt und
vor allem seine spirituelle Dimension werden nach diesen kargen Zeiten
neu zum Leuchten gebracht durch einen einzelnen. Der alternde Goethe,
wieder einmal am Beginn eines vitalen und kreativen Hohenfluges, ge-
staltet es im Sommer 1814 in seinem Gedicht Selige Sehnsucht. Sein

13 Vgl. Erika Lorenz, Mystische Schmetterlingskunde. Teresas Falter und sein geistiger Le-
bensraum. In: GuL 57 (1984) 405-420.

' Paul Fleming, Andacht. In: Deutsche Dichtung des Barock. Hg. Edgar Hederer. Darm-
stadt 1965, 64.

'* Paul Gerhard1, Ich weif3, daf3 mein Eridser lebt. In: Deutsche Dichtung (s. Anm. 14) 155,

'* Zit. nach Donat de Chapeaurouge, Einfiihrung in die Geschichte der christlichen Symbole.
Darmstadt 1984, 137.

17 Ebd.






Gabriele Schuth 424

In der Liebesnichte Kiihlung,
Die dich zeugte, wo du zeugtest,
Uberfallt dich fremde Fiihlung,
Wenn die stille Kerze leuchtet.

Nicht mehr bleibest du umfangen
In der Finsternis Beschattung,
Und dich reilet neu Verlangen
Auf zu héherer Begattung.

Keine Ferne macht dich schwierig,
Kommst geflogen und gebannt,
Und zuletzt, des Lichts begierig,
Bist du, Schmetterling, verbrannt.

Und so lang du das nicht hast,
Dieses: Stirb und werde!

Bist du nur ein triiber Gast
Auf der dunklen Erde.“18

DaB Goethe sein Erleben in solcher Intensitit mit dem Schmetterlings-
motiv verbinden konnte, liegt an dem geistig-geistlichen Umfeld, in dem
er es fand. Erotisches und Religioses in einer Empfindung vereint: das
ist seit Jahrhunderten die Grundmelodie islamischer Mystik. Die Litera-
tur des Orients wird noch einmal zum Stimulans schépferischer Lebens-
deutung eines bedeutenden abendlindischen Dichters.

Wer liebt, ist noch nicht unbedingt lebendig. Lebendigsein im absolu-
ten Sinn hat es immer mit Tod zu tun. Im Gliick der ,,Liebesnichte* ver-
weist ,,die stille Kerze* auf andere, weitere Dimensionen von Liebe.
Durch die Sehnsucht danach wird der Mensch geboren, diese Sehnsucht
reilt ihn weg von den alten Verhaftungen. Im neuen Licht scheint das
alte als Todesbereich, von dem man sich trennen muB. Das hat etwas
Gewaltsames an sich, ,.fiir die Welt gestorben sein® hieB es frither.

Was sich durchhilt, ist die Liebe als Dynamik des Lebens. Ihr Ziel:
ein neuer Tod, nicht mehr Abschied, sondern Einswerdung. Eine Aufer-
stehung, wie sie in der antik-christlichen Tradition von Psyche/Schmet-
terling mitklingt, wird von Goethe hier nicht angesprochen. Die Hin-
gabe ist schon die Vollendung, iiber ein Danach ist nicht zu spekulieren.
In dieser Sicht folgt Goethe nicht nur seiner persischen Vorlage zu die-
sem Gedicht. Schmetterling und (Liebes-)Flamme tauchen hiufig in der

'® Johann Wolfgang von Goethe, Gedichte, Bd. 2. Hg. Erich Trunz. Frankfurt 1964, 18f.



Schmetterling 425

islamischen Literatur auf, wo es um die hochste Moglichkeit menschli-
cher Existenz geht. Husain ibn Mansur al-Halladsch (922 hingerichtet):

»Der Falter fliegt um das Kerzenlicht,

bis der Morgen anbricht,

und kehrt zu seinesgleichen zuriick,

berichtet ihnen von des Zustandes Gliick

mit lieblichstem Wort —

dann vereint er sich mit der koketten Schonheit,

begierig, zur Vollkommenheit zu gelangen.

Das Licht der Kerze ist das Wissen von der Wirklichkeit,
thre Wirme die Wirklichkeit der Wirklichkeit.

Er begniigt sich nicht mit ihrem Licht,

mit ihrer Wirme nicht,

und wirft sich ganz hinein,

und seinesgleichen erwarten seine Riuckkehr,

damit er ihnen von der Schau berichte,

da er nicht mit der Kunde sich begniigt,

und da entschwindet er, vermindert sich, verfliichtigt sich,
und bleibt ohne Spur und Leib, ohne Namen und Zeichen.
Weshalb sollte er zu den Formen zuriickkehren,

und in welchem Zustand, nachdem er gewonnen hat?
Wer zur Schau gelangt, bedarf nicht mehr der Kunde;
wer zum Geschauten gelangt, bedarf nicht mehr der Schau.“!?

Vom Verbrennen aus Liebe, wenn die Seele die Natur des Schmetter-
lings angenommen hat, wenn sie , faltergleich“ geworden ist, berichtet
der Mystiker Ainul-Qudat Hamadani (1131 hingerichtet):

»Wenn die Hindus in leidenschaftlicher Liebe zu einem Idol Voll-
kommenbheit erlangen, dann bereiten sie vor sich eine Schiissel aus
gekneteter Masse und schiitten Naphta-Ol hinein. Dann reiben sie
alle Glieder damit ein, nehmen Feuer in die Hand und wiinschen,
angesichts jenes nicht sehenden Auges des Idols zu sterben. Wenn
die Gotzendiener voller Hochachtung den Vorhang von der Schén-
heit des Idols aufheben, richten sie den Blick auf diese Schénheit,
werfen Feuer in das Naphta und geben sich in dem Anblick des
Bildes ganz der Liebe hin; sie verbrennen sich und sagen durch ih-
ren ganzen Zustand:

19 Annemarie Schimmel, Gdrten der Erkenntnis. Disseldorf 1982, 54.



Gabriele Schuth 426

O Seele mitten du im Feuerschein,

Komm nun, verwirrt, und trink der Liebe Wein!
Wenn du berauscht von des Geliebten Traumbild,
Tritt faltergleich froh in den Reigen ein!

Dann verbrennen sie ganz, ohne einen Laut von sich zu geben.
Dann wird ihre Asche aufgehoben und zur Heilung der Kranken
verwendet, und damit kann man wunderbare Ergebnisse erzielen.*20

Eine andere Interpretation gibt im 19. Jh. der indische Heilige Rama-
krishna. Die Vorstellung, daB Motten, die das Licht entdeckt haben,
zwangslaufig in die Flamme fliegen und darin verbrennen, 148t er fiir
den Falter als Bild des Bhakta, des Gott durch Liebe suchenden Men-
schen, nicht gelten: ,,Ein Bhakta verbrennt nicht wie eine Motte. Das
Licht, auf das sich der Bhakta stiirzt, ist das Licht eines Edelsteins! Das
Licht eines Edelsteins glidnzt hell, gewiB, doch ist es auch freundlich und
kithlend. An diesem Licht verbrennt sich niemand, dieses Licht gibt
Ruhe und Seligkeit“2!.

Erotik als Dunkelzone des Menschseins, im Bild des Schmetterlings
wie in einem magischen Akt gebannt — diese Perspektive Francisco
Goyas, Goethes Zeitgenossen, nimmt diistere Elemente des Volksglau-
bens wieder auf. In einem Capricho (vgl. Abb. 2) finden wir den Falter
als liberdimensionale Verkdrperung der so als hexenhaft entlarvten Psy-
che seiner Geliebten, der Herzogin von Alba. Uber ihrem Kopf, wie ein
Seelenbild aus ihm heraustretend, der Schmetterling, zu ihren FiiBen
ihre Liebhaber, dimonische Vogelwesen, die zwar fliigellos, aber klar
als fliegende Wesen erkennbar sind. In diesem Kontext sicher ,,Aus-
druck einer frei schwebenden, wurzellosen, tatsdchlich raubvogelhaften
Geistigkeit, die dem Menschen nicht Segen, sondern Fluch bringt“?2,
Die schone Geliebte ist hier in Wahrheit eine Epiphanie des Bésen, die
Perversion der guten, schonen griechischen Psyche, der wahren Lieben-
den.

Entzauberung

Wo Symbole nicht mehr spontan elementare Leidenschaften des Men-
schen ergénzen und gestalten wie noch bei Goya, bleibt nichts iibrig als
ein hiibsches Bild, liebliche Natur. Annette von Droste-Hiilshoff
schreibt:

20 Ebd. 91.
*' Sri Ramakrishna, Setze Gott keine Grenzen. Freiburg 1984, 148.
22 Eugen Drewermann, Strukturen des Bésen. Bd. 2. Miinchen 41983, Text zu Abb. 7.






Gabriele Schuth 428

»QGrashalm glidnzt wie eine Klinge,
Und die kleinen Schmetterlinge,
Blau, orange, gelb und weiB,
Jagen tummelnd sich im Kreis“23.

Auch der dunkle Nachtfalter hat keine spezielle — dimonische - Aura,
sein Verhalten wird mit genauem, distanziertem und distanzierendem
Blick wahrgenommen und in abbildender, (laut-)malender Sprache wie-
dergegeben:

... und am Halme

Die trage Motte hoher kreucht,

Sich fliichtend vor dem feuchten Qualme,
Der unter ihre Fliigel steigt“+.

Eduard Morike 148t dagegen, kaum merklich und so zart wie Psyche sel-
ber, den Schmetterling vom simplen Naturgeschopf wieder zum Geist-
wesen werden, dessen Existenz die Schonheiten einer jenseitigen Welt
ahnen und erst fir dort erhoffen 14Bt. Seine Zusammenschau von Natur
und Mythos wird noch im 20. Jh. nachvollzogen werden, aber daB Mo-
rikes Versuch kein Zeichen setzt fiir neues Leben aus den alten Quellen,
zeigt die Melancholie der Verse selber:

»Im Winterboden schlift, ein Blumenkeim,

Der Schmetterling, der einst um Busch und Hiigel
In Frithlingsnichten wiegt den samtnen Fliigel;
Nie soll er kosten deinen Honigseim.

Wer aber weil}, ob nicht sein zarter Geist,

Wenn jede Zier des Sommers hingesunken,
Dereinst, von deinem leisen Dufte trunken,
Mir unsichtbar, dich blithende umkreist 725

Die Tendenzen des 19. Jhs.: analytisch-naturwissenschaftliches Sezie-
ren, romantische und romantisierende Versuche, die Tiefendimension
der Welt zu retten, sowie die pervertierende Domestizierung beider in
der Gestalt des (SpieB-)Biirgers werden schon von Zeitgenossen erkannt
und entlarvt. Das Schicksal des Schmetterlings in der Kunst spiegelt die
Verkehrung der Welt: was urspriinglich Jenseitiges, Gaottliches, Vereh-

# Annette von Droste-Hiilshoff, Heidebilder. In: dies., Gesammelte Werke. Hg. Reinhold
Schneider. Vaduz o.J., 48.

24 Ebd. 70.

* Eduard Morike, Auf eine Christblume. In: ders., Gesammelte Werke. Bd. 1. Hg. Bernt
von Heiseler. Giitersloh 0.J., 127.












Gabriele Schuth 432

Am Ende - Schmetterlinge aus Eisen?

Aber der Seelenfalter 148t sich nicht endgiiltig betiuben. Im Verlauf des
20. Jhs. legen Autoren das Schmetterlingsnetz zur Seite und nihern sich
dem Wunder wieder lauschend und schauend. Leben - Wandlung -
Flamme, in der Tradition islamischer Mystik und bei Goethe ein im
Schmetterling Korper gewordener Symbolkomplex, wird bei Rainer Ma-
ria Rilke im rein geistigen Spiel der Begriffe horbar gemacht:

»Wolle die Wandlung. O sei fiir die Flamme begeistert,

drin sich ein Ding dir entzieht, das mit Verwandlungen prunkt,
jener entwerfende Geist, welcher das Irdische meistert,

liebt in dem Schwung der Figur nichts wie den wendenden Punkt.
Was sich im Bleiben verschlieBt, schon ists das Erstarrte.«26

Wer die Natur mit den Augen der Antike sieht, wie Wilhelm Lehmann
(1882-1968), der wird — auch im 20. Jh. — wieder empfinglich fir die
harmonische Polyphonie des Motivs. Immer wieder tauchen Schmetter-
linge im lyrischen Werk Lehmanns auf (einer seiner Romane triigt den
Titel Die Schmetterlingspuppe), verbunden mit den wesentlichen Berei-
chen des menschlichen Lebens und der Mythologie: Eros ist Lebens-
prinzip und Garant der Welt:

»Ohmacht befillt das Kalte,

Maichtig wird sie im Schwachen:
Damit die Welt nicht alte,

Begegnen sich im Ddmmergrau
Frostspannermann, Frostspannerfrau,
Die zeugesiichtig wachen,

Damit die Welt nicht alte,

Damit die Welt sich halte*.?”

Ermutigung zu neuem Leben, Anschauung von Zeitlosigkeit und Tod
werden im Bild des Schmetterlings vermittelt. ,,DaB lebendige Schonheit
immer nur im Voriibergang ist; daB der Nachbar des Schénen der Tod
ist“?8, zeigt Lehmann bewegend am Ende seines Gedichtes Brentano:

»Die Nachtigall klagt
Mit gebldhter Kehle

26 Rainer Maria Rilke, Sonette an Orpheus. In: Gesammelte Gedichte. Frankfurt 1962, 514.
27 Wilhelm Lehmann, Novembernacht. In: ders., Gesammelte Werke. Bd. 1. Hg. Hans-Die-
ter Schifer. Stuttgart 1982, 125.

28 Romano Guardini, Unterscheidung des Christlichen. Mainz 1963, 525.



Schmetterling 433

Erstarrter Seele
Schmetterlingsrest.“?°

Beriihmt geworden ist allerdings eher die dunkle Schwester des schénen
Tagfalters, ins Lacherliche gezogen und die dimonische Seite der Erotik
trivialisierend: ,,Manner umschwirren mich wie Motten das Licht, und
wenn sie verbrennen, dafiir kann ich nicht!“ So der bekannteste Song
aus dem Film Der blaue Engel.

,Schonheit, die ja selbst etwas tief Gefdahrdetes ist und, wo sie auf-
taucht, eine Krise des Leben-Konnens anzeigt“®, Schonheit als Auf-
schein eines Gliihens, als Einbruch des anderen Lebens auf der Grenze
des Todes — kosmische Fiille im Brennglas des Schmetterlingssymbols —
findet sich in nie vorher dagewesener Intensitit und Vielfalt bei Nelly
Sachs (1891-1970).3

Griechische, biblische und kabbalistische Traditionen, Einfliisse des
Volksglaubens und die Sterbeprozesse im eigenen Leben machen den
Schmetterling, sooft er in ihren Gedichten genannt wird, zu einer Chif-
fre des ,duBersten Moments“. Der erste, bestimmende Augenblick fiir
den Menschen, die Erschaffung seiner Seele, die nach einigen kabbali-
stischen Vorstellungen durch Abraham vollzogen wird*?, macht sein We-
sen offenbar:

,L,Abraham
O du
aus dessen ahnendem Biut

sich das Schmetterlingswort Seele entpuppte,
der auffliegende Wegweiser ins Ungesicherte hin®“*3.

Ungeborene und Kinder werden — altem Volksglauben entsprechend -
als Schmetterlinge gesehen, aber die Assoziation von unschuldiger Hei-
terkeit weicht dem Aspekt des Leidens, des Ausgeliefertseins, der
Schwachheit.

2% W. Lehmann (s. Anm. 27) 363.

30 R. Guardini (s. Anm. 28) 525.

31 Der Schmetterling ist in den Gedichten von Nelly Sachs so umfinglich mit verschieden-
sten geislesgeschichtlichen Traditionen versponnen, daB eine genaue Analyse in diesem
Rahmen unméglich ist. Alle angedeutelen Beziige sind einer eigenen griindlichen Unlersu-
chung wert.

32 Vgl. Gershom Scholem, Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Frankfurt 1977, 222-227.

3 Nelly Sachs, Fahrt ins Staublose. Frankfurt 1961, 89.



Gabriele Schuth 434
-WIR UNGEBORENEN

Schmetterlingsgleich

Werden wir von den Hischern eurer Sehnsucht gefangen —
Wie Vogelstimmen an die Erde verkauft —

Wir Morgenduftenden,

Wir kommenden Lichter fiir eure Traurigkeit.*3

Oder in Wenn im Vorsommer:
»Welt, man hat die kleinen Kinder wie Schmetterlinge,
fligelschlagend in die Flamme geworfen*.3s

Der Atem, der die Erde durchgliiht, die Aufhebung der Erdschwere im
Heimgang des Menschen, Schonheit und Liebe — bei Nelly Sachs hiitet
noch einmal der Schmetterling die Geheimnisse der Welt:

~SCHMETTERLING

WELCH schénes Jenseits

ist in deinen Staub gemali.

Durch den Flammenkern der Erde,

durch die steinerne Schale

wurdest du gereicht,

Abschiedsgewebe in der Verginglichkeiten MaB.«26

Nach Wilhelm Lehmann und Nelly Sachs verschwindet der Schmetter-
ling als Symbol aus der deutschen Literatur. Bisweilen huscht er noch,
kaum sichtbar, durch poetische Welten: ,»Nachtschmetterlinge kom-
men wie Tiger in mein Zimmer, da ist im Mann der Flammenengel of-
fen“¥, oder er bezeichnet in einer verzweifelten Paradoxie das Ab-
surde des kreativen Welterfahrens heute: ,,Mich selbst befragend, wel-
cher Art das sei was ich mache, kommen mir Antworten wie: TRAUM /
aber aus BETON; SCHMETTERLING / aber aus EISEN (,Iron Butter-
fly’); LEBEWESEN /aber aus PLASTIK“38,

Symbole, aus verdichteten Erfahrungen erwachsen, geben ihrerseits
wiederum moglichen Erfahrungen Richtung und Gestalt. Reichtum an
gefiillten Bildern bringt Differenziertheit und Fiille des Erlebens. Wo
solche Bilder fehlen, tritt Verarmung ein. Die Geschichte des Schmetter-
lingssymbols zeigt Flut und Ebbe, lange Diinungen und plétzliches An-

34 Ebd. 67.

3 Ebd. 153.

36 Ebd. 148.

37 Friederike Mayrdcker, Reise durch die Nacht. Frankfurt 1986, 11.
38 Dies., Magische Bldter. Frankfurt 1983, 9.



Nelly Sachs 435

schwellen. Gegenwiirtig scheint der Falter keine Antwort mehr zu geben
auf die Frage nach der Identitdt des Menschen, nach Leben, Liebe und
Tod.

,,Liebesgedicht

Kroten sitzen gern vor Mauern,
wo sie auf die Falter lauern.
Falter sitzen gern an Winden,
wo sie dann in Kréten enden.
So du, so ich, so wir.

Nur — wer ist welches Tier?3

39 Robert Gernhardt. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 22. 12. 1984.

,,Wiirdest du ein Herz zu vergeben haben 7*

Zu einem Gedicht von Nelly Sachs

Markus Bleistein, Stuttgart

DaB in Gedichien angesichts von Auschwitz die Stimme erhoben wird,
ist wohl nur méglich, wenn die Hoffnung auf eine bessere Zukunft zu-
mindest als Moglichkeit noch nicht ganz aufgegeben worden ist. Dem
Inhalt entspricht die Form: So wie diese Hoffnung dem Leiden abgerun-
gen ist, so ist die Sprache der Gedichte immerzu vom Verstummen be-
droht.

Auf die groBe jiidische Dichterin Nelly Sachs trifft dies in sehr unmit-
telbarer Weise zu. Sie schrieb, um zu iiberleben. In einem Brief aus dem
Jahr 1959 an einen Freund heilit es: ,,Alles was vielleicht in meiner
Dichtung aufgespeichert liegt, ist ja entstanden immer nur aus dullerster
Not und nur aus dem Bediirfnis, Hilfe zum Weiterleben zu bekom-
men.“! Und an einer anderen Stelle, elf Jahre vorher: ,,Ja, so wie Sie es
erfiihlt haben, ist es: ich lebte und lebe nur in einem einzigen Element:

! Briefe der Nelly Sachs. Hg. Ruth Dinesen und Helmut Miissener. Frankfurt 1984, 199.





