Nelly Sachs 435

schwellen. Gegenwiirtig scheint der Falter keine Antwort mehr zu geben
auf die Frage nach der Identitdt des Menschen, nach Leben, Liebe und
Tod.

,,Liebesgedicht

Kroten sitzen gern vor Mauern,
wo sie auf die Falter lauern.
Falter sitzen gern an Winden,
wo sie dann in Kréten enden.
So du, so ich, so wir.

Nur — wer ist welches Tier?3

39 Robert Gernhardt. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 22. 12. 1984.

,,Wiirdest du ein Herz zu vergeben haben 7*

Zu einem Gedicht von Nelly Sachs

Markus Bleistein, Stuttgart

DaB in Gedichien angesichts von Auschwitz die Stimme erhoben wird,
ist wohl nur méglich, wenn die Hoffnung auf eine bessere Zukunft zu-
mindest als Moglichkeit noch nicht ganz aufgegeben worden ist. Dem
Inhalt entspricht die Form: So wie diese Hoffnung dem Leiden abgerun-
gen ist, so ist die Sprache der Gedichte immerzu vom Verstummen be-
droht.

Auf die groBe jiidische Dichterin Nelly Sachs trifft dies in sehr unmit-
telbarer Weise zu. Sie schrieb, um zu iiberleben. In einem Brief aus dem
Jahr 1959 an einen Freund heilit es: ,,Alles was vielleicht in meiner
Dichtung aufgespeichert liegt, ist ja entstanden immer nur aus dullerster
Not und nur aus dem Bediirfnis, Hilfe zum Weiterleben zu bekom-
men.“! Und an einer anderen Stelle, elf Jahre vorher: ,,Ja, so wie Sie es
erfiihlt haben, ist es: ich lebte und lebe nur in einem einzigen Element:

! Briefe der Nelly Sachs. Hg. Ruth Dinesen und Helmut Miissener. Frankfurt 1984, 199.



Markus Bleistein 436

dem des Schmerzes! Wie es weitergehen soll, weil ich nicht, wenigstens
die Dinge so weit zum Kiihlen bringen, da3 sie auf dem Papier stehen
konnen.“?

Erlittenes Dasein

1891 in Berlin geboren, wichst Nelly Sachs in behiiteten groBbiirgerli-
chen Kreisen auf. Der Vater, ein Fabrikant, stirbt frith, mit der Mutter
erlebt sie die Zeit des Nationalsozialismus in Berlin. Die Flucht nach
Schweden gelingt im letzten Augenblick vor der Deportation, darauf fol-
gen iiberaus mithsame und armselige Anfinge in Stockholm. Ihr erster
Gedichtband In den Wohnungen des Todes erscheint 1947 im Ostberli-
ner Aufbau-Verlag. Nelly Sachs ist bereits 55 Jahre alt; ihre Gedichte
aus Vorkriegszeiten will sie nicht mehr gelten lassen und verbietet ihre
Veroffentlichung. Dem Leiden des jiidischen Volkes und dem Leiden
der ganzen Welt zumindest sprachlich eine Gegenwelt und darin eine
Hoffnungsperspektive zu schaffen, diesem Anliegen dient ihr dichteri-
sches Werk. Erst spdt wird sie anerkannt: 1966 mit dem Friedenspreis
des Deutschen Buchhandels, 1967 mit dem Nobelpreis fiir Literatur.
1970 stirbt sie an den Folgen einer Krebsoperation, nachdem sie meh-
rere Jahre mit Depressionen in Sanatorien gelebt hat. In diesem mehr er-
littenen als gelebten Dasein verschwindet Nelly Sachs véllig hinter ih-
rem Werk: ,,Ich bin gliicklich, daB einige Menschen das Meine ans Herz
nehmen. Nach meinem Tode werden andere beurteilen kénnen, was an
meinen Dingen wert war zu iiberleben. Ich selbst will meine Einsam-
keit.*3

Das Gedicht Wenn die Propheten ... stammt aus ihrem zweiten Lyrik-
band Sternverdunkelung, der 1949 bei Bermann-Fischer erschien und
dem ,,Andenken des Vaters“ gewidmet ist. Nachdem ihr erster Gedicht-
band bald wieder eingestampft wurde und Nelly Sachs, immer noch mit
materiellen Problemen zuriickgezogen und von der Kritik kaum wahrge-
nommen, in Stockholm lebt, schreibt sie 1949 an eine Freundin in Dres-
den iiber ihr neues Buch Sternverdunkelung: , Es ist wunderschén einge-
bunden, und ich bete, daB} es in den Herzen der Menschen etwas an-
rithrt.“¢ Es finden sich darin viele Gedichte, die alttestamentliche Ge-
stalten (Abraham, Jakob, Hiob, Saul, Daniel) thematisieren und auf un-
sere heutige Geschichte hin aktualisieren - unter anderem auch das
»Prophetengedicht”:

2 Ebd. 90. 3 Ebd. 218. * Ebd. 106.



Nelly Sachs 437

Wenn die Propheten einbrichen

durch Tiiren der Nacht,

den Tierkreis der Ddmonengoétter

wie einen schauerlichen Blumenkranz

ums Haupt gewunden -

die Geheimnisse der stiirzenden und sich hebenden
Himmel mit den Schultern wiegend -

fiir die langst vom Schauer Fortgezogenen -

Wenn die Propheten einbrichen

durch Tiren der Nacht,

die Sternenstralien gezogen in ihren Handflichen
golden aufleuchten lassend

fur die ldngst vom Schlaf Versunkenen -

Wenn die Propheten einbrichen
durch Tiiren der Nacht

mit ihren Worten Wunden reiBlend
in die Felder der Gewohnbheit,

ein weit Entlegenes hereinholend
fir den Tagel6hner

der langst nicht mehr wartet am Abend -

Wenn die Propheten einbriachen
durch Tiiren der Nacht
und ein Ohr wie eine Heimat suchten —

Ohr der Menschheit

du nesselverwachsenes,

wiirdest du h6ren?

Wenn die Stimme der Propheten

auf dem Flotengebein der ermordeten Kinder

blasen wiirde,

die vom Mairtyrerschrei verbrannten Liifte

ausatmete —

wenn sie eine Briicke aus verendeten Greisenseufzern
baute —



Markus Bleistein 438

Ohr der Menschheit
du mit dem kleinen Lauschen beschiftigtes,
wiirdest du horen?

Wenn die Propheten

mit den Sturmschwingen der Ewigkeit hineinfiihren
wenn sie aufbrichen deinen Gehoérgang mit den Worten:
Wer von euch will Krieg fithren gegen ein Geheimnis
wer will den Sterntod erfinden?

Wenn die Propheten aufstinden

in Nacht der Menschheit

wie Liebende, die das Herz des Geliebten suchen,
Nacht der Menschheit

wiirdest du ein Herz zu vergeben haben?

Gesetzt der Fall, daB3...; Was wire, wenn...? Nelly Sachs spricht im Kon-
Junktiv von den Propheten und dem Ohr der Menschheit. Dies
distanziert und l4dt zu eigener Gedankenbewegung ein; wir alle sind ge-
fragt: Was wire, wenn...?

Einbruch des Prophetischen

»Propheten® und ,,Ohr der Menschheit“ — dies sind die beiden tragen-
den Subjekte des Gedichtes. In immer sich wiederholenden, anaphori-
schen Bedingungssitzen (wenn die Propheten einbriichen bzw. hinein-
fihren, aufstinden, wenn die Stimme der Propheten...) wird geschildert,
wie die Propheten ihre Botschaft auf unterschiedliche Weise den Men-
schen nahezubringen versuchen. Sie tun das in der Form des ,,Einbru-
ches®, also plétzlich und iiberraschend, fast ein wenig gewalttiitig. Indes
— ihre Botschaft hat nur dann einen Sinn, wenn sie gehort und verstan-
den wird. So wird die Botschaft der Propheten zweimal durch die bange
Frage nach der Horfahigkeit bzw. Horunfdhigkeit der Menschen unter-
brochen (wiirdest du héren?), und auch am Schluf3 148t es Nelly Sachs
offen, inwieweit die Botschaft der Propheten ihr Ziel in den Herzen der
Menschen findet (,,wiirdest du ein Herz zu vergeben haben?).

In der vorletzten Zeile verbinden sich die beiden Motive: die Prophe-
ten, die durch Tiiren der Nacht einbrechen, und das Ohr der Menschheit
zur Nacht der Menschheit. Von der ,,Nacht* ist hier vermutlich in einem
doppelten Sinn die Rede. Meinen die Tiiren der , Nacht“ wohl die
Nacht im Gegensatz zum Tag, wo es dunkel ist, man dafiir aber besser



Nelly Sachs 439

hort und die Sinne geschirft sind, so ist die Nacht gerade Einfallstor fiir
die prophetische Botschaft. Andererseits qualifiziert Nelly Sachs in der
vorletzten Zeile die Situation der Menschheit als ,,ndchtlich®; sie ist ver-
dunkelt (vgl. den Titel des Gedichtbandes: Sternverdunkelung), sie bend-
tigt Aufhellung. Dunkel und umnachtet ist also die Situation der Men-
schen; andererseits ist jedoch auch das Konzentration erzeugende Dun-
kel der Nacht eine Voraussetzung dafiir, daBl die Propheten einbrechen
konnen.

Schwer verstindlich sind die Botschaften der Propheten in den ersten
drei Strophen - sie entziehen sich einer allzu direkten Deutung; nur sehr
vorsichtig ist hier eine Interpretation moglich. Zum allgemeinen Ver-
standnis 148t sich jedoch sagen: Nelly Sachs ist von der Kabbala, der jii-
dischen Mystik, die im Mittelalter entstanden ist, und von den chassidi-
schen Schriften beeinflufit.

Wie in der Kabbala, so verweisen fiir Nelly Sachs profane, menschli-
che, irdische Dinge zeichenhaft auf eine dahinterstehende, transzen-
dente Wirklichkeit; diese transzendente Wirklichkeit driickt Nelly Sachs
bevorzugt in bestimmten kosmischen Motiven (wie Stern, Mond, Sonne
etc.) mit teilweise flieBendem Bedeutungsinhalt aus. Dieses neue Uni-
versum der Nelly Sachs mit all seinen Gestirnen hat so wohl kaum mehr
,als rein nominale Gemeinsamkeiten mit dem physikalischen. ... Die
astralen Motive der Nelly Sachs sind nichts als ,Urbilder des Mensch-
seins‘.“3

In diesem Zusammenhang und vor diesem Hintergrund redet Nelly
Sachs von Jahwe - verschliisselt zwar und meist ohne seinen Namen zu
nennen. Dies aber entspricht jiidischer Tradition, die sich etwa auch in
den Gedichten Paul Celans wiederfindet’. Es wird an den einzelnen Me-
taphern noch zu zeigen sein, wie sie von der Wirklichkeit ,,Jahwes* aus-
gehen und dennoch (oder vielleicht gerade deswegen) aus Ehrfurcht sei-
nen Namen verschweigen. Ohne Zweifel ist jedoch fiir die groe judi-
sche Dichterin prophetische Existenz nur denkbar von Jahwe aus; Pro-
pheten sind Boten und ,,Botschafter” ,,in einer ganz anderen Sache’.

Von daher vielleicht sind die ersten drei Strophen zu verstehen, die
die Propheten als kosmische Gestalten darstellen. Die Propheten der er-
sten Strophe haben ,,den Tierkreis der Ddmonengdtter / wie einen

S Wolfgang Grothe, Astralmotive im Universum der Nelly Sachs. In: Text und Kritik, Heft
23 (1963) 14. 13.

¢ Vgl. das Gedicht Psalm von Paul Celan und die Interpretation von H. M. Krdmer in:
Ders., Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik von Paul Celan. Minchen/Mainz 1979,
118-128.

7 Vgl. Paul Celans Biichnerpreisrede Der Meridian. In: ders., Gesammelte Werke. Bd. 3.
Frankfurt 1983, 200.



Markus Bleistein 440

schauerlichen Blumenkranz / ums Haupt gewunden“. Im Werk der
Nelly Sachs gibt es zu diesem Bild keine Parallele. Was kénnte damit ge-
meint sein?

Vor allem die friithe Geschichte des Judentums kennt viele, meist poly-
theistische Naturgottheiten, die im Widerspruch zum geschichtlichen
Gott Jahwe stehen. Indem die Propheten sich diesen Kranz der Gotthei-
ten als Blumenkranz ums Haupt winden, werden sie von den Propheten
beherrscht und also entmichtigt. ,Schauerlich® anzusehen ist dieses
Bild, weil in diesem Blumenkranz vielleicht die entfremdende Wirkung
der ,,Ddmonengotter deutlich wird. Zugleich jedoch wiegen die Pro-
pheten die Geheimnisse der stiirzenden und sich hebenden Himmel mit
den Schultern: Gottesnidhe in dem stiirzenden und Gottesferne im sich
hebenden, also entfernendem Himmel sind ein Geheimnis; die Prophe-
ten als kosmische Mittlergestalten bewegen diese unauslotbaren Ge-
heimnisse von Nihe und Ferne des Himmels und damit Gottes selbst
mit ihren Schultern; sie bewegen es hin und her - fiir die langst vom
Schauer Fortgezogenen“. Die von der Angst lingst tiberwiltigten und
vom Geheimnis Gottes ,,Fortgezogenen®“ erhalten also durch die Pro-
pheten die Botschaft: Die Damonengotter gelten nichts, und das Ge-
heimnis Gottes und seiner Nihe und Ferne bleibt unauslotbar.

Metapher der Hoffnung

Etwas leichter fallt die Interpretation der zweiten Strophe: Propheten,
»die SternstraBBen gezogen in ihren Handflachen / golden aufleuchten
lassend®. Sterne sind eine hdufige Metapher bei Nelly Sachs und be-
zeichnen ,,das gottlich Reine, das kindhaft Urspriingliche, Unschuld
und Herrlichkeit der Schépfung, keine romantische Unerreichbarkeits-
trdumerei, sondern leuchtende Zufluchtsstitten des Entflohenen, des
konkret Guten und Gitigen als verpafBte, frevelhaft vertane Moglichkeit
der Erde*s. Die Sterne sind also die Metapher der Hoffnung fiir Nelly
Sachs. Doch was bedeutet es, wenn die Propheten diese Sterne wie
Schicksalslinien in ihren Handflichen golden aufleuchten lassen?
W. Grothe interpretiert diese Stelle so: ,,Handlinien sind Schicksalsli-
nien, aus denen man, wie es volkstiimlich hei3it, die Wahrheit ersehen
konne; sie weiten sich zu ganzen SternenstraBen aus, die Propheten
selbst besitzen also kosmische Dimensionen; die gestirnten Linien sind
aber golden; das heiBt, sie sind so wie alle Zeichen und Symbole des rei-
nen Lebensursprunges, etwa der Liebe, der Geburt, getont, golden.«®

8 W. Grothe (s. Anm. 5) 15. * Ebd. 19.



Nelly Sachs 441

Dies alles leuchtet auf, das heiBt, es wird kurzzeitig erhellt, es gibt
Augenblicke der Erleuchtung in einer ansonsten finsteren und dunklen
Welt.1?

Die Botschaft der Propheten gilt hier den vom Schiaf Versunkenen:
Schiaf hier also nicht als Zeit der Erholung, sondern als ,,Versacken®
der Menschen in einen Zustand der UnbewuBtheit und Geldhmtheit.
Diesen Menschen erscheinen Propheten, diesmal allerdings nicht mit
Schrecken hervorrufenden, schauerlichen Ddmonengéttern, sondern mit
Hoffnungssymbolen, die der Erde ihre eigentliche Bestimmung, und das
heift fiir Nelly Sachs: ihre Moglichkeit zum Guten, zeichenhaft deutlich
werden lassen.

Ein drittes Mal brechen Propheten ein durch Tiiren der Nacht: fiir
den Tageldhner, der langst nicht mehr wartet am Abend. Der Tageloh-
ner, auch aus dem Neuen Testament bekannt, ist Symbol fiir den, der
nicht tiber den Tag hinaus rechnet oder rechnen kann; einer, der mor-
gens auf Arbeit wartet und wenn er dann keine bekommt, fiir diesen Tag
keine Hoffnung mehr hat. Der Tagelohner - ,Gewohnheitstier ohne
weiterreichende Perspektiven, der alles beim alten beldBt. Bei ihm bre-
chen die Propheten ein, ,,mit ihren Worten Wunden reiBend / in die Fel-
der der Gewohnheit / ein weit Entlegenes hereinholend®.

Sprache und damit Worte sind kein neutrales Instrument, sondern
Voraussetzung fiir Verstindigung zwischen Menschen. Deshalb sind sie
auch fiir die jiidische Mystik in ihrem Ursprung auf Gott selbst zurick-
zufiihren; Nelly Sachs sagt in diesem Sinne vom Schreiber des Sohar, ei-
nes mystischen, kabbalistischen Buches: ,er offnete der Worte Ader-
netz*. Und in einem anderen Gedicht aus Flucht und Verwandlung
(1959) heiBt es: ,,Aber der Atem der inneren Rede / durch die Klage-
mauer der Luft / haucht geheimnisentbundene Beichte / sinkt ins Asyl
/ der Weltenwunde / noch im Untergang / Gott abgelauscht —*. Jenseits
der Klischees, verbrauchten Sprachgewohnheiten - und vor allem der
schrecklichen Euphemismen des Nationalsozialismus (z. B. ,.Schutz-
haft* fiir KZ) - miissen die Sprache und die Worte zuriick zu ihrem ge-
heimen, und das heiit fir Nelly Sachs: gottlichen Ursprung. Von einem
chassidischen Mystiker heifit es: ,,Rabbi Simon &ffnete den Schrift-
vers.“!!

Dies ist mitzubedenken, wenn es heift, daB die Propheten mit ihren
Worten Wunden reiBen in die Felder der Gewohnheit. Man konnte auch

19 Auch dies iibrigens eine typische Vorstellung der Kabbala; vgl. Gisela Dischner, Die Ly-
rik von Nelly Sachs und ihr Bezug zur Bibel, zur Kabbala und zum Chassidismus. In: Text
und Kritik, Heft 23 (1963) 37.

1 Vgl. ebd. 39.



Markus Bleistein 442

sagen: Die Propheten 6ffnen die Worte zu ihrem geheimen, gottlichen
Ursprung hin und reiBen damit Wunden in die Felder der Gewohnheit;
sie holen ein weit Entlegenes, ein kaum mehr BewuBtes und Gekanntes
herein fiir den Tagelohner.

Noch einmal hebt in der nun beginnenden vierten Strophe das Ge-
dicht an: ,,Wenn die Propheten einbrichen / durch Tiiren der Nacht*.
Die nun folgende Zeile: ,,und ein Ohr wie eine Heimat suchten®, leitet
nun direkt tiber zum Adressaten der Botschaft der Propheten. Nichts an-
deres ist die Aufgabe der Propheten — und Nelly Sachs sagt es ganz
schlicht und einfach -, als heimatlich zu werden in den Ohren der Men-
schen, ihnen nahe und vertraut zu sein.

Doch es ist nicht entschieden, ob die Menschen horfahig und hérbe-
reit sind, denn die nun folgende Strophe beginnt mit der bangen Frage,
ob das Ohr der Menschheit horen wiirde. Als ,nesselverwachsen wird
es bezeichnet, als zugestopft. Jedoch — ,nesselverwachsen® bedeutet
auch, daB es nicht fir alle Zeiten verstopft sein muf3, daB noch eine
Chance besteht, dal durch die Nesseln noch etwas in das Gehoér durch-
dringen kann.

Offene Wunden

Nun aber édndert sich die Botschaft der Propheten: Standen wir bisher
vor ritselhaften Wesen, die von weit her zu kommen scheinen, so ist
Jetzt ihre Erscheinung radikal diesseitig, geschichtlich festmachbar. Die
Stimme der Propheten erinnert an das Leiden des judischen Volkes, an
den sich sprachlichen Moglichkeiten versagenden Holocaust. Die ver-
wendeten Metaphern stammen aus der ersten Phase der Gedichte von
Nelly Sachs, die sich am sprachlichen Ausdruck des judischen Schick-
sals abmiiht. So finden wir z. B. das »Flotengebein der ermordeten Kin-
der” im Chor der Geretteten (aus Wohnungen des Todes, 1947) wieder.
Prophetische Existenz als Rede von Gott scheint nicht mehr denkbar,
wenn sie um den Preis erkauft werden muB, das geschehene Leiden zu
verleugnen. Nur angesichts und durch diese Leidensgeschichte hindurch
und sie stindig erinnernd kann von Gott gesprochen werden. Es ist ein
Verdienst der Gedichte der Nelly Sachs, daB sie zumindest sprachlich
diesem Leiden eine Ausdrucksméglichkeit geschaffen hat und dadurch
jeder Form der einordnenden, eindimensionalen Zukunftsglaubigkeit
auf dem Riicken der Opfer der Geschichte widersteht.

Ermordete Kinder, verendete Greise, vom Martyrerschrei verbrannte
Liifte; die ganze Atmosphire ist verseucht, strahlt Gewalttitigkeit und
Gottesferne, wenn nicht gar Gottesfeindlichkeit aus. Der Mord an Kin-



Nelly Sachs 443

dern kann nur sinnlos sein; Greise verenden, wie es sonst nur Tiere tun;
der Martyrerschrei verbrennt die Liifte, verbraucht die Luft also, so dal}
niemand mehr atmen kann.

Und wieder stellt sich die bange Frage: ,,Ohr der Menschheit / du mit
dem kleinen Lauschen beschiftigtes, / wiirdest du horen? Was aber
soll die Menschheit horen, wenn die Propheten das Leiden der Men-
schen vergegenwirtigen? Was ist die Botschaft der Propheten angesichts
dieser unheilvollen Situation? Oder anders gefragt: Ist nicht gerade die
Theodizeefrage einer der hirtesten Einwédnde gegen die Gottesrede?
MuB man nicht gerade angesichts der geschichtlich realen Unbheilssitua-
tion viel eher aufhéren, von Gott zu reden und auf seine Botschaft zu
horen? Ohne das eine gegen das andere auszuspielen, mull man jedoch
sagen, daB Menschen angesichts des Leids, das sich als Geheimnis jeder
Deutung entzieht, zu Gott gefunden haben, wie sie sich auch im ohn-
maichtigen Protest von ihm abgewandt haben. Nelly Sachs jedenfalls hat
die Hoffnung auf Gott nicht aufgegeben und formuliert diese Hoffnung
in einem einfachen, sich argumentativem Diskurs und Logik entziehen-
dem Bekenntnis.

Dann, in einem nochmaligen Anlauf, versuchen die Propheten, ,,dei-
nen Gehorgang® aufzubrechen. Hier wird nun zum ersten und einzigen
Mal der Leser direkt angesprochen: Dein Gehoérgang soll aufgebrochen
werden mit den Sturmschwingen der Ewigkeit. ,Wer von euch will
Krieg fithren gegen ein Geheimnis / wer will den Sterntod erfinden®.
Wieder also eine indirekte Umschreibung, wieder also die Metapher des
,Sternes“: diesmal aber in einer rhetorischen Frage. Wie will man etwas
erfinden, was gar nicht moglich ist! Sterne sind Metaphern des schlecht-
hin Guten, der guten Moglichkeit dieser Erde, und diese Moglichkeit
der Erde zum Guten ist fir Nelly Sachs auch durch alle Verdunkelun-
gen hindurch nicht ausrottbar. Und vorher noch einmal kurz in einer et-
was anderen Version: Wie will man Krieg fiihren gegen ein Geheimnis,
also gegen etwas, was man gar nicht kennt, was gar nicht greifbar ist,
was sich dem Zugriff entzieht? Krieg fithrt man gegen einen Gegner, ein
Geheimnis aber kann niemals ein Gegner sein.

Nelly Sachs formuliert ihre Hoffnung als ein Bekenntnis: Letztlich
siegt nicht das Leid, sondern jenseits dieser »Sternverdunkelung® gibt es
das Gute als Moglichkeit dieser Erde, weil Sterne nicht vernichtet wer-
den konnen. Diese Hoffnung aber ist gerade Voraussetzung fir die
schlichte und einfache prophetische Frage an die Menschen: ,,Nacht der
Menschheit / wiirdest du ein Herz zu vergeben haben?“ Bliebe das sinn-
lose Leid das letzte Wort, was bliebe dem Menschen an Motivation, sich
gegen Zynismus und Hoffnungslosigkeit zu wehren? Jedoch die Prophe-



Markus Bleistein 444

ten stehen in der Nacht der Menschheit auf wie Liebende, die das Herz
des Geliebten suchen. Nur wenn es eine Hoffnung iiber das sinnlose
Leiden hinaus gibt, sind auch Herzen denkbar, die sich vergeben in der
dunklen Nacht der Menschheit.

Ganz zum SchluB3 und nur noch sehr vorsichtig soll von uns die Rede
sein. Wer sind wir in diesem Gedicht? Die Propheten, die Hérfihigen,
die Horunfihigen? Vermutlich sind wir alles auf einmal. So wie Samuel,
der erst beim dritten Anruf in der Nacht mit Hilfe von Eli versteht, daB
Gott selbst ihn ruft (vgl. 1 Sam 3). Auch die Propheten sind also einmal
die Hérunfihigen gewesen, die darauf angewiesen sind, daB3 Gott bei ih-
nen einbrach durch Tiiren der Nacht.

Welche Rolle spielt die Aktivitit des einzelnen angesichts der realen
Unheilssituation? Die Propheten der Nelly Sachs sind keine Opfer,
keine Helden oder Antihelden. Ihre Funktion beschrinkt sich allenfalls
auf die des ,,Ausldsers”. Wie sollte auch eine Autorin, die ihrerseits un-
ter dem grellen Aktionismus der nationalsozialistischen Bewegung gelit-
ten hat, diesen andererseits unter umgekehrten Vorzeichen akzeptieren?
Immerhin aber hilt Nelly Sachs die Hoffnung aufrecht, daf es hinter al-
ler Hoffnungslosigkeit und allem Leiden unausrottbare Hoffnungsfrag-
mente gibt, die zu bekennen von Bedeutung ist.

So aber wird prophetische Botschaft in hohem MaBe unbequem, weil
ste Wunden reiBt in die Felder der Gewohnheit. Dies jedoch hat damit
zu tun - und dafiir ist Nelly Sachs eine Zeugin -, daB eine Zukunft nur
aus dem Gedichtnis des Leidens moglich zu sein scheint. Gedichtnis
des Leidens verstanden als negatives BewuBtsein von kiinftiger Mensch-
lichkeit und Solidaritit und als Motivation, im Horizont dieser Mensch-
lichkeit und Solidaritét leidiiberwindend zu handeln. Von solchen Hoff-
nungen spricht Nelly Sachs nicht ausdriicklich, sie scheinen aber wieder
moglich zu sein.

Nelly Sachs hegt die Hoffnung, daf die Erinnerung an das Leiden des
judischen Volkes eine andere, bessere Zukunft moglich macht. Die Pro-
pheten, die wie Liebende das Herz des Geliebten suchen, fragen uns:
»Nacht der Menschheit / wiirdest du ein Herz zu vergeben haben 7+





