
Nelly Sachs 435 

schwellen. Gegenwärtig scheint der Falter keine Antwort mehr zu geben 
auf die Frage nach der Identität des Menschen, nach Leben, Liebe und 
Tod. 

•Liebesgedicht 

Kröten sitzen gern vor Mauern, 
wo sie auf die Falter lauern. 
Falter sitzen gern an Wänden, 
wo sie dann in Kröten enden. 
So du, so ich, so wir. 
Nur - wer ist welches Tier?"39 

1 Robert Gernhardt. In: Frankfurier Allgemeine Zeitung vom 22. 12. 1984. 

•Würdest du ein Herz zu vergeben haben?4 

Zu einem Gedicht von Nelly Sachs 

Markus Bleistein, Stuttgart 

Daß in Gedichten angesichts von Auschwitz die Stimme erhoben wird, 
ist wohl nur möglich, wenn die Hoffnung auf eine bessere Zukunft zu- 
mindest als Möglichkeit noch nicht ganz aufgegeben worden ist. Dem 
Inhalt entspricht die Form: So wie diese Hoffnung dem Leiden abgerun- 
gen ist, so ist die Sprache der Gedichte immerzu vom Verstummen be- 
droht. 

Auf die große jüdische Dichterin Nelly Sachs trifft dies in sehr unmit- 
telbarer Weise zu. Sie schrieb, um zu überleben. In einem Brief aus dem 
Jahr 1959 an einen Freund heißt es: •Alles was vielleicht in meiner 
Dichtung aufgespeichert liegt, ist ja entstanden immer nur aus äußerster 
Not und nur aus dem Bedürfnis, Hilfe zum Weiterleben zu bekom- 
men."1 Und an einer anderen Stelle, elf Jahre vorher: •Ja, so wie Sie es 
erfühlt haben, ist es: ich lebte und lebe nur in einem einzigen Element: 

Briefe der Nelly Sachs. Hg. Ruth Dinesen und Helmut Müssener. Frankfurt 1984, 199. 



Markus Bleistein 436 

dem des Schmerzes! Wie es weitergehen soll, weiß ich nicht, wenigstens 
die Dinge so weit zum Kühlen bringen, daß sie auf dem Papier stehen 
können."2 

Erlittenes Dasein 

1891 in Berlin geboren, wächst Nelly Sachs in behüteten großbürgerli- 
chen Kreisen auf. Der Vater, ein Fabrikant, stirbt früh, mit der Mutter 
erlebt sie die Zeit des Nationalsozialismus in Berlin. Die Flucht nach 
Schweden gelingt im letzten Augenblick vor der Deportation, darauf fol- 
gen überaus mühsame und armselige Anfänge in Stockholm. Ihr erster 
Gedichtband In den Wohnungen des Todes erscheint 1947 im Ostberli- 
ner Aufbau-Verlag. Nelly Sachs ist bereits 55 Jahre alt; ihre Gedichte 
aus Vorkriegszeiten will sie nicht mehr gelten lassen und verbietet ihre 
Veröffentlichung. Dem Leiden des jüdischen Volkes und dem Leiden 
der ganzen Welt zumindest sprachlich eine Gegenwelt und darin eine 
Hoffnungsperspektive zu schaffen, diesem Anliegen dient ihr dichteri- 
sches Werk. Erst spät wird sie anerkannt: 1966 mit dem Friedenspreis 
des Deutschen Buchhandels, 1967 mit dem Nobelpreis für Literatur. 
1970 stirbt sie an den Folgen einer Krebsoperation, nachdem sie meh- 
rere Jahre mit Depressionen in Sanatorien gelebt hat. In diesem mehr er- 
littenen als gelebten Dasein verschwindet Nelly Sachs völlig hinter ih- 
rem Werk: •Ich bin glücklich, daß einige Menschen das Meine ans Herz 
nehmen. Nach meinem Tode werden andere beurteilen können, was an 
meinen Dingen wert war zu überleben. Ich selbst will meine Einsam- 
keit."3 

Das Gedicht Wenn die Propheten... stammt aus ihrem zweiten Lyrik- 
band Sternverdunkelung, der 1949 bei Bermann-Fischer erschien und 
dem •Andenken des Vaters" gewidmet ist. Nachdem ihr erster Gedicht- 
band bald wieder eingestampft wurde und Nelly Sachs, immer noch mit 
materiellen Problemen zurückgezogen und von der Kritik kaum wahrge- 
nommen, in Stockholm lebt, schreibt sie 1949 an eine Freundin in Dres- 
den über ihr neues Buch Sternverdunkelung: •Es ist wunderschön einge- 
bunden, und ich bete, daß es in den Herzen der Menschen etwas an- 
rührt."4 Es finden sich darin viele Gedichte, die alttestamentliche Ge- 
stalten (Abraham, Jakob, Hiob, Saul, Daniel) thematisieren und auf un- 
sere heutige Geschichte hin aktualisieren - unter anderem auch das 
•Prophetengedicht": 

Ebd. 90. 3 Ebd. 218. 4 Ebd. 106. 



Nelly Sachs 437 

Wenn die Propheten einbrächen 
durch Türen der Nacht, 
den Tierkreis der Dämonengötter 
wie einen schauerlichen Blumenkranz 
ums Haupt gewunden - 
die Geheimnisse der stürzenden und sich hebenden 
Himmel mit den Schultern wiegend - 

für die längst vom Schauer Fortgezogenen - 

Wenn die Propheten einbrächen 
durch Türen der Nacht, 
die Sternenstraßen gezogen in ihren Handflächen 
golden aufleuchten lassend 

für die längst vom Schlaf Versunkenen - 

Wenn die Propheten einbrächen 
durch Türen der Nacht 
mit ihren Worten Wunden reißend 
in die Felder der Gewohnheit, 
ein weit Entlegenes hereinholend 
für den Tagelöhner 

der längst nicht mehr wartet am Abend - 

Wenn die Propheten einbrächen 
durch Türen der Nacht 
und ein Ohr wie eine Heimat suchten - 

Ohr der Menschheit 
du nesselverwachsenes, 
würdest du hören? 
Wenn die Stimme der Propheten 
auf dem Flötengebein der ermordeten Kinder 
blasen würde, 
die vom Märtyrerschrei verbrannten Lüfte 
ausatmete - 
wenn sie eine Brücke aus verendeten Greisenseufzern 
baute - 



Markus Bleistein 438 

Ohr der Menschheit 
du mit dem kleinen Lauschen beschäftigtes, 
würdest du hören? 

Wenn die Propheten 
mit den Sturmschwingen der Ewigkeit hineinführen 
wenn sie aufbrächen deinen Gehörgang mit den Worten: 
Wer von euch will Krieg führen gegen ein Geheimnis 
wer will den Sterntod erfinden? 

Wenn die Propheten aufständen 
in Nacht der Menschheit 
wie Liebende, die das Herz des Geliebten suchen, 
Nacht der Menschheit 
würdest du ein Herz zu vergeben haben? 

Gesetzt der Fall, daß...; Was wäre, wenn...? Nelly Sachs spricht im Kon- 
junktiv von den Propheten und dem Ohr der Menschheit. Dies 
distanziert und lädt zu eigener Gedankenbewegung ein; wir alle sind ge- 
fragt: Was wäre, wenn...? 

Einbruch des Prophetischen 

•Propheten" und •Ohr der Menschheit" dies sind die beiden tragen- 
den Subjekte des Gedichtes. In immer sich wiederholenden, anaphori- 
schen Bedingungssätzen (wenn die Propheten einbrächen bzw. hinein- 
führen, aufständen, wenn die Stimme der Propheten...) wird geschildert, 
wie die Propheten ihre Botschaft auf unterschiedliche Weise den Men- 
schen nahezubringen versuchen. Sie tun das in der Form des •Einbru- 
ches", also plötzlich und überraschend, fast ein wenig gewalttätig. Indes 
- ihre Botschaft hat nur dann einen Sinn, wenn sie gehört und verstan- 
den wird. So wird die Botschaft der Propheten zweimal durch die bange 
Frage nach der Hörfähigkeit bzw. Hörunfähigkeit der Menschen unter- 
brochen (würdest du hören?), und auch am Schluß läßt es Nelly Sachs 
offen, inwieweit die Botschaft der Propheten ihr Ziel in den Herzen der 
Menschen findet (•würdest du ein Herz zu vergeben haben?"). 

In der vorletzten Zeile verbinden sich die beiden Motive: die Prophe- 
ten, die durch Türen der Nacht einbrechen, und das Ohr der Menschheit 
zur Nacht der Menschheit. Von der •Nacht" ist hier vermutlich in einem 
doppelten Sinn die Rede. Meinen die Türen der •Nacht" wohl die 
Nacht im Gegensatz zum Tag, wo es dunkel ist, man dafür aber besser 



Nelly Sachs 439 

hört und die Sinne geschärft sind, so ist die Nacht gerade Einfallstor für 
die prophetische Botschaft. Andererseits qualifiziert Nelly Sachs in der 
vorletzten Zeile die Situation der Menschheit als •nächtlich"; sie ist ver- 
dunkelt (vgl. den Titel des Gedichtbandes: Sternverdunkelung), sie benö- 
tigt Aufhellung. Dunkel und umnachtet ist also die Situation der Men- 
schen; andererseits ist jedoch auch das Konzentration erzeugende Dun- 
kel der Nacht eine Voraussetzung dafür, daß die Propheten einbrechen 
können. 

Schwer verständlich sind die Botschaften der Propheten in den ersten 
drei Strophen - sie entziehen sich einer allzu direkten Deutung; nur sehr 
vorsichtig ist hier eine Interpretation möglich. Zum allgemeinen Ver- 
ständnis läßt sich jedoch sagen: Nelly Sachs ist von der Kabbala, der jü- 
dischen Mystik, die im Mittelalter entstanden ist, und von den chassidi- 
schen Schriften beeinflußt. 

Wie in der Kabbala, so verweisen für Nelly Sachs profane, menschli- 
che, irdische Dinge zeichenhaft auf eine dahinterstehende, transzen- 
dente Wirklichkeit; diese transzendente Wirklichkeit drückt Nelly Sachs 
bevorzugt in bestimmten kosmischen Motiven (wie Stern, Mond, Sonne 
etc.) mit teilweise fließendem Bedeutungsinhalt aus. Dieses neue Uni- 
versum der Nelly Sachs mit all seinen Gestirnen hat so wohl kaum mehr 
•als rein nominale Gemeinsamkeiten mit dem physikalischen. ... Die 
astralen Motive der Nelly Sachs sind nichts als ,Urbilder des Mensch- 
seins'."5 

In diesem Zusammenhang und vor diesem Hintergrund redet Nelly 
Sachs von Jahwe - verschlüsselt zwar und meist ohne seinen Namen zu 
nennen. Dies aber entspricht jüdischer Tradition, die sich etwa auch in 
den Gedichten Paul Celans wiederfindet6. Es wird an den einzelnen Me- 
taphern noch zu zeigen sein, wie sie von der Wirklichkeit •Jahwes" aus- 
gehen und dennoch (oder vielleicht gerade deswegen) aus Ehrfurcht sei- 
nen Namen verschweigen. Ohne Zweifel ist jedoch für die große jüdi- 
sche Dichterin prophetische Existenz nur denkbar von Jahwe aus; Pro- 
pheten sind Boten und •Botschafter" •in einer ganz anderen Sache"7. 

Von daher vielleicht sind die ersten drei Strophen zu verstehen, die 
die Propheten als kosmische Gestalten darstellen. Die Propheten der er- 
sten Strophe haben •den Tierkreis der Dämonengötter / wie einen 

5 Wolfgang Grothe, Astralmotive im Universum der Nelly Sachs. In: Text und Kritik, Heft 
23 (1963) 14. 13. 
6 Vgl. das Gedicht Psalm von Paul Celan und die Interpretation von H. M. Krämer in: 
Ders., Eine Sprache des Leidens. Zur Lyrik von Paul Celan. München/Mainz 1979, 
118-128. 

7 Vgl. Paul Celans Büchnerpreisrede Der Meridian. In: ders., Gesammelte Werke. Bd. 3. 
Frankfurt 1983, 200. 



Markus Bleistein 44O 

schauerlichen Blumenkranz / ums Haupt gewunden". Im Werk der 
Nelly Sachs gibt es zu diesem Bild keine Parallele. Was könnte damit ge- 
meint sein? 

Vor allem die frühe Geschichte des Judentums kennt viele, meist poly- 
theistische Naturgottheiten, die im Widerspruch zum geschichtlichen 
Gott Jahwe stehen. Indem die Propheten sich diesen Kranz der Gotthei- 
ten als Blumenkranz ums Haupt winden, werden sie von den Propheten 
beherrscht und also entmächtigt. •Schauerlich" anzusehen ist dieses 
Bild, weil in diesem Blumenkranz vielleicht die entfremdende Wirkung 
der •Dämonengötter" deutlich wird. Zugleich jedoch wiegen die Pro- 
pheten die Geheimnisse der stürzenden und sich hebenden Himmel mit 
den Schultern: Gottesnähe in dem stürzenden und Gottesferne im sich 
hebenden, also entfernendem Himmel sind ein Geheimnis; die Prophe- 
ten als kosmische Mittlergestalten bewegen diese unauslotbaren Ge- 
heimnisse von Nähe und Ferne des Himmels und damit Gottes selbst 
mit ihren Schultern; sie bewegen es hin und her - •für die längst vom 
Schauer Fortgezogenen". Die von der Angst längst überwältigten und 
vom Geheimnis Gottes •Fortgezogenen" erhalten also durch die Pro- 
pheten die Botschaft: Die Dämonengötter gelten nichts, und das Ge- 
heimnis Gottes und seiner Nähe und Ferne bleibt unauslotbar. 

Metapher der Hoffnung 

Etwas leichter fällt die Interpretation der zweiten Strophe: Propheten, 
•die Sternstraßen gezogen in ihren Handflächen / golden aufleuchten 
lassend". Sterne sind eine häufige Metapher bei Nelly Sachs und be- 
zeichnen •das göttlich Reine, das kindhaft Ursprüngliche, Unschuld 
und Herrlichkeit der Schöpfung, keine romantische Unerreichbarkeits- 
träumerei, sondern leuchtende Zufluchtsstätten des Entflohenen, des 
konkret Guten und Gütigen als verpaßte, frevelhaft vertane Möglichkeit 
der Erde"8. Die Sterne sind also die Metapher der Hoffnung für Nelly 
Sachs. Doch was bedeutet es, wenn die Propheten diese Sterne wie 
Schicksalslinien in ihren Handflächen golden aufleuchten lassen? 
W. Grothe interpretiert diese Stelle so: •Handlinien sind Schicksalsli- 
nien, aus denen man, wie es volkstümlich heißt, die Wahrheit ersehen 
könne; sie weiten sich zu ganzen Sternenstraßen aus, die Propheten 
selbst besitzen also kosmische Dimensionen; die gestirnten Linien sind 
aber golden; das heißt, sie sind so wie alle Zeichen und Symbole des rei- 
nen Lebensursprunges, etwa der Liebe, der Geburt, getönt, golden."9 

8 W. Grothe (s. Anm. 5) 15. 9 Ebd. 19. 



Nelly Sachs 441 

Dies alles leuchtet auf, das heißt, es wird kurzzeitig erhellt, es gibt 
Augenblicke der Erleuchtung in einer ansonsten finsteren und dunklen 
Welt.10 

Die Botschaft der Propheten gilt hier den vom Schlaf Versunkenen: 
Schlaf hier also nicht als Zeit der Erholung, sondern als •Versacken" 
der Menschen in einen Zustand der Unbewußtheit und Gelähmtheit. 
Diesen Menschen erscheinen Propheten, diesmal allerdings nicht mit 
Schrecken hervorrufenden, schauerlichen Dämonengöttern, sondern mit 
Hoffnungssymbolen, die der Erde ihre eigentliche Bestimmung, und das 
heißt für Nelly Sachs: ihre Möglichkeit zum Guten, zeichenhaft deutlich 
werden lassen. 

Ein drittes Mal brechen Propheten ein durch Türen der Nacht: für 
den Tagelöhner, der längst nicht mehr wartet am Abend. Der Tagelöh- 
ner, auch aus dem Neuen Testament bekannt, ist Symbol für den, der 
nicht über den Tag hinaus rechnet oder rechnen kann; einer, der mor- 
gens auf Arbeit wartet und wenn er dann keine bekommt, für diesen Tag 
keine Hoffnung mehr hat. Der Tagelöhner - •Gewohnheitstier" ohne 
weiterreichende Perspektiven, der alles beim alten beläßt. Bei ihm bre- 
chen die Propheten ein, •mit ihren Worten Wunden reißend / in die Fel- 
der der Gewohnheit / ein weit Entlegenes hereinholend". 

Sprache und damit Worte sind kein neutrales Instrument, sondern 
Voraussetzung für Verständigung zwischen Menschen. Deshalb sind sie 
auch für die jüdische Mystik in ihrem Ursprung auf Gott selbst zurück- 
zuführen; Nelly Sachs sagt in diesem Sinne vom Schreiber des Sohar, ei- 
nes mystischen, kabbalistischen Buches: •er öffnete der Worte Ader- 
netz". Und in einem anderen Gedicht aus Flucht und Verwandlung 
(1959) heißt es: •Aber der Atem der inneren Rede / durch die Klage- 
mauer der Luft / haucht geheimnisentbundene Beichte / sinkt ins Asyl 
/ der Weltenwunde / noch im Untergang / Gott abgelauscht -". Jenseits 
der Klischees, verbrauchten Sprachgewohnheiten - und vor allem der 
schrecklichen Euphemismen des Nationalsozialismus (z. B. •Schutz- 
haft" für KZ) - müssen die Sprache und die Worte zurück zu ihrem ge- 
heimen, und das heißt für Nelly Sachs: göttlichen Ursprung. Von einem 
chassidischen Mystiker heißt es: •Rabbi Simon öffnete den Schrift- 
vers."11 

Dies ist mitzubedenken, wenn es heißt, daß die Propheten mit ihren 
Worten Wunden reißen in die Felder der Gewohnheit. Man könnte auch 

10 Auch dies übrigens eine typische Vorstellung der Kabbala; vgl. Gisela Dischner, Die Ly- 
rik von Nelly Sachs und ihr Bezug zur Bibel, zur Kabbala und zum Chassidismus. In: Text 
und Kritik. Heft 23 (1963) 37. 
11 Vgl. ebd. 39. 



Markus Bleistein 442 

sagen: Die Propheten öffnen die Worte zu ihrem geheimen, göttlichen 
Ursprung hin und reißen damit Wunden in die Felder der Gewohnheit; 
sie holen ein weit Entlegenes, ein kaum mehr Bewußtes und Gekanntes 
herein für den Tagelöhner. 

Noch einmal hebt in der nun beginnenden vierten Strophe das Ge- 
dicht an: •Wenn die Propheten einbrächen / durch Türen der Nacht". 
Die nun folgende Zeile: •und ein Ohr wie eine Heimat suchten", leitet 
nun direkt über zum Adressaten der Botschaft der Propheten. Nichts an- 
deres ist die Aufgabe der Propheten - und Nelly Sachs sagt es ganz 
schlicht und einfach -, als heimatlich zu werden in den Ohren der Men- 
schen, ihnen nahe und vertraut zu sein. 

Doch es ist nicht entschieden, ob die Menschen hörfähig und hörbe- 
reit sind, denn die nun folgende Strophe beginnt mit der bangen Frage, 
ob das Ohr der Menschheit hören würde. Als •nesselverwachsen" wird 
es bezeichnet, als zugestopft. Jedoch - •nesselverwachsen" bedeutet 
auch, daß es nicht für alle Zeiten verstopft sein muß, daß noch eine 
Chance besteht, daß durch die Nesseln noch etwas in das Gehör durch- 
dringen kann. 

Offene Wunden 

Nun aber ändert sich die Botschaft der Propheten: Standen wir bisher 
vor rätselhaften Wesen, die von weit her zu kommen scheinen, so ist 
jetzt ihre Erscheinung radikal diesseitig, geschichtlich festmachbar. Die 
Stimme der Propheten erinnert an das Leiden des jüdischen Volkes, an 
den sich sprachlichen Möglichkeiten versagenden Holocaust. Die ver- 
wendeten Metaphern stammen aus der ersten Phase der Gedichte von 
Nelly Sachs, die sich am sprachlichen Ausdruck des jüdischen Schick- 
sals abmüht. So finden wir z. B. das •Flötengebein der ermordeten Kin- 
der" im Chor der Geretteten (aus Wohnungen des Todes, 1947) wieder. 
Prophetische Existenz als Rede von Gott scheint nicht mehr denkbar, 
wenn sie um den Preis erkauft werden muß, das geschehene Leiden zu 
verleugnen. Nur angesichts und durch diese Leidensgeschichte hindurch 
und sie ständig erinnernd kann von Gott gesprochen werden. Es ist ein 
Verdienst der Gedichte der Nelly Sachs, daß sie zumindest sprachlich 
diesem Leiden eine Ausdrucksmöglichkeit geschaffen hat und dadurch 
jeder Form der einordnenden, eindimensionalen Zukunftsgläubigkeit 
auf dem Rücken der Opfer der Geschichte widersteht. 

Ermordete Kinder, verendete Greise, vom Märtyrerschrei verbrannte 
Lüfte; die ganze Atmosphäre ist verseucht, strahlt Gewalttätigkeit und 
Gottesferne, wenn nicht gar Gottesfeindlichkeit aus. Der Mord an Kin- 



Nelly Sachs 443 

dem kann nur sinnlos sein; Greise verenden, wie es sonst nur Tiere tun; 
der Märtyrerschrei verbrennt die Lüfte, verbraucht die Luft also, so daß 
niemand mehr atmen kann. 

Und wieder stellt sich die bange Frage: •Ohr der Menschheit / du mit 
dem kleinen Lauschen beschäftigtes, / würdest du hören?" Was aber 
soll die Menschheit hören, wenn die Propheten das Leiden der Men- 
schen vergegenwärtigen? Was ist die Botschaft der Propheten angesichts 
dieser unheilvollen Situation? Oder anders gefragt: Ist nicht gerade die 
Theodizeefrage einer der härtesten Einwände gegen die Gottesrede? 
Muß man nicht gerade angesichts der geschichtlich realen Unheilssitua- 
tion viel eher aufhören, von Gott zu reden und auf seine Botschaft zu 
hören? Ohne das eine gegen das andere auszuspielen, muß man jedoch 
sagen, daß Menschen angesichts des Leids, das sich als Geheimnis jeder 
Deutung entzieht, zu Gott gefunden haben, wie sie sich auch im ohn- 
mächtigen Protest von ihm abgewandt haben. Nelly Sachs jedenfalls hat 
die Hoffnung auf Gott nicht aufgegeben und formuliert diese Hoffnung 
in einem einfachen, sich argumentativem Diskurs und Logik entziehen- 
dem Bekenntnis. 

Dann, in einem nochmaligen Anlauf, versuchen die Propheten, •dei- 
nen Gehörgang" aufzubrechen. Hier wird nun zum ersten und einzigen 
Mal der Leser direkt angesprochen: Dein Gehörgang soll aufgebrochen 
werden mit den Sturmschwingen der Ewigkeit. •Wer von euch will 
Krieg führen gegen ein Geheimnis / wer will den Sterntod erfinden". 
Wieder also eine indirekte Umschreibung, wieder also die Metapher des 
•Sternes": diesmal aber in einer rhetorischen Frage. Wie will man etwas 
erfinden, was gar nicht möglich ist! Sterne sind Metaphern des schlecht- 
hin Guten, der guten Möglichkeit dieser Erde, und diese Möglichkeit 
der Erde zum Guten ist für Nelly Sachs auch durch alle Verdunkelun- 
gen hindurch nicht ausrottbar. Und vorher noch einmal kurz in einer et- 
was anderen Version: Wie will man Krieg führen gegen ein Geheimnis, 
also gegen etwas, was man gar nicht kennt, was gar nicht greifbar ist, 
was sich dem Zugriff entzieht? Krieg führt man gegen einen Gegner, ein 
Geheimnis aber kann niemals ein Gegner sein. 

Nelly Sachs formuliert ihre Hoffnung als ein Bekenntnis: Letztlich 
siegt nicht das Leid, sondern jenseits dieser •Sternverdunkelung" gibt es 
das Gute als Möglichkeit dieser Erde, weil Sterne nicht vernichtet wer- 
den können. Diese Hoffnung aber ist gerade Voraussetzung für die 
schlichte und einfache prophetische Frage an die Menschen: •Nacht der 
Menschheit / würdest du ein Herz zu vergeben haben?" Bliebe das sinn- 
lose Leid das letzte Wort, was bliebe dem Menschen an Motivation, sich 
gegen Zynismus und Hoffnungslosigkeit zu wehren? Jedoch die Prophe- 



Markus Bleistein 444 

ten stehen in der Nacht der Menschheit auf wie Liebende, die das Herz 
des Geliebten suchen. Nur wenn es eine Hoffnung über das sinnlose 
Leiden hinaus gibt, sind auch Herzen denkbar, die sich vergeben in der 
dunklen Nacht der Menschheit. 

Ganz zum Schluß und nur noch sehr vorsichtig soll von uns die Rede 
sein. Wer sind wir in diesem Gedicht? Die Propheten, die Hörfähigen, 
die Hörunfähigen? Vermutlich sind wir alles auf einmal. So wie Samuel^ 
der erst beim dritten Anruf in der Nacht mit Hilfe von Eli versteht, daß 
Gott selbst ihn ruft (vgl. 1 Sam 3). Auch die Propheten sind also einmal 
die Hörunfähigen gewesen, die darauf angewiesen sind, daß Gott bei ih- 
nen einbrach durch Türen der Nacht. 

Welche Rolle spielt die Aktivität des einzelnen angesichts der realen 
Unheilssituation? Die Propheten der Nelly Sachs sind keine Opfer, 
keine Helden oder Antihelden. Ihre Funktion beschränkt sich allenfalls 
auf die des •Auslösers". Wie sollte auch eine Autorin, die ihrerseits un- 
ter dem grellen Aktionismus der nationalsozialistischen Bewegung gelit- 
ten hat, diesen andererseits unter umgekehrten Vorzeichen akzeptieren? 
Immerhin aber hält Nelly Sachs die Hoffnung aufrecht, daß es hinter al- 
ler Hoffnungslosigkeit und allem Leiden unausrottbare Hoffnungsfrag- 
mente gibt, die zu bekennen von Bedeutung ist. 

So aber wird prophetische Botschaft in hohem Maße unbequem, weil 
sie Wunden reißt in die Felder der Gewohnheit. Dies jedoch hat damit 
zu tun - und dafür ist Nelly Sachs eine Zeugin -, daß eine Zukunft nur 
aus dem Gedächtnis des Leidens möglich zu sein scheint. Gedächtnis 
des Leidens verstanden als negatives Bewußtsein von künftiger Mensch- 
lichkeit und Solidarität und als Motivation, im Horizont dieser Mensch- 
lichkeit und Solidarität leidüberwindend zu handeln. Von solchen Hoff- 
nungen spricht Nelly Sachs nicht ausdrücklich, sie scheinen aber wieder 
möglich zu sein. 

Nelly Sachs hegt die Hoffnung, daß die Erinnerung an das Leiden des 
jüdischen Volkes eine andere, bessere Zukunft möglich macht. Die Pro- 
pheten, die wie Liebende das Herz des Geliebten suchen, fragen uns: 
•Nacht der Menschheit / würdest du ein Herz zu vergeben haben?" 




