
Christopherus 
Vom Tragen der Last 

Johanna Domek, Köln 

Wir schleppen viel Last mit uns herum. Was wir tragen, prägt uns, prägt 
unsere Haltung äußerlich und innerlich. Man muß darauf achthaben, 
Kinder beispielsweise, die die Schultasche immer rechts oder immer 
links tragen, bekommen folgerichtig Haltungsschäden. Das gilt nicht 
nur für Kinder und Schultaschen. Das gilt auch nicht nur für unser Kno- 
chengerüst. 

Manchmal, wenn ich durch die Stadt gehe oder auf dem Weg zum 
Bahnhof bin, staune ich über die Menschen, denen ich begegne und die 
oft viele Dinge tragen und schleppen. Bei manchen habe ich mich ge- 
fragt, wenn ich in ihre Gesichter schaute, was tragen sie da eigentlich 
mit solcher Mühe? Welche Last liegt ihnen so schwer auf? 

Es gibt viele Menschen, die aussteigen wollen aus allem, was sie ein- 
zwängt und -engt, junge Leute vor allem. Sie wollen die Lasten zum Bei- 
spiel des bürgerlichen Lebens nicht annehmen und tragen. Es kann gut 
und sehr richtig sein, etwas abzuwerfen und sich freizumachen von oft 
bloß mitgeschleppten bürgerlichen und unbürgerlichen Lasten und 
Konventionen. Aber die Last abzuwerfen allein, Aussteigen allein ge- 
nügt nicht. 

Benediktinische Gemeinschaft 

Was wir Benediktinerinnen bei unserem Eintritt in diese Gemeinschaft 
versucht haben und immer wieder neu versuchen müssen, ist einzustei- 
gen. Je mehr wir einsteigen in die Nachfolge Christi in dieser monasti- 
schen Gemeinschaft, um so mehr bildet sich als Gegenbewegung zum 
befreienden Abwerfen der Last das womöglich ganz andere, aber uns 
doch mindestens so befreiende In-Dienst-nehmen-Lassen. Das vollzieht 
sich in einem eigenartigen Koordinatensystem von der konkreten zeitli- 
chen Situation der Kirche, der Gesellschaft und der Gemeinschaft einer- 
seits und der Nachfolge Christi, in die uns die Evangelien einladen, an- 
dererseits. In den Bildern Jesu heißt das dann zum Beispiel •Wer mir 
nachfolgen will, nehme täglich sein Kreuz auf sich, und so folge er mir 
nach..." (vgl. Lk 9,23) oder •nehmt mein Joch auf euch und lernt von 
mir..." (Mt 11,28-30). 



Johanna Domek AAS 

Nun muß man aber bei allem, was man trägt und auf sich nimmt an 
Dienst und Joch und Kreuz genauso achtsam sein wie bei den Schulta- 
schen der Kinder. Denn nicht daß wir ein Kreuz tragen, macht uns Chri- 
stus ähnlich, sondern wie wir es tragen. Nicht die Last, die einer trägt, 
entscheidet über die Fruchtbarkeit seines Lebens, sondern wie sie einer 
trägt; besser: wie sie einer tragen lernt. Denn die Last des Lebens zu tra- 
gen, muß man ja oft viel schwerer lernen als das richtige Tragen einer 
Schultasche. 

Ich habe zum Thema •Last" einen Streifzug gemacht durch die Texte 
des Neuen Testamentes, die Regel Benedikts und unser geistliches Di- 
rectorium Leben mit Christus. 

Das Gesetz Christi 

In Gal 6,2 heißt es: •Einer trage des anderen Last, so werdet ihr das Ge- 
setz Christi erfüllen." In Lk 14,27 sagt Jesus zum einzelnen Menschen: 
•Wer nicht sein Kreuz trägt und mir nachfolgt, kann nicht mein Jünger 
sein." Geht es hier um den einzelnen, so im ersten Text darum, wie wir 
als Gemeinde Christus, dem Meister konkret nachfolgen. 

Was sind das nun für Lasten, die wir tragen? Diese Lasten können ei- 
nem auferlegt werden durch die persönliche Biographie, Familie, soziale 
Verhältnisse, aber auch durch eigene Grenzen, Schwächen, Fehler und 
Sünden. (Ich meine, die Sünde ist die schwerste Last, weil wir sie in der 
Abkehr von Gott tragen.) Analog zum Galaterbrief steht in Leben mit 
Christus etwas über das Zusammenleben der Generationen: 

Jede Generation bringt ihre eigenen positiven und negativen Eigen- 
schaften in das Leben der Gemeinschaft ein. Wo aber die Schwestern 
sich mit der Last ihrer Fehler und Schwächen gegenseitig tragen, da 
kann unsere Lebensform beispielhaft sein für das Leben in der Kirche 
insgesamt...1 

Nun gibt es im Leben der Kirche wie auch unserer Gemeinchaft den 
Tatbestand, daß wir uns nicht nur Lasten tragen helfen, sondern uns 
auch wechselseitig bisweilen Lasten auferlegen und zu tragen geben. Ich 
erschrecke manchmal, wie wir in unserer Kirche miteinander umgehen, 
wie Verantwortliche mit anderen Menschen umgehen. Aber noch ein- 
mal: jeder hat da seine Verantwortung. Jesus, der selbst unsere Last aus 
Liebe auf sich nahm und bis durch den Kreuzestod ins Leben trug, Jesus 

1 Leben mit Christus. In: Die Regel Benedikts mit den Deklarationen, den Statuten und dem 
Geistlichen Directorium der Föderation der deutschsprachigen Benediktinerinnen von der ewi- 
gen Anbetung des Heiligsten Sakramentes. Grevenbroich 1986, 234. Vgl. dazu Gerufen von 
Gott. Der Weg des hl. Benedikt für unsere Zeit. St. Ottilien 1979, 16 (Nr. 21). 



Christopherus 447 

warnt uns, er wird sehr zornig, er sagt: •Weh euch ihr Gesetzeslehrer! 
Ihr ladet den Menschen Lasten auf, die sie kaum tragen können, selbst 
aber rührt ihr keinen Finger dafür." (Lk 11,46) Wir müssen dringend 
wach bleiben für die Dinge, Gesetze und Konventionen, die wir einan- 
der - oft gedankenlos - aufbürden. 

Für das Verhältnis von Abt und Mönch hat Benedikt diesbezüglich in 
seiner Regel als Ergänzung zu Kapitel 5 •Vom Gehorsam" das 
Kapitel 68 angefügt: •Wenn einem Bruder Unmögliches aufgetragen 
wird." Aber die Sache berührt nicht nur Abt und Mönch. Wie gesagt, 
wir alle haben es nötig wachzubleiben. 

Manchmal schleppen wir an Kleinigkeiten, manchmal aber auch tra- 
gen wir Schweres leicht. Woran liegt dies? Es mögen sich im einzelnen 
viele Gründe finden lassen. Jedenfalls liegt viel daran, von wem wir eine 
Last aufnehmen, von wem wir uns etwas aufbürden lassen, für wen wir 
etwas tragen. 

Der Nadelstich eines uns feindlich gesinnten Menschen, der Kiesel- 
stein, den einer nach uns wirft, kann uns treffen und niederdrücken, wie 
eine sehr schwere Last. Und andererseits tragen wir gern und bereitwil- 
lig innerlich und äußerlich das Schwere, die Last dessen, der uns liebt, 
den wir lieben, egal was es ist und wie es gerade dazu kommt. Wir lieben 
dann nicht die Last, aber den, der sie uns aufgibt. Jesus sagt: •Kommt 
alle zu mir, die ihr euch plagt und schwere Lasten zu tragen habt." Er 
sagt nicht: Ich werde euch alles abnehmen, sondern •ich will euch Ruhe 
verschaffen". Und dann fährt er fort: •Nehmt mein Joch auf euch und 
lernt von mir, denn ich bin gütig und von Herzen demütig; so werdet ihr 
Ruhe finden für eure Seele. Denn mein Joch drückt nicht und meine 
Last ist leicht." (Mt 11,28-30) 

Mit einem leichten Leben hat das nichts zu tun, im Gegenteil. Oft ler- 
nen wir das Gesagte erst buchstabieren an den Tiefpunkten unserer Exi- 
stenz, in den Talsohlen des Lebens. Aber es tut gut, dies zu lernen. Es 
kommt darauf an, von wem wir uns das Leben und seine Mühen auferle- 
gen lassen: von den Menschen unserer Umgebung, von den Umständen 
der Zeit oder von Gott. Nehme ich die Gegebenheiten aus Gottes Hand 
an? Gottes Hand ist eine liebende Hand. Erinnern wir uns, wo wir das 
schon einmal getan haben. Und dann üben wir es von neuem, so zu le- 
ben. 

Benedikt schreibt davon bei der 4. Demutstufe in seiner Regel (RB 
7,35-43), wo er den Mönch beschreibt, der auch bei harten Aufträgen 
und sogar bei Kränkungen still bleibt und bewußt die Geduld bewahrt: 
•Er erträgt das alles, ohne sich entmutigen zu lassen oder wegzulaufen; 
denn er denkt an das Wort der Schrift...: Hab festen Mut und ertrage 



Johanna Domek 44g 

den Herrn (Ps 26,14)." (RB 7,36) Man kann aber nicht tragen, ohne zu 
lieben. 

In der Offenbarung des Johannes heißt es im Sendschreiben an die 
Gemeinde von Ephesus: •Du hast um meines Namens willen Last getra- 
gen." (vgl. Offb. 2,3) Aber das genügt nicht, denn Ephesus hat die erste 
Liebe verlassen. Vielleicht hat Ephesus (und alle die damit gemeint sind) 
nicht gewußt, daß man eine Last nur wirklich tragen kann, wenn man 
liebt und soweit man liebt. Das gilt für die Last, Schwäche und Schuld 
des eigenen Lebens und für die der Gemeinschaft, für die der Kirche 
und für alles, was lebt. 

Benedikt sagt das mit dem Psalmwort: •Hab festen Mut und ertrage 
den Herrn." Ab und zu frage ich mich angesichts meines konkreten Le- 
bens: Ja, wie soll ich dich denn tragen? Wie trägt man denn den Herrn? 
Und wie soll ich andern helfen, den Herrn zu finden und zu tragen? Im 
Laufe der Zeit ist mir eine Gestalt (und das in vielen Variationen) zur 
Antwort geworden. 

Christopherus 

Es gab einmal einen Mann, der war sehr groß und hatte unwahrscheinli- 
che Kräfte. Der hieß nach der Legenda Aurea1 Reprobus, der Verwor- 
fene. In anderen Legenden hieß er: Offerus, der Träger. Unter diesem 
Namen habe ich ihn auch als Kind kennengelernt. Offerus war so stark, 
daß er eine ganze Menge tragen und verkraften konnte. Eines Tages je- 
doch muß er angefangen haben sich zu fragen: wohin mit all der Kraft? 
Und so machte er sich auf, um den größten König, den es in der Welt 
gab, zu suchen, damit er ihm begegne und mit allen Kräften diene. Offe- 
rus begann einen langen Weg. Der Aufbruch war ja erst der Anfang ei- 
nes ziemlich langwierigen Lern- und Läuterungsprozesses. Er trat in den 
Dienst eines sehr mächtigen Königs, und als er merkte, daß der wohl 
auch nicht der mächtigste war, ging er fort und weiter. Dann geriet er an 
den Teufel. Aber der ist eben auch nicht der Mächtigste, denn er hat ja 
Angst vor der Liebe Christi. Als Offerus das nun merkte, kündigte er 
dem Teufel und suchte Christus. Da hatte ihn also der Teufel auf die 
Spur Christi gebracht. Auf seiner Christussuche gerät Offerus schließ- 
lich an einen Einsiedler, der ihm Christus verkündet und ihn glauben 
lehrt. 

1 Die Legenda Aurea ist eine Sammlung von Heiligenlegenden des Dominikaners Jacobus 
de Voragine aus der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts. Hier zit. nach Jacobus de Voragine, 
Legenda Aurea. Heiligenlegenden. Übers, v. Jacques von Laager. Zürich 21986, 247-254. 



Christopherus 449 

Nun taucht die nächste Schwierigkeit auf. Die beiden suchen nämlich 
nach einer konkreten Form, in der Offerus dem Herrn gehorsam sein 
und dienen kann. Denn es ist so: Entweder es wird konkret, oder es wird 
nichts mit dem christlichen Leben. Also was tun? Wie dienen? Wie ge- 
horsam sein? Der Einsiedler rät: •Oft fasten." Offerus sagt: •Kann ich 
nicht." Der Einsiedler rät: •Viel beten." Offerus antwortet: •Ich weiß 
nicht, was das ist. Also, das kann ich nicht." Da schaut der Einsiedler 
den Offerus an und sagt: •Du bist groß und stark, du könntest ja mit 
dieser Kraft die Leute über den Fluß tragen, wenn sie hinüber wollen. 
Das wäre Christus, dem du dienen willst, sehr wohlgefällig; auch hoffe 
ich, er wird sich dir dort offenbaren." Darauf Offerus: •Ja, einen sol- 
chen Dienst kann ich wohl auf mich nehmen, und ich verspreche, ihm 
auf diese Weise dienen zu wollen." Er geht an den Fluß, baut sich eine 
Hütte, beginnt seinen Dienst, trägt die Leute und erwartet Christus. 

Als Christus zu ihm kommt, geht es ein wenig zu wie bei Samuel im 
Alten Testament, aber in einigen wichtigen Momenten ist es doch wie- 
der ganz anders. Samuel schläft in der Nacht im Tempel. Offerus - nun 
schon an der Schwelle, ein Christopherus zu werden - ruht eines Tages 
in seiner selbstgezimmerten Hütte am Fluß aus. Beide, Samuel und Of- 
ferus, werden dreimal vom Herrn gerufen. Beide suchen mehrmals in 
der falschen Richtung und finden den nicht, der sie ruft. Beide stehen 
immer wieder neu auf, wenn er ruft. Samuel sagt schließlich sein wun- 
derbares: •Rede Herr, dein Diener hört." (1 Sam 3,10) Offerus findet 
zuletzt einen kleinen Knaben, der über den Fluß getragen werden will. 
Er nimmt ihn auf seine Schultern, trägt ihn und steigt in die Wasser des 
Flusses. Der Fluß ist ein Bild für das Leben, in das Christus mitten hin- 
eingetragen werden will, durch das er ganz und gar hindurchgetragen 
werden will. Mit Christus auf den Schultern wird das Leben nicht leichter, 
und doch ist es der Augenblick, auf den wir beim Hören dieser bekann- 
ten Geschichte gewartet haben, denn wir wissen, das ist der Gipfel der 
Geschichte, mehr kann es nicht geben: Da hob Christopherus den Kna- 
ben auf seine Schultern, nahm seinen Stab und stieg in den Fluß, um ihn 
zu überqueren. Und siehe, da schwoll das Wasser des Flusses mehr und 
mehr an, und der Knabe wog schwer wie Blei. Je weiter Christopherus 
vorwärts schritt, um so mehr wuchs die Woge, und der Knabe drückte 
mehr und mehr mit unerträglichem Gewicht auf seine Schultern, so daß 
Christopherus in große Bedrängnis geriet und fürchtete, umzukommen. 
Als er der Gefahr kaum entronnen war und den Fluß überquert hatte, 
setzte er den Knaben am Ufer ab und sprach zu ihm: •In große Gefahr 
hast du mich gebracht, Knabe, und du wogst so schwer, daß ich wohl 
kaum eine größere Last gespürt hätte, wenn ich die ganze Welt auf mir 



Johanna Domek 4• 

gehabt hätte!" Da antwortete ihm der Knabe: •Wundere dich nicht, 
Christopherus, du hast nicht nur die ganze Welt auf dir gehabt, sondern 
du hast auch noch den auf deinen Schultern getragen, der die Welt ge- 
schaffen hat. Ich bin nämlich Christus, dein König, dem du mit dieser 
Arbeit dienst."3 So ist das also. 

So kann ich also Christus tragen. Ich möchte wohl gern so verfügbar 
werden wie der heilige Christopherus. Hören, wer und was mich ruft, 
aufstehen können und die Last, die ansteht, auf die Arme nehmen und 
tragen wie den Knaben am Fluß. Und wie schwer es bisweilen dann 
auch werden, wie hoch das Wasser steigen mag, enger kann ich dem Le- 
ben Christi auf diesem Wegstück nicht verbunden sein. 

Nach der Legenda Aurea ist der Stab des Christopherus eine Stange. 
In der Ikonographie findet man oft einen knorrigen, entwurzelten 
Baumstamm. Das kommt wohl daher, daß es in der Legende heißt, Chri- 
stus habe dem Christopherus aufgetragen, er solle seinen Stab in die 
Erde bei seiner Hütte stecken. Und als Beweis dafür, daß er wirklich 
Christus getragen habe, werde dieser anderntags blühen und Frucht tra- 
gen. Was für ein Bild! Es hat eine tiefe Bedeutung. Wo der Mensch 
Christus begegnet, da schlägt das dürre Holz aus, bricht das Leben 
durch, schlägt Wurzeln, blüht und trägt seine Frucht. Und nun sagt die 
Ikonographie: Das ist sogar dann noch so, wenn dieser Stab, auf den 
Christopherus sich bei seinen Wegen durch den Fluß stützte wie auf 
eine Krücke, wenn dieser Stab ein ganz und gar entwurzelter Baum ist. - 
Ich muß darüber oft nachdenken, wenn ich bei Menschen ganz verschie- 
denen Alters heute so viel Entwurzelung erlebe. Dann bete ich manch- 
mal zu Gott mit Blick auf den entwurzelten Baum des heiligen Christo- 
pherus, der mich vom Altarbild unserer Klosterkirche aus ansieht. 

Christopherus hatte sich das ihm vom Einsiedler angeratene Fasten 
und Beten nicht zugetraut - das Tragen dagegen wohl. Christus ist ihm 
aber dann doch sehr schwer geworden. Die Legenda Aurea weiß, daß er 
in seinem späteren Leben - ganz entgegen seiner ursprünglichen Ein- 
schätzung - gerade durch sein glühendes Gebet, in das nun seine ganze 
große Kraft floß, viele Wunder der Bekehrung wirkte. So geht das mit- 
unter. Wir verschätzen uns gelegentlich in dem, was wir bei uns und an- 
deren für möglich und unmöglich halten. Da wird manches blockiert und 
verkümmert. Wenn ich aber wach und ehrlich der Spur folge, auf der 
Gott mich lockt und anzieht und führt, dann darf ich in einem gewissen 
Sinn frei und unbekümmert sein. Zu gegebener Zeit werden uns in den 
Anforderungen des Lebens Kräfte zuwachsen, die wir nie ahnten. 

3 Legenda Aurea (s. Anm. 2) 250. 




