Wort und Bild in der Offenbarung

Uberlegungen zur alttestamentlich-jiidischen Uberlieferung

Theodor Lutz, Ottobeuren* ) .
Fiir Friedrich Weinreb,

gest. am 19. Okt. 1988

In der alttestamentlich-jiidischen Tradition! spricht man im Zusammen-
hang mit dem ersten Schpfungsbericht von verschiedenen Seinsebenen
als von Welten. Man teilt sie gemaB den Schépfungstagen in vier Welten
ein, wobei die oberste Seinsebene, die ,,Welt nahe bei Gott“ (olam azi-
Iuth), der Schopfung vorausgeht. Die ,,Welt der Schopfung* (olam bria)
wird an den ersten drei Tagen geschaffen; die ,,Welt der Formung oder
Formwerdung® (olam jezira) entspricht den vierten, fiinften und sechs-
ten Schopfungstagen, und die ,,Welt des Tuns“ (olam assia) wird dem
siebten Schopfungstag zugeordnet. Die Welt des Tuns ist diese unsere
Welt, in der wir uns befinden.

Diesen vier Seinsebenen der Schopfung entsprechen im Menschen
ebenfalls vier Seinsebenen. Die unterste ist der Korper (guf), die nichst-
hohere die Leib-Seele, die alles umfaBt, was Leiblichkeit ausmacht (ne-
phesch); dann folgt die Ebene des Geistes (ruach) und schlieBlich die
gottliche Seite des Menschen, die gottliche Seele (neschama).

Wihrend nun nach dieser Deutung das Wort in allen Seinsebenen
gilt, also Welten durchdringend ist, gilt das Bild nur auf den unteren
zwei Seinsebenen, ist damit eingeschriankt und unterliegt stets der Ge-
fahr der Erstarrung.

Die Bedeutung des Bildes im Alten Bund

Das vom Menschen gemachte Bild ist ungiiltig

Die entscheidende Stelle dafiir findet sich in Ex 20,4. Sie lautet: ,,Du
sollst dir kein Gottesbild machen und keine Darstellung von irgend et-
was am Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der
Erde“.

* Dieser Beitrag ist ein tiberarbeitetes Referat, das anldBlich der Jahrestagung 1987 in der
Bayerischen Benediktinerakademie gehalten wurde. Das Gesamtthema lautete: ,, Wort und
Bild im christlichen Kult* — Beitrige zur 1200-Jahr- Feier des Nicaenum I1.

! Fiir die Darstellung dieser alttestamentlich-jiidischen Vorstellungen stiitze ich mich in er-
ster Linie auf die Heilige Schrift in hebriischer Sprache, sodann auf die Deutung der jiidi-
schen Uberlieferung, wie sie vor allem Friedrich Weinreb vermittelt hat. Vgl. ders., Der
géttliche Bauplan der Welt. Bern 31978, bes. 91 —98.



Theodor Lutz 20

Hier ist vom Bild auf der untersten Ebene die Rede, nimlich von
Menschen hergestellten Bildern. Zu den von Menschen gemachten Bil-
dern gehoren nicht nur die aus Holz und Stein, aus Silber und Gold. Da-
mit sind auch Bilder im Denken gemeint, also Theorien und Weltbilder.
Die beiden verwendeten Worte fiir ,,Gottesbild*“ und »Darstellung* hei-
Ben im Hebriischen pessel und themuna. Der Stamm von pessel ist pasal
und bedeutet einerseits ,,behauen, zurechthauen®, andererseits ,,vernich-
ten, unbrauchbar, unbeniitzbar, ungiiltig machen“. Ein pessel, ein Got-
tesbild, ist also schon vom Wort her unbrauchbar und ungiiltig. Das
zweite hier verwendete Wort themuna, ,,Bildnis, Darstellung*, ist viel all-
gemeiner als das erste. Hier geht es generell um gefertigte Bilder. Es
kommt vom Stamm minund mun und heiBt: liigen, betriigen, den Schein
haben. Eine Darstellung, ein Bild, betriigt also, tiuscht etwas vor.

Warum aber liegt nun ein solch scharfes Verdikt nicht nur auf dem
Kultbild, sondern auf jeder bildlichen Darstellung iiberhaupt? Die Bibel
beginnt mit den Worten: ,,Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde*.
Der erste Buchstabe, der dabei verwendet wird, ist der einzige Buch-
stabe in der ganzen hebrdischen Bibel, der groBer geschrieben wird als
alle anderen, und wird deshalb das groBe Beth genannt. Dieser Buch-
stabe hat den Namen ,,Haus* und den Zahlenwert zwei?. Die Schopfung
beginnt also mit einer Zweiheit, und diese Zweiheit wird konkretisiert
durch die Zweiheit von Himmel und Erde. Eine Dualitit wird erschaf-
fen. Es ist der Weg vom Himmel zur Erde und von der Erde zum Him-
mel; von Gott zum Menschen und vom Menschen zu Gott.

Himmel, schamajim, heifit wortlich tbersetzt: das doppelte Dort im
Sinne von Anwesendsein des Paares ,Hier-Dort“ in einer Verschmel-
zung als Einheit. Das, was auf Erden ist, Hier, ist auch Dort im Himmel,
wiéhrend fiir uns hier das Dort als Gegensatz, als ein Gegeniiber, exi-
stiert. Die Einheit des Himmels schlieBt auch den Gegensatz von Eins-
sein und Eins-werden ein, eine Einheit, die wir uns in Raum und Zeit le-
bend gar nicht vorstellen kénnen.

Erde, arez, enthilt den Stamm rez, was ,,zielbewuft bewegen* heift.
Razon bedeutet dann der ,,Wille“. Das Aleph bedeutet grammatikalisch
.»ich®, steht aber oft auch fiir ,,Gott“. Auf Erden geschieht ein Sichbewe-
gen, das aber gleichzeitig zielbewuBt, willentlich ist. Diese zielbewuBte
Be-weg-ung, dieser Weg, enthilt nicht nur den Willen des Menschen,
sondern auch Gottes. Alles geht deshalb auf Erden einen Weg; einen be-
wuBt gewollten und einen nicht bewuf3t gewollten. Im Vaterunser beten
wir: Dein Wille geschehe wie im Himmel so auf Erden.

2Zu Namen- und Zahlenbedeutung der hebridischen Buchslaben siehe unten S. 25.



Wort und Bild 21

Die Welt ist also etwas Relatives, weil es sich um einen Weg handelt,
der eine Reihenfolge, einen Anfang und ein Ende einschlieBt, der eine
Distanz enthilt, die man messen kann. Legt man auf Erden etwas fest,
schlieBt es in ein Bild ein, dann ist dieses pessel/ ungiltig und die the-
muna tiuscht etwas vor. Denn nur im Himmel gibt es Festes, wo der Ge-
gensatz von Einssein und Einswerden aufgehoben ist. — Ein Bild, ein
pessel, ist wie eine Ablehnung Gottes. Denn Gott schenkt den Weg, es ist
sein Geschenk. Es ist das Geschenk des Eins-werden-Konnens. So heifit
es: Mache dir kein Bild, kein pessel, von der Erde. Sie schreitet fort,
nicht nur dort, wo du es wahrnehmen kannst, sondern {iberall. Ein Fest-
legen des FlieBenden in der Zeit wiirde den Willen zur Einswerdung
zum Stehen bringen und die Einheit von allem gefidhrden. Es ist dann
nicht mehr der Weg der Liebe, sondern der einer Konstruktion®.

Von Gott Geformtes und Gebildetes

Das von Gott Geformte und Gebildete ist fiir die Schopfung wesentlich,
bedingt aber gleichzeitig eine Einschrinkung und unterliegt der Gefahr
der Erstarrung. Nun gibt es aber auf Erden nicht nur von Menschen ge-
machte Bilder, sondern bereits Vorge-formtes, von Gott Ge-bildetes.
Dort, wo der Ewige das Werk tut, heifit es im Schopfungsbericht nicht
mehr ,schopfen®, dort heiBt es in der Ubersetzung ,bilden* (vgl.
Gen 1,7). Im Hebrédischen ist die Schépfung bria, und das andere, das
Bilden, das Formen, nennt man jezira. Dieses Wort enthilt den Stamm
zur* und bedeutet einerseits ,,Stein, Fels“, aber auch ,,Bedriangnis, Enge,
Angst, Not“ als Gefiihl. Als Zeitwort hei3t jazar dann ,bilden, formen,
gestalten®.

Sobald also der Weg anfangen muf}, gibt es Einschrinkungen. Den
Weg, den man zuriicklegt, mufl man messen kdnnen, denn sonst weil3
man nicht, wo man sich befindet, wieviel man vom Weg zuriickgelegt
hat. Aber andererseits ist damit auch Einschrinkung, Form verbunden.
Ein Bild ist schon oder nicht, weil es sich aus dem Raum mit seinen bis
ins Kleinste gehenden Proportionen abhebt. Man spiirt bewul3t wohl
keine Beschrinkung, nicht-bewuf3t aber fiihlt man sich eingeengt. Der
unendliche Raum bedringt, dngstigt. Man ist in ein Bild gebannt und

3 Vgl. dazu Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Bd. 3/2, 1.
Teil: Alter Bund. Einsiedeln 1967, 90: ,Wenn Gott es tut, gibt er dem >Standbild« etwas
von seiner Herrlichkeit mit; wiirde der Mensch ein Bild von Gott modeln, so gibe er die-
sem nicht die gottliche, sondern seine menschliche Herrlichkeit mit; und so wiirde das
Bild die geforderte Unmittelbarkeit zwischen Gott und Menschen verstellen.*

4Vgl. Handwdrterbuch iiber das Alte Testament. Hg. Wilhelm Gesenius. Bd. 2. Leipzig,
1834, 450f u. 423f.



Theodor Luiz 22

weill, dall man als Mensch eigentlich das ganze Weltall und noch viel
mehr durch alle Zeiten und Welten umfat. Der Mensch ist im Bild und
Gleichnis Gottes geschaffen, und daher unendlich, ewig, unermeflich.
Die Schonheit eines Bildes, einer Gestalt, mag fiir den Moment sehr be-
friedigen und gefallen. Aber wenn man daran festhilt, miite der Strom
der Zeit erstarren. Das Flieien der Zeit ist aber das Geschenk. Es ist der
Ausdruck des Weges, es ist das Zeichen der Zeit.

Bilder und Formen sind also mit der Schépfung gegeben. Sie sind fiir
die Schopfung wesentlich, aber nur giiltig, wenn sie nicht erstarren und
den Weg zur alles einschlieBenden Einheit nicht gefahrdens.

Die Bedeutung des Wortes im Alten Bund

Das Wort hat seinen Ursprung unmitielbar in Gott

In der jiidischen Uberlieferungs heiBt es: ,,Gott sah in die Tora und
schuf die Welt.“6 Diese Uberlieferung will besagen, daB einerseits das
Wort heilig und ewig ist und daBl andererseits die Tora die ganze Struk-
tur der Schopfung und aller Zeiten in sich enthilt. Diese Uberlieferung
wird im Neuen Testament von Johannes aufgegriffen und prizisiert.
Das Johannesevangelium beginnt mit den Worten: ,,Im Anfang war das
Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott. Im Anfang
war es bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort
wurde nichts, was geworden war.“ (Joh 1,1—3) An dieser Stelle fillt
auf, daf3 sie mit dem gleichen Wort beginnt, wie der erste Schopfungsbe-
richt. Im Hebréischen heillt dieses Wort bereschith und enthilt den
Stamm resch, was eigentlich ,,Haupt, Hauptsache, Prinzip“ bedeutet.
Man miiBite also, um die zeitliche Komponente zu vermeiden, iiberset-
zen: In der Hauptsache oder als Hauptsache schuf Gott Himmel und
Erde. Oder bei Johannes: In der Hauptsache, als Prinzip war das Wort.
Und so erfolgt die ganze Schopfung aus dem Wort. Gott schopft aus
dem Sein, indem er spricht. Wenn Gott spricht: , Es werde Licht*
(Gen 1,3), dann konstruiert er nicht das Licht, er macht es durch sein

* Vgl. zum Ganzen aunch Balthasar (s. Anm. 3) im Kapitel Die Schwebe des Bildes (90 — 95).
Er gibt hier vier Dimensionen an, warum im Allen Testament das Bild in Schwebe bleib(:
1. Die Schwebe zwischen der Ebenbildlichkeit von Mann und Frau einerseits und die Got-
tesebenbildlichkeil des Menschen schlechthin andererseits; 2. die Schwebe zwischen Na-
tur und Gnade; 3. die Schwebe zwischen Sein und Akt; 4. die Schwebe zwischen Adam
und Christus.

¢ Vgl. Weinreb (s. Anm. 1) 15.



Wort und Bild 23

Wort. Das Wort ist sehr michtig; es kann erschaffen, es kann heilen, be-
stimmte Empfindungen auslosen, es kann erschrecken, erfreuen usw.

Von hier aus zeigt sich schon ein groBer Unterschied zum Bild. Das
Bild als Form (jezira) tritt erst auf der vorletzten Seinsebene auf, wéh-
rend das Wort die ganze Schépfung auf allen Seinsebenen durchdringt.
Die ganze Schopfung ist worthaft.

Die Vieldimensionalitit des Wortes

Im Vergleich zum Bild zeigt das Wort noch eine weitere Eigenart: Das
Wort ist in sich vieldimensional, d.h. es umgreift alle Seinsebenen.

Es wurde bereits auf die verschiedenen Seinsebenen im Menschen
hingewiesen: den Kérper, die Leib-Seele, den Geist und die gottliche
Seele. Diese vier Seinsebenen sind die vier Welten der Schopfung, die
sich im Menschen widerspiegeln. Und sie sind nun auch maBgebend fiir
das Zustandekommen der Sprache. Dabei entspricht dem Koérperlichen
der Buchstabe. Er ist wie das Korperliche ausgrenzend. Er ist dies oder
jenes, kein Drittes. Beim Kon-sonanten, der nichsten Stufe, sind der
Korper, aber auch schon die Leib-Seele beteiligt. Beim Sprechen bewe-
gen sich die Kehle, die Zunge, die Lippen, aber erst die Leib-Seele ver-
leiht den Konsonanten die Stimme. Die Leib-Seele, nephesch, ist die Le-
benskraft, durch welche unsere hiesige Existenz moglich wird. Die Kon-
sonanten wiederum erhalten erst von den Vokalen den Ton, der das
Wort lebendig werden 14Bt. Die Vokale aber kommen zustande durch
die ruach, d.h. ,,Geist, Atem, Wind, Bewegung, Richtung®. Von hier aus
ist wohl auch der Satz zu verstehen: ,Der Geist ist es, der lebendig
macht, der Buchstabe aber ist tot“ (vgl. 2 Kor 3,6). Die Worte schliel3-
lich suchen Verbindung mit anderen Wértern, die mit thnen zusammen
eine neue Einheit bilden, den Satz. Die Melodie des Satzes aber bewirkt
die neschama. Sie ist das Géttliche im Menschen. Dank der neschama
kann sich der Mensch in Sprache ausdriicken; in ihr sind alle Elemente
anwesend.

Diese hier aufgefiihrten Seinsebenen des Wortes diirfen nun aber
nicht statisch verstanden werden. Denn in diesem ganzen Sprachgesche-
hen spielt die ruach eine entscheidende Rolle. Ruach ist dasjenige, was
durch die Polaritit von nephesch und neschama zustandekommt. Ruach
ist die Bewegung, die beiden innewohnt: die Bewegung nach oben und
die Bewegung nach unten. Ruach ist die Resultante dieser beiden gegen-
sitzlichen Krifte.

Sowohl der Geist, ruach, als auch die neschama, das Géttliche im
Menschen, entfernen sich mehr und mehr vom Kérperlichen. Da nun



Theodor Lutz 24

aber die ruach die Vokale und die neschama die Melodie des Satzes her-
vorbringen, sind Vokale und Sitze nicht mehr so eindeutig festzulegen
wie die Konsonanten, die dem Korperlichen und dem Leib-Seelischen
zugeordnet sind. Daher wurden im urspriinglichen hebriischen Bibel-
text weder die Vokale noch irgendwelche Satzzeichen geschrieben. So
gibt es auch im Hebraischen fiir die Vokale verschiedene Aussprachen.
Das bekannteste Beispiel ist wohl die Aussprache von Jahwe und Je-
howa. In beiden Fillen stehen die gleichen Konsonanten da, das soge-
nannte Tetragramm, aber einmal nimmt man die Vokale vom Wort
»Sein“, das anderemal von /e olam, ,der Ewige“; daraus ergeben sich
dann fiir uns die verschiedenen Gottesnamen. Ebenso wird gesagt: Die
Melodie des Satzes kann man singen wie man will, die Melodie ist frei.
Der Vers oder der Satz ist einfach dadurch bestimmt, daBl die Melodie
am Ende absinkt. Dies gilt auch heute noch fiir die Tora-Rolle, die im
judischen Gottesdienst verwendet wird.

Das Wort — eindeutig und offen

Aus der bisher aufgezeigten Wesensart des Wortes, der Herkunft von
Gott und der Vieldimensionalitdt des Wortes in sich, ergibt sich eine
wichtige Konsequenz: Das Wort ist von seiner jenseitigen Wurzel her
eindeutig, ist aber in der Welt des Erscheinenden im Gegensatz zum
Bild nicht starr, sondern offen’.

Durch die Konsonanten ist die Grundbedeutung eines Wortes festge-
legt. Durch die freie Vokalisation und die freie Satzmelodie ergeben sich
aber eine Offenheit und Vielfalt, die sowohl der Unverinderlichkeit als
auch der UnermeBlichkeit Gottes auf der einen Seite, wie auch der Ge-
setzmaBigkeit und Freiheit des Menschen auf der anderen Seite am mei-
sten entspricht. Das Wort ist eindeutig und offen zugleich.

In der Regel — allerdings oft mit gravierenden Ausnahmen — besteht
ein Wort im Hebriischen aus drei Konsonanten. Diese drei Buchstaben
bilden eine Einheit, die dann, wenn das Wort nicht seine Stammform
darstellt, sondern Bewegung, Besitz oder dergleichen ausdriicken soll,
um bis zu sechs oder sieben Buchstaben erweitert werden kann. Jeder
Konsonant selbst besitzt einerseits einen Namen und enthilt gleichzeitig
einen Zahlenwert. Der Wortstamm bildet dann aus den Zahlen der Kon-

7 Balthasar (s. Anm. 3) sagt iiber das Wortim Alten Testament: ,,Dem Wort fehit jedes dia-
leklische Moment, es ist sowohl in seiner Aussage wie in seiner Herkanft vom géttlichen
Ich eindeutig; dafl es dabei zweiseitig sein kann und muB — als Gnaden- und Gerichts-
wort — slellt seine Eindeutigkeit nicht in Frage.* (54f)



Wort und Bild 25

sonanten einen ganz bestimmten Zahlenwert oder eine Proportion®. Die
Worte selbst, die einen gleichen Zahlenwert enthalten, zeigen oft eine
tiefere innere Beziehung, eine Relation, auf, in der gleichsam eine
Briicke zwischen der jenseitigen Wurzel des Wortes und der diesseitigen
Erscheinungsform hergestellt wird. Dieses BewuBtsein kommt in der he-
briischen Sprache vielfiltig zum Ausdruck: Der ,,Buchstabe“ heilt orh,
bedeutet aber gleichzeitig ,,Zeichen, Wunder®; und ,,.Sprache* heil}t se-
pher, gleichzeitig aber auch ,,Ufer, Grenze®, also etwas, was uns von ei-
ner anderen Seite zukommt.

Welche Bedeutung der Zahlenwert im Wort haben kann, mdchte ich
kurz an zwei Beispielen aufzeigen: Das geheimnisvollste Wort im Alten
Testament ist sicher der Name ,, Jahwe“. Dieser Name wurde frither nie
ausgesprochen, sondern stets umschrieben, entweder mit adonai, ,der
Herr“, oder mit /e olam, ,,der Ewige*. Als Begriindung wurde angege-
ben, daB3 dieser Name unaussprechbar sei, weil man gleichzeitig samtli-
che Vokale aussprechen miiite, was unmoglich ist. Nun enthilt aber je-
der Buchstabe des Wortes Jahwe auch einen Zahlenwert, nimlich
10-5-6-5, also insgesamt den Wert 26. In der Genesis werden immer wie-
der Geschlechterregister angefiihrt, die von Adam bis zur Offenbarung
am Berg Horeb reichen. Diese Geschlechterregister treten in vier Grup-
pen auf, wobei die erste Gruppe zehn Geschlechter, die zweite fiinf, die
dritte sechs und die vierte wieder fiinf enthalten. Insgesamt treten also
26 Geschlechter auf und diese ganz analog dem Namen Jahwe. Von hier
aus laBt sich eine wesentliche Aussage iiber Gott selbst machen: Gott ist
nicht nur der iiber allem Thronende, nicht nur der Schépfer, sondern er
geht mit den Menschen selbst durch die Geschichte mit, bis er sich am
Berg Horeb in den Zehn Worten, wir sagen dafiir die Zehn Gebote, of-
fenbart.

Ein anderes Beispiel fiir die Bedeutung des Zahlenwertes ist der
Buchstabe Aleph. Er enthilt den Zahlenwert eins. Andererseits setzt er
sich zusammen aus zwei jod und dem waw, die zusammen den Zahlen-
wert 26, also den Namen Jahwe ergeben. Deshalb steht das aleph oft
auch fiir ,Gott“. Nun bedeutet dam ,,Blut“ und steht fiir alles Leben-
dige, FlieBende, sich Bewegende. Verbindet man dam mit dem Aleph,
dann heiBt das Wort adam, ,Mensch”. Zum Wesen des Menschen ge-
hort es also, daf3 er nicht nur lebendig ist, sondern daB} er von Gott her-
kommt und mit ihm in Verbindung steht. — Die gleiche Bedeutung hat
das aleph in der Verbindung mit dem Wort meth, was ,,tot* heifit. Dabei
bedeutet dieses Tot-Sein das Eingeschlossensein in die Zeit, in die Hori-

2 Vgl. F. Weinreb, Das Buch Jonah. Bern 1980, 58 —61.



Theodor Lutz 26

zontale. Der Zahlenwert fiir mem ist ndmlich 40 und steht immer fiir die
Zeit, und der Zahlenwert fiir Theth ist die 400, die duBerste Zahl, mit der
man innerweltlich zdhlen kann. Von daher kommt dann auch die Bedeu-
tung der Zahlen 40 bzw. 400 in der Bibel. Man denke an die 40 Tage, die
Moses auf dem Berg Horeb weilte, an die 40 Jahre der Wiistenwande-
rung, an die 40tigige Fastenzeit oder an die 400 Jahre der dgyptischen
Gefangenschaft. Verbindet man das Wort mit dem aleph, also ,,Gott",
dann erhilt das Wort die Bedeutung ,,Wahrheit“. Wenn Gott die Zeit in
seiner Totalitdt umfaBt, sie aus der Horizontalen in die Vertikale iiber-
fiihrt, dann ist das Wahrheit, wihrend die Zeit allein tot ist.

Neben der Eindeutigkeit des Wortes von der jenseitigen Wurzel her
enthilt das Wort hier in der Welt eine gewisse Offenheit durch die freie
Vokalisation, deren Urheber der Geist ist. ,,Der Geist weht, wo er will“
(vgl. Joh 3,8). Als Beispiel dafiir mochte ich ein Wort aus dem ersten
Schopfungsbericht anfiihren, das in der Neuzeit eine grofle Bedeutung
gewonnen hat. In Gen 1,28 heifit es: ,,Bevolkert die Erde, unterwerft sie
euch“. Das Wort ,,unterwerfen, unter die FiiBle treten” heiBt kabasch.
Das Wort enthilt die Konsonanten kaph-resch-schin. Die gleichen Kon-
sonanten nur mit einer anderen Punktation ergeben kdbdsund bedeuten
dann ,,Lamm*®. Man kann, da die Vokale nicht festgelegt sind, die glei-
che Stelle auch so tibersetzen: ,,Bevolkert die Erde, geht mit ihr um wie
mit einem Lamm®. Das médnnliche Lamm, der Widder, bildet aber in der
Bibel das Fundament, auf dem die ganze Erde griindet. Ohne es hier
ausfiihrlicher zu begriinden, sei nur auf den Widder bei der Opferung
Isaaks, auf das Paschalamm oder auf die Bezeichnung Jesu als Lamm
Gottes im Neuen Testament verwiesen. Diese Stelle hat im neuzeitlichen
Denken, auch in der Theologie, einen groBen Stellenwert erhalten. Man
hat versucht, mit ihr das ganze Fortschrittsdenken der Neuzeit theolo-
gisch zu rechtfertigen. Es bleibt aber die Frage, ob damit nicht ein we-
sentlicher Aspekt, der mit dem Wort der Schrift auch gegeben ist, nicht
einfach auBer acht gelassen wurde. Es kann uns némlich gerade so gut
sagen: Betrachtet die Erde als das Fundament fiir euer Leben hier und
geht deshalb ehrfiirchtig mit ihr um.

Das Wort ist das, was von Gott kommt und bis in Gott hineinreicht.
Es ist vom Jenseits her festgelegt und doch offen zugleich. Man muf} es
nur von innen her sprechen lassen. Um etwas vom Geheimnis des Wor-
tes Gottes in Jesus Christus erahnen zu kdnnen, miissen wir immer wie-
der auch in das Wort Gottes in der Heiligen Schrift des Alten Testa-
ments hineinhdren.

® Vgl. Handwdrterbuch (s. Anm. 4). Bd. 1, 846.



Wort und Bild ' 27
Wort und Bild im christlichen Verstindnis

Augustinus hat in seinen Confessiones gegeniiber dem Platonismus das
unterscheidend Christliche anhand des Johannesprologs dargestellt. Da-
bei beschreibt fiir ihn der Satz In principio erat verbum das platonische
Denken, wihrend der Satz Et verbum caro factum est das unterscheidend
Christliche ausdriickt’. In dieser Unterscheidung kann man den wesent-
lichen Unterschied zwischen der alttestamentlich-jiidischen und der
christlichen Offenbarung sehen, wobei allerdings — im Gegensatz zum
Platonismus — die alttestamentliche Offenbarung genuin in die christli-
che eingegangen ist. Was aber bedeutet die Menschwerdung Gottes fiir
das Wort und Bild im christlichen Verstdndnis?"!

Wort — Fleisch

Das hebriische Wort fiir ,,Fleisch®, bassar, bildet den Stamm des Wortes
,»Botschaft®, bessura. Die Botschaft verdichtet sich gleichsam in Fleisch
und das fleischgewordene Wort Gottes wird zur Botschaft.

Jesus Christus als das fleischgewordene Wort Gottes iiberwindet jed-
wede Differenz zwischen Gott und Mensch und bewirkt in und durch
das Wort eine neue Beziehung zu Gott. Die Uberwindung der Differenz
zwischen Gott und Mensch geschieht in Jesus Christus vor allem in der
volligen Uberlassung, wobei das Paradox zugleich seine volle Schirfe
erhilt. Denn erst dadurch, daBB das Wort Fleisch wird, begegnet es als
,Unwort, als sich aufgebendes Wort“!2. ,,Denn wenn das Wort (Gottes)
Fleisch geworden ist, dann muB} alles, was ausgelegt werden soll, jeder
scheinbaren Unmaoglichkeit zum Trotz, in diesem ,Fleisch®, diesem end-
lich-vergeblichen Dasein anwesen. Aus ihm mull es herausgeholt wer-
den. Nicht iiberzeitliche Gehalte, auch nicht fremde zeitliche Inhalte
diirfen — vielleicht anldBlich jener Existenz anklingend — in sie hinein-
gelegt werden; sonst wiire ja hochstens ein Bruchteil des gottlichen Wor-
tes Fleisch geworden. Vielmehr muB} jenes Menschenleben, worin Got-
tes Wort Fleisch ward, geradezu unabsehbar, ins Unendliche auslegbar
sein. Andererseits kann dieses Menschenleben, falls es iiberhaupt ein
echtes, normales, nicht halbgéttliches sein soll, keinesfalls mit der Auf-
lage belastet werden, alles Zeitliche als solches in ein Uberzeitliches, al-

10 Vgl. Joh 1,1 und zum Ganzen Joseph Ratzinger, Die Kirche in der Frommigkeit des heili-
gen Augustinus. In: Sentire Ecclesiam. Festschrift Hugo Rahner. Hgg. J. Daniélou, H. Vor-
grimler. Freiburg 1961, 152175, bes. 155.

I Die folgenden Ausfilhrungen orientieren sich weitgehend an Balthasar (s. Anm. 3).
Bd. 372, 2. Teil: Neuer Bund. Einsiedeln 1969.

12 Ebd. 131.



Theodor Lutz 28

les Zerrinnende und darin Vergebliche in ein Bleibendes und bis zum
Rande Gefiilltes zu verwandeln, weil es damit des eigentlich menschli-
chen Grundaktes: des vertrauensvollen Sichiiberlassens in ein Unverfiig-
bar-Kommendes, das sowohl den Namen Tod wie Gott tragen kann, be-
raubt wire“.13

Hier ist die duflerste Konsequenz der Menschwerdung erreicht, indem
das Fleisch bis zum Un-wort ausgedeutet wird. Aber es bleibt deutbar
und somit Botschaft. Die Worthaftigkeit der Schépfung wird nicht auf-
gehoben, sondern bis in das AuBerste des menschlichen Daseins einge-
zeitigt. Und so ist es moglich, das gesamte Dasein Jesu im Wort von in-
nen her auszulegen mit den Vorgaben, die das Wort im Alten Testament
eroffnet.

Bild

Wie das Wort durch die Menschwerdung Jesu Christi eine neue Dimen-
sion angenommen hat, so erhilt auch das Bild ein neues Gewicht und
eine neue Qualitit. Im Matthdusevangelium hei3t es am Ende des zwei-
ten Kapitels: ,,Und weil er (Josef) im Traum einen Befehl erhalten hatte,
zog er in das Gebiet von Galilda und liel3 sich in einer Stadt namens Na-
zaret nieder. Denn es sollte sich erfiillen, was durch die Propheten ge-
sagt worden ist: Er wird Nazoréder genannt werden.” (Mt 2,22 —23) So-
wohl das Wort ,,Galilda“ als auch das Wort ,,Nazaret“ fiihren hin zur
Form, zum Geformten, das als Bild ansichtig wird. Galilda, hebriisch
von galil, verweist auf das Korperliche, auf das Erscheinen in ,,Form*,
heiB}t aber auch ,,Welle“. Von daher bedeutet dann galil daB3 die Form
wie eine Welle auftritt, als in der Zeit begegnende Form erscheint. Der
Stamm von Nazaret ist zar und hei3t ebenfalls ,,Form*, aber hier als fe-
ste, starre Form, die sich in Druck, Leid und Schmerz duBert*4. Jesus be-
gibt sich nach Galilda in die Stadt Nazaret, er unterwirft sich der Form
in der Zeit und beugt sich unter die starre Form des Leidens und des To-
des.

Das Bild, das im Alten Testament die Gefahr der Erstarrung in sich
birgt und den Verlust der Unmittelbarkeit zu Gott nach sich ziehen
kann, erhilt in Jesu Menschwerdung eine neue Dimension und Qualitit.
Wiederum erhilt das Bild diese neue Dimension und Qualitit durch die
Fleischwerdung Jesu Christi. Dabei tritt die neue Dimension zunichst

13 Ebd. 132.
4 Vgl. F. Weinreb, Die jidischen Wurzeln des Matthdusevangeliums. Ziirich 1972,
162 — 168; ders., Die Innenwelt des Wortes im Neuen Testament. Weiler 1988, 46 —47.



Wort und Bild 29

als ,,Epiphanie” zutage. Das Geheimnis der Fleischwerdung Gottes er-
eignet sich als ein Offenbarwerden des bisher bei Gott verborgen gehal-
tenen Geheimnisses und wird hier, in der Welt unseres Tuns, sichtbar.
Aber im Verhiltnis zum Wort gilt: ,,Wenn mit der Fleischwerdung ein
neues Schwergewicht auf das ,Sehen‘ gelegt wird, so tritt damit das ,H&-
ren‘ nicht in den Hintergrund; ... denn was erscheinend sichtbar wird, ist
ja als Ganzes ,Wort**“.15

Durch die Epiphanie bekommt aber auch das Bild als Gestalt (eikon)
eine neue Qualitit. Christus als Erscheinungsbild des unsichtbaren Got-
tes libersteigt die im Schopfungsbericht ausgesagte Gottebenbildlichkeit
des Menschen, weil Christus das Handeln der Liebe des Vaters im Sohn
gegenwirtig setzt. Im grenzenlosen Gehorsam des Sohnes ,erscheint’ die
grenzenlos sich hingebende Liebe des Vaters. ,, Insofern ist nun wieder
die gesamte Ebene des Bildhaften iiberstiegen, weil die Grenzenlosigkeit
der abbildenden Liebe in Kreuz und Hélle ja irdisch geschehen das ab-
solut Unanschauliche ist, das die UnfaBlichkeit der géttlichen Liebe des
Vaters ,anschaulich’ macht.“1¢

Vielleicht 148t sich von hier aus kurz auf das Nicaenum II hinweisen
und ein Ort fiir die Ikonographie angeben. Im Nicaenum II ging es un-
ter anderem um die Frage, ob man Christus in einem Bild darstellen
diirfe, da sich seine gottliche Natur nicht erfassen lasse; sodann ging es
um die Darstellung von Heiligen ganz allgemein. Man entschied sich
dann fiir diese Moglichkeit, indem man eine sozusagen offene Darstel-
lung verlangte. Im Konzilstext heift es: ,,Denn je bestdndiger sie in bild-
licher Darstellung gesehen werden, desto mehr werden auch die, welche
sie anschauen, dazu angeregt, threr Urbilder zu gedenken, sie zu lieben
und ihnen GruBB und ehrerbietige Huldigung zu erweisen... Denn die
dem Bilde erwiesene Ehre geht auf das Urbild iiber“!”. Es mul} also die
Verbindung mit dem raum-zeitlich nicht erfabaren Urbild gewihrlei-
stet sein, und es werden dazu neue Kategorien flir den Umgang mit re-
ligiosen Bildern eingefiihrt: Liebe und ehrerbietige Huldigung. Es geht
stets darum, die Einengung und Beschrinkung zu iiberwinden, die Form
nicht erstarren zu lassen, sondern sie in Liebe und Ehrerbietung mit dem
Himmel in Beziehung zu setzen, wo die Einheit von Einssein und Eins-
werden gegeben ist.

Recht verstanden, sind Ikonen im letzten keine von Menschen ge-
machte Bilder, sondern Gottesgaben, durch die uns Christus nahe sein

15 Balthasar (s. Anm. 11) 257.

16 Ebd. 264.

'7 Denzinger-Schonmetzer 302, deutsch zit. nach Alfred Lipple, Kirchengeschichte in
Ldngsschnitten. Miinchen 1968, 109.



Paul Imhof 30

will. Sie sind Fenster, die das himmlische Geschehen durchscheinen las-
sen. So heiBt es auch von den Ikonographen Andrej und Daniel: Wenn
sie an den Festtagen nicht arbeiteten, ,,sallen sie vor den ehrwiirdigen
und géttlichen Ikonen und schauten sie an ohne Zerstreuung ... und ho-
ben Geist und Gedanken ohne Unterlal hinein in das unstoffliche und
gottliche Licht ...

Gottes Wort ist Fleisch geworden, verbum caro factum est. Wenn wir
uns von dieser Botschaft durchdringen lassen, wenn dieses Wort in uns
lebendig ist, ganz nahe in unserem Mund und in unserem Herzen'®,
dann kénnen Bilder zu Fenstern werden, die die Liebe Gottes zu uns
durchscheinen lassen und unseren Geist und unsere Gedanken in das
unstoffliche und géttliche Licht hineinheben.

8 Zit. nach Paul Evdokimov, Die lkone der heiligsten Dreifaltigkeit von Andrej Rubljew. In:
GuL 57 (1984) 183 — 192, hier 183.
9 Vgl. Dtn 30,11 — 14 u. Rém 10,6 —8.

,.Isebel fressen die Hunde ...* (1 kén 21

Der Verrat an der Freiheit

Paul Imhof, Miinchen

Eine alttestamentliche Textstelle aus dem ersten Buch der Koénige bildet
den Hintergrund, vor dem das Problem der Achtung und MiBachtung
von Grenzen behandelt werden soll. Was hat dies zu tun mit der Freiheit
und dem Verrat an der Freiheit? Welche Rolle spielt dabei die Bezie-
hung zum Gott Israels? Anhand der Geschichte Nabots sollen entspre-
chende Zusammenhinge aufgezeigt werden.
Da erging das Wort des Herrn an Elija aus Tischbe: Mach
dich auf, und geh Ahab, dem K&6nig von Israel, entgegen, der
in Samaria seinen Wohnsitz hat. Er ist zum Weinberg Nabots
hinabgegangen, um von ihm Besitz zu ergreifen. Sag ihm: So
spricht der Herr: Durch einen Mord bist du Erbe geworden?
Weiter sag ihm: So spricht der Herr: An der Stelle, wo die
Hunde das Blut Nabots geleckt haben, werden Hunde auch
dein Blut lecken. ... Weil du mich zum Zorn gereizt und Is-





