
Wort und Bild in der Offenbarung 

Überlegungen zur alttestamentlich-jüdischen Überlieferung 

Theodor Lutz, Ottobeuren* .     . . 
Fwr Friedrich Weinreb, 
gest. am 19. Okt. 1988 

In der alttestamentlich-jüdischen Tradition' spricht man im Zusammen- 
hang mit dem ersten Schöpfungsbericht von verschiedenen Seinsebenen 
als von Welten. Man teilt sie gemäß den Schöpfungstagen in vier Welten 
ein, wobei die oberste Seinsebene, die •Welt nahe bei Gott" (olam azi- 
luth), der Schöpfung vorausgeht. Die •Welt der Schöpfung" {olam briä) 
wird an den ersten drei Tagen geschaffen; die •Welt der Formung oder 
Formwerdung" (olam jezirä) entspricht den vierten, fünften und sechs- 
ten Schöpfungstagen, und die •Welt des Tuns" (olam assia) wird dem 
siebten Schöpfungstag zugeordnet. Die Welt des Tuns ist diese unsere 
Welt, in der wir uns befinden. 

Diesen vier Seinsebenen der Schöpfung entsprechen im Menschen 
ebenfalls vier Seinsebenen. Die unterste ist der Körper (guf), die nächst- 
höhere die Leib-Seele, die alles umfaßt, was Leiblichkeit ausmacht (ne- 
phesch); dann folgt die Ebene des Geistes (mach) und schließlich die 
göttliche Seite des Menschen, die göttliche Seele (neschama). 

Während nun nach dieser Deutung das Wort in allen Seinsebenen 
gilt, also Welten durchdringend ist, gilt das Bild nur auf den unteren 
zwei Seinsebenen, ist damit eingeschränkt und unterliegt stets der Ge- 
fahr der Erstarrung. 

Die Bedeutung des Bildes im Alten Bund 

Das vom Menschen gemachte Bild ist ungültig 

Die entscheidende Stelle dafür findet sich in Ex 20,4. Sie lautet: •Du 
sollst dir kein Gottesbild machen und keine Darstellung von irgend et- 
was am Himmel droben, auf der Erde unten oder im Wasser unter der 
Erde". 

* Dieser Beitrag ist ein überarbeitetes Referat, das anläßlich der Jahrestagung 1987 in der 
Bayerischen Benediktinerakademie gehalten wurde. Das Gesamtthema lautete: • Wort und 
Bild im christlichen Kult" - Beiträge zur 1200-Jahr- Feier des Nicaenum II. 
1 Für die Darstellung dieser alttestamentlich-jüdischen Vorstellungen stütze ich mich in er- 
ster Linie auf die Heilige Schrift in hebräischer Sprache, sodann auf die Deutung der jüdi- 
schen Überlieferung, wie sie vor allem Friedrich Weinreb vermittelt hat. Vgl. ders., Der 
göttliche Bauplan der Welt. Bern M978, bes. 91-98. 



Theodor Lutz 20 

Hier ist vom Bild auf der untersten Ebene die Rede, nämlich von 
Menschen hergestellten Bildern. Zu den von Menschen gemachten Bil- 
dern gehören nicht nur die aus Holz und Stein, aus Silber und Gold. Da- 
mit sind auch Bilder im Denken gemeint, also Theorien und Weltbilder. 
Die beiden verwendeten Worte für •Gottesbild" und •Darstellung" hei- 
ßen im Hebräischen pessel und themuna. Der Stamm von pessel ist pasal 
und bedeutet einerseits •behauen, zurechthauen", andererseits •vernich- 
ten, unbrauchbar, unbenutzbar, ungültig machen". Ein pessel, ein Got- 
tesbild, ist also schon vom Wort her unbrauchbar und ungültig. Das 
zweite hier verwendete Wort themuna, •Bildnis, Darstellung", ist viel all- 
gemeiner als das erste. Hier geht es generell um gefertigte Bilder. Es 
kommt vom Stamm min und mun und heißt: lügen, betrügen, den Schein 
haben. Eine Darstellung, ein Bild, betrügt also, täuscht etwas vor. 

Warum aber liegt nun ein solch scharfes Verdikt nicht nur auf dem 
Kultbild, sondern auf jeder bildlichen Darstellung überhaupt? Die Bibel 
beginnt mit den Worten: •Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde". 
Der erste Buchstabe, der dabei verwendet wird, ist der einzige Buch- 
stabe in der ganzen hebräischen Bibel, der größer geschrieben wird als 
alle anderen, und wird deshalb das große Beth genannt. Dieser Buch- 
stabe hat den Namen •Haus" und den Zahlenwert zwei2. Die Schöpfung 
beginnt also mit einer Zweiheit, und diese Zweiheit wird konkretisiert 
durch die Zweiheit von Himmel und Erde. Eine Dualität wird erschaf- 
fen. Es ist der Weg vom Himmel zur Erde und von der Erde zum Him- 
mel ; von Gott zum Menschen und vom Menschen zu Gott. 

Himmel, schamajim, heißt wörtlich übersetzt: das doppelte Dort im 
Sinne von Anwesendsein des Paares •Hier-Dort" in einer Verschmel- 
zung als Einheit. Das, was auf Erden ist, Hier, ist auch Dort im Himmel, 
während für uns hier das Dort als Gegensatz, als ein Gegenüber, exi- 
stiert. Die Einheit des Himmels schließt auch den Gegensatz von Eins- 
sein und Eins-werden ein, eine Einheit, die wir uns in Raum und Zeit le- 
bend gar nicht vorstellen können. 

Erde, arez, enthält den Stamm rez, was •zielbewußt bewegen" heißt. 
Razon bedeutet dann der •Wille". Das Aleph bedeutet grammatikalisch 
•ich", steht aber oft auch für •Gott". Auf Erden geschieht ein Sichbewe- 
gen, das aber gleichzeitig zielbewußt, willentlich ist. Diese zielbewußte 
Be-weg-ung, dieser Weg, enthält nicht nur den Willen des Menschen, 
sondern auch Gottes. Alles geht deshalb auf Erden einen Weg; einen be- 
wußt gewollten und einen nicht bewußt gewollten. Im Vaterunser beten 
wir: Dein Wille geschehe wie im Himmel so auf Erden. 

: Zu Namen- und Zahlenbedeutung der hebräischen Buchstaben siehe unten S. 25. 



Wort und Bild 21 

Die Welt ist also etwas Relatives, weil es sich um einen Weg handelt, 
der eine Reihenfolge, einen Anfang und ein Ende einschließt, der eine 
Distanz enthält, die man messen kann. Legt man auf Erden etwas fest, 
schließt es in ein Bild ein, dann ist dieses pessel ungültig und die the- 
muna täuscht etwas vor. Denn nur im Himmel gibt es Festes, wo der Ge- 
gensatz von Einssein und Einswerden aufgehoben ist. - Ein Bild, ein 
pessel, ist wie eine Ablehnung Gottes. Denn Gott schenkt den Weg, es ist 
sein Geschenk. Es ist das Geschenk des Eins-werden-Könnens. So heißt 
es: Mache dir kein Bild, kein pessel, von der Erde. Sie schreitet fort, 
nicht nur dort, wo du es wahrnehmen kannst, sondern überall. Ein Fest- 
legen des Fließenden in der Zeit würde den Willen zur Einswerdung 
zum Stehen bringen und die Einheit von allem gefährden. Es ist dann 
nicht mehr der Weg der Liebe, sondern der einer Konstruktion3. 

Von Gott Geformtes und Gebildetes 

Das von Gott Geformte und Gebildete ist für die Schöpfung wesentlich, 
bedingt aber gleichzeitig eine Einschränkung und unterliegt der Gefahr 
der Erstarrung. Nun gibt es aber auf Erden nicht nur von Menschen ge- 
machte Bilder, sondern bereits Vorge-formtes, von Gott Ge-bildetes. 
Dort, wo der Ewige das Werk tut, heißt es im Schöpfungsbericht nicht 
mehr •schöpfen", dort heißt es in der Übersetzung •bilden" (vgl. 
Gen 1,7). Im Hebräischen ist die Schöpfung bria, und das andere, das 
Bilden, das Formen, nennt man jezira. Dieses Wort enthält den Stamm 
zur* und bedeutet einerseits •Stein, Fels", aber auch •Bedrängnis, Enge, 
Angst, Not" als Gefühl. Als Zeitwort heißt jazar dann •bilden, formen, 
gestalten". 

Sobald also der Weg anfangen muß, gibt es Einschränkungen. Den 
Weg, den man zurücklegt, muß man messen können, denn sonst weiß 
man nicht, wo man sich befindet, wieviel man vom Weg zurückgelegt 
hat. Aber andererseits ist damit auch Einschränkung, Form verbunden. 
Ein Bild ist schön oder nicht, weil es sich aus dem Raum mit seinen bis 
ins Kleinste gehenden Proportionen abhebt. Man spürt bewußt wohl 
keine Beschränkung, nicht-bewußt aber fühlt man sich eingeengt. Der 
unendliche Raum bedrängt, ängstigt. Man ist in ein Bild gebannt und 
3 Vgl. dazu Hans Urs von Balthasar, Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik. Bd. 3/2, 1. 
Teil: Alter Bund. Einsiedeln 1967,90: •Wenn Gott es tut, gibt er dem >Standbild< etwas 
von seiner Herrlichkeit mit; würde der Mensch ein Bild von Gott modeln, so gäbe er die- 
sem nicht die göttliche, sondern seine menschliche Herrlichkeit mit; und so würde das 
Bild die geforderte Unmittelbarkeit zwischen Gott und Menschen verstellen." 
4 Vgl. Handwörterbuch über das Alte Testament. Hg. Wilhelm Gesenius. Bd. 2. Leipzig, 
1834, 450 fu. 423 f. 



Theodor Lutz 22 

weiß, daß man als Mensch eigentlich das ganze Weltall und noch viel 
mehr durch alle Zeiten und Welten umfaßt. Der Mensch ist im Bild und 
Gleichnis Gottes geschaffen, und daher unendlich, ewig, unermeßlich. 
Die Schönheit eines Bildes, einer Gestalt, mag für den Moment sehr be- 
friedigen und gefallen. Aber wenn man daran festhält, müßte der Strom 
der Zeit erstarren. Das Fließen der Zeit ist aber das Geschenk. Es ist der 
Ausdruck des Weges, es ist das Zeichen der Zeit. 

Bilder und Formen sind also mit der Schöpfung gegeben. Sie sind für 
die Schöpfung wesentlich, aber nur gültig, wenn sie nicht erstarren und 
den Weg zur alles einschließenden Einheit nicht gefährden5. 

Die Bedeutung des Wortes im Alten Bund 

Das Wort hat seinen Ursprung unmittelbar in Gott 

In der jüdischen Überlieferung6 heißt es: •Gott sah in die Tora und 
schuf die Welt."6 Diese Überlieferung will besagen, daß einerseits das 
Wort heilig und ewig ist und daß andererseits die Tora die ganze Struk- 
tur der Schöpfung und aller Zeiten in sich enthält. Diese Überlieferung 
wird im Neuen Testament von Johannes aufgegriffen und präzisiert. 
Das Johannesevangelium beginnt mit den Worten: •Im Anfang war das 
Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war Gott. Im Anfang 
war es bei Gott. Alles ist durch das Wort geworden, und ohne das Wort 
wurde nichts, was geworden war." (Joh 1,1-3) An dieser Stelle fällt 
auf, daß sie mit dem gleichen Wort beginnt, wie der erste Schöpfungsbe- 
richt. Im Hebräischen heißt dieses Wort bereschith und enthält den 
Stamm resch, was eigentlich •Haupt, Hauptsache, Prinzip" bedeutet. 
Man müßte also, um die zeitliche Komponente zu vermeiden, überset- 
zen: In der Hauptsache oder als Hauptsache schuf Gott Himmel und 
Erde. Oder bei Johannes: In der Hauptsache, als Prinzip war das Wort. 
Und so erfolgt die ganze Schöpfung aus dem Wort. Gott schöpft aus 
dem Sein, indem er spricht. Wenn Gott spricht: •Es werde Licht" 
(Gen 1,3), dann konstruiert er nicht das Licht, er macht es durch sein 

5 Vgl. zum Ganzen auch Balthasar (s. Anm. 3) im Kapitel Die Schwebe des Bildes (90 -95). 
Er gibt hier vier Dimensionen an, warum im Alten Testament das Bild in Schwebe bleibt: 
1. Die Schwebe zwischen der Ebenbildlichkeit von Mann und Frau einerseits und die Got- 
tesebenbildlichkeit des Menschen schlechthin andererseits; 2. die Schwebe zwischen Na- 
tur und Gnade; 3. die Schwebe zwischen Sein und Akt; 4. die Schwebe zwischen Adam 
und Christus. 
6 Vgl. Weinreb (s. Anm. 1) 15. 



Wort und Bild 23 

Wort. Das Wort ist sehr mächtig; es kann erschaffen, es kann heilen, be- 
stimmte Empfindungen auslösen, es kann erschrecken, erfreuen usw. 

Von hier aus zeigt sich schon ein großer Unterschied zum Bild. Das 
Bild als Form (jezirä) tritt erst auf der vorletzten Seinsebene auf, wäh- 
rend das Wort die ganze Schöpfung auf allen Seinsebenen durchdringt. 
Die ganze Schöpfung ist worthaft. 

Die Vieldimensionalität des Wortes 

Im Vergleich zum Bild zeigt das Wort noch eine weitere Eigenart: Das 
Wort ist in sich vieldimensional, d. h. es umgreift alle Seinsebenen. 

Es wurde bereits auf die verschiedenen Seinsebenen im Menschen 
hingewiesen: den Körper, die Leib-Seele, den Geist und die göttliche 
Seele. Diese vier Seinsebenen sind die vier Welten der Schöpfung, die 
sich im Menschen widerspiegeln. Und sie sind nun auch maßgebend für 
das Zustandekommen der Sprache. Dabei entspricht dem Körperlichen 
der Buchstabe. Er ist wie das Körperliche ausgrenzend. Er ist dies oder 
jenes, kein Drittes. Beim Kon-sonanten, der nächsten Stufe, sind der 
Körper, aber auch schon die Leib-Seele beteiligt. Beim Sprechen bewe- 
gen sich die Kehle, die Zunge, die Lippen, aber erst die Leib-Seele ver- 
leiht den Konsonanten die Stimme. Die Leib-Seele, nephesch, ist die Le- 
benskraft, durch welche unsere hiesige Existenz möglich wird. Die Kon- 
sonanten wiederum erhalten erst von den Vokalen den Ton, der das 
Wort lebendig werden läßt. Die Vokale aber kommen zustande durch 
die mach, d.h. •Geist, Atem, Wind, Bewegung, Richtung". Von hier aus 
ist wohl auch der Satz zu verstehen: •Der Geist ist es, der lebendig 
macht, der Buchstabe aber ist tot" (vgl. 2 Kor 3,6). Die Worte schließ- 
lich suchen Verbindung mit anderen Wörtern, die mit ihnen zusammen 
eine neue Einheit bilden, den Satz. Die Melodie des Satzes aber bewirkt 
die neschama. Sie ist das Göttliche im Menschen. Dank der neschama 
kann sich der Mensch in Sprache ausdrücken; in ihr sind alle Elemente 
anwesend. 

Diese hier aufgeführten Seinsebenen des Wortes dürfen nun aber 
nicht statisch verstanden werden. Denn in diesem ganzen Sprachgesche- 
hen spielt die mach eine entscheidende Rolle. Ruach ist dasjenige, was 
durch die Polarität von nephesch und neschama zustandekommt. Ruach 
ist die Bewegung, die beiden innewohnt: die Bewegung nach oben und 
die Bewegung nach unten. Ruach ist die Resultante dieser beiden gegen- 
sätzlichen Kräfte. 

Sowohl der Geist, ruach, als auch die neschama, das Göttliche im 
Menschen, entfernen sich mehr und mehr vom Körperlichen. Da nun 



Theodor Lutz 24 

aber die mach die Vokale und die neschama die Melodie des Satzes her- 
vorbringen, sind Vokale und Sätze nicht mehr so eindeutig festzulegen 
wie die Konsonanten, die dem Körperlichen und dem Leib-Seelischen 
zugeordnet sind. Daher wurden im ursprünglichen hebräischen Bibel- 
text weder die Vokale noch irgendwelche Satzzeichen geschrieben. So 
gibt es auch im Hebräischen für die Vokale verschiedene Aussprachen. 
Das bekannteste Beispiel ist wohl die Aussprache von Jahwe und Je- 
howa. In beiden Fällen stehen die gleichen Konsonanten da, das soge- 
nannte Tetragramm, aber einmal nimmt man die Vokale vom Wort 
•Sein", das anderemal von le olam, •der Ewige"; daraus ergeben sich 
dann für uns die verschiedenen Gottesnamen. Ebenso wird gesagt: Die 
Melodie des Satzes kann man singen wie man will, die Melodie ist frei. 
Der Vers oder der Satz ist einfach dadurch bestimmt, daß die Melodie 
am Ende absinkt. Dies gilt auch heute noch für die Tora-Rolle, die im 
jüdischen Gottesdienst verwendet wird. 

Das Wort • eindeutig und offen 

Aus der bisher aufgezeigten Wesensart des Wortes, der Herkunft von 
Gott und der Vieldimensionalität des Wortes in sich, ergibt sich eine 
wichtige Konsequenz: Das Wort ist von seiner jenseitigen Wurzel her 
eindeutig, ist aber in der Welt des Erscheinenden im Gegensatz zum 
Bild nicht starr, sondern offen7. 

Durch die Konsonanten ist die Grundbedeutung eines Wortes festge- 
legt. Durch die freie Vokalisation und die freie Satzmelodie ergeben sich 
aber eine Offenheit und Vielfalt, die sowohl der Unveränderlichkeit als 
auch der Unermeßlichkeit Gottes auf der einen Seite, wie auch der Ge- 
setzmäßigkeit und Freiheit des Menschen auf der anderen Seite am mei- 
sten entspricht. Das Wort ist eindeutig und offen zugleich. 

In der Regel - allerdings oft mit gravierenden Ausnahmen - besteht 
ein Wort im Hebräischen aus drei Konsonanten. Diese drei Buchstaben 
bilden eine Einheit, die dann, wenn das Wort nicht seine Stammform 
darstellt, sondern Bewegung, Besitz oder dergleichen ausdrücken soll, 
um bis zu sechs oder sieben Buchstaben erweitert werden kann. Jeder 
Konsonant selbst besitzt einerseits einen Namen und enthält gleichzeitig 
einen Zahlenwert. Der Wortstamm bildet dann aus den Zahlen der Kon- 

7 Balthasar (s. Anm. 3) sagt über das Wort im Alten Testament: •Dem Wort fehlt jedes dia- 
lektische Moment, es ist sowohl in seiner Aussage wie in seiner Herkunft vom göttlichen 
Ich eindeutig; daß es dabei zweiseitig sein kann und muß - als Gnaden- und Gerichts- 
wort - stellt seine Eindeutigkeit nicht in Frage." (54 f) 



Wort und Bild 25 

sonanten einen ganz bestimmten Zahlenwert oder eine Proportion8. Die 
Worte selbst, die einen gleichen Zahlenwert enthalten, zeigen oft eine 
tiefere innere Beziehung, eine Relation, auf, in der gleichsam eine 
Brücke zwischen der jenseitigen Wurzel des Wortes und der diesseitigen 
Erscheinungsform hergestellt wird. Dieses Bewußtsein kommt in der he- 
bräischen Sprache vielfältig zum Ausdruck: Der •Buchstabe" heißt oth, 
bedeutet aber gleichzeitig •Zeichen, Wunder"; und •Sprache" heißt se- 
pher, gleichzeitig aber auch •Ufer, Grenze", also etwas, was uns von ei- 
ner anderen Seite zukommt. 

Welche Bedeutung der Zahlenwert im Wort haben kann, möchte ich 
kurz an zwei Beispielen aufzeigen: Das geheimnisvollste Wort im Alten 
Testament ist sicher der Name •Jahwe". Dieser Name wurde früher nie 
ausgesprochen, sondern stets umschrieben, entweder mit adonai, •der 
Herr", oder mit le olam, •der Ewige". Als Begründung wurde angege- 
ben, daß dieser Name unaussprechbar sei, weil man gleichzeitig sämtli- 
che Vokale aussprechen müßte, was unmöglich ist. Nun enthält aber je- 
der Buchstabe des Wortes Jahwe auch einen Zahlenwert, nämlich 
10-5-6-5, also insgesamt den Wert 26. In der Genesis werden immer wie- 
der Geschlechterregister angeführt, die von Adam bis zur Offenbarung 
am Berg Horeb reichen. Diese Geschlechterregister treten in vier Grup- 
pen auf, wobei die erste Gruppe zehn Geschlechter, die zweite fünf, die 
dritte sechs und die vierte wieder fünf enthalten. Insgesamt treten also 
26 Geschlechter auf und diese ganz analog dem Namen Jahwe. Von hier 
aus läßt sich eine wesentliche Aussage über Gott selbst machen: Gott ist 
nicht nur der über allem Thronende, nicht nur der Schöpfer, sondern er 
geht mit den Menschen selbst durch die Geschichte mit, bis er sich am 
Berg Horeb in den Zehn Worten, wir sagen dafür die Zehn Gebote, of- 
fenbart. 

Ein anderes Beispiel für die Bedeutung des Zahlenwertes ist der 
Buchstabe Aleph. Er enthält den Zahlenwert eins. Andererseits setzt er 
sich zusammen aus zwei jod und dem waw, die zusammen den Zahlen- 
wert 26, also den Namen Jahwe ergeben. Deshalb steht das aleph oft 
auch für •Gott". Nun bedeutet dam •Blut" und steht für alles Leben- 
dige, Fließende, sich Bewegende. Verbindet man dam mit dem Aleph, 
dann heißt das Wort adam, •Mensch". Zum Wesen des Menschen ge- 
hört es also, daß er nicht nur lebendig ist, sondern daß er von Gott her- 
kommt und mit ihm in Verbindung steht. • Die gleiche Bedeutung hat 
das aleph in der Verbindung mit dem Wort meth, was •tot" heißt. Dabei 
bedeutet dieses Tot-Sein das Eingeschlossensein in die Zeit, in die Hori- 

1 Vgl. F. Weinreb, Das Buch Jonah. Bern 1980, 58-61. 



Theodor Lutz 26 

zontale. Der Zahlenwert für mem ist nämlich 40 und steht immer für die 
Zeit, und der Zahlenwert für Theth ist die 400, die äußerste Zahl, mit der 
man innerweltlich zählen kann. Von daher kommt dann auch die Bedeu- 
tung der Zahlen 40 bzw. 400 in der Bibel. Man denke an die 40 Tage, die 
Moses auf dem Berg Horeb weilte, an die 40 Jahre der Wüstenwande- 
rung, an die 40tägige Fastenzeit oder an die 400 Jahre der ägyptischen 
Gefangenschaft. Verbindet man das Wort mit dem aleph, also •Gott", 
dann erhält das Wort die Bedeutung •Wahrheit". Wenn Gott die Zeit in 
seiner Totalität umfaßt, sie aus der Horizontalen in die Vertikale über- 
führt, dann ist das Wahrheit, während die Zeit allein tot ist. 

Neben der Eindeutigkeit des Wortes von der jenseitigen Wurzel her 
enthält das Wort hier in der Welt eine gewisse Offenheit durch die freie 
Vokalisation, deren Urheber der Geist ist. •Der Geist weht, wo er will" 
(vgl. Joh3,8). Als Beispiel dafür möchte ich ein Wort aus dem ersten 
Schöpfungsbericht anführen, das in der Neuzeit eine große Bedeutung 
gewonnen hat. In Gen 1,28 heißt es: •Bevölkert die Erde, unterwerft sie 
euch". Das Wort •unterwerfen, unter die Füße treten" heißt kabasch. 
Das Wort enthält die Konsonanten kaph-resch-schin. Die gleichen Kon- 
sonanten nur mit einer anderen Punktation ergeben käbäs und bedeuten 
dann •Lamm"9. Man kann, da die Vokale nicht festgelegt sind, die glei- 
che Stelle auch so übersetzen: •Bevölkert die Erde, geht mit ihr um wie 
mit einem Lamm". Das männliche Lamm, der Widder, bildet aber in der 
Bibel das Fundament, auf dem die ganze Erde gründet. Ohne es hier 
ausführlicher zu begründen, sei nur auf den Widder bei der Opferung 
Isaaks, auf das Paschalamm oder auf die Bezeichnung Jesu als Lamm 
Gottes im Neuen Testament verwiesen. Diese Stelle hat im neuzeitlichen 
Denken, auch in der Theologie, einen großen Stellenwert erhalten. Man 
hat versucht, mit ihr das ganze Fortschrittsdenken der Neuzeit theolo- 
gisch zu rechtfertigen. Es bleibt aber die Frage, ob damit nicht ein we- 
sentlicher Aspekt, der mit dem Wort der Schrift auch gegeben ist, nicht 
einfach außer acht gelassen wurde. Es kann uns nämlich gerade so gut 
sagen: Betrachtet die Erde als das Fundament für euer Leben hier und 
geht deshalb ehrfürchtig mit ihr um. 

Das Wort ist das, was von Gott kommt und bis in Gott hineinreicht. 
Es ist vom Jenseits her festgelegt und doch offen zugleich. Man muß es 
nur von innen her sprechen lassen. Um etwas vom Geheimnis des Wor- 
tes Gottes in Jesus Christus erahnen zu können, müssen wir immer wie- 
der auch in das Wort Gottes in der Heiligen Schrift des Alten Testa- 
ments hineinhören. 

' Vgl. Handwörterbuch (s. Anm. 4). Bd. 1, 846. 



Wort und Bild 27 

Wort und Bild im christlichen Verständnis 

Augustinus hat in seinen Confessiones gegenüber dem Piatonismus das 
unterscheidend Christliche anhand des Johannesprologs dargestellt. Da- 
bei beschreibt für ihn der Satz In principio erat verbum das platonische 
Denken, während der Satz Et verbum carofactum est das unterscheidend 
Christliche ausdrückt10. In dieser Unterscheidung kann man den wesent- 
lichen Unterschied zwischen der alttestamentlich-jüdischen und der 
christlichen Offenbarung sehen, wobei allerdings - im Gegensatz zum 
Piatonismus - die alttestamentliche Offenbarung genuin in die christli- 
che eingegangen ist. Was aber bedeutet die Menschwerdung Gottes für 
das Wort und Bild im christlichen Verständnis?11 

Wort • Fleisch 

Das hebräische Wort für •Fleisch", bassar, bildet den Stamm des Wortes 
•Botschaft", bessura. Die Botschaft verdichtet sich gleichsam in Fleisch 
und das fleischgewordene Wort Gottes wird zur Botschaft. 

Jesus Christus als das fleischgewordene Wort Gottes überwindet jed- 
wede Differenz zwischen Gott und Mensch und bewirkt in und durch 
das Wort eine neue Beziehung zu Gott. Die Überwindung der Differenz 
zwischen Gott und Mensch geschieht in Jesus Christus vor allem in der 
völligen Überlassung, wobei das Paradox zugleich seine volle Schärfe 
erhält. Denn erst dadurch, daß das Wort Fleisch wird, begegnet es als 
•Unwort, als sich aufgebendes Wort"12. •Denn wenn das Wort (Gottes) 
Fleisch geworden ist, dann muß alles, was ausgelegt werden soll, jeder 
scheinbaren Unmöglichkeit zum Trotz, in diesem ,Fleisch', diesem end- 
lich-vergeblichen Dasein anwesen. Aus ihm muß es herausgeholt wer- 
den. Nicht überzeitliche Gehalte, auch nicht fremde zeitliche Inhalte 
dürfen - vielleicht anläßlich jener Existenz anklingend - in sie hinein- 
gelegt werden; sonst wäre ja höchstens ein Bruchteil des göttlichen Wor- 
tes Fleisch geworden. Vielmehr muß jenes Menschenleben, worin Got- 
tes Wort Fleisch ward, geradezu unabsehbar, ins Unendliche auslegbar 
sein. Andererseits kann dieses Menschenleben, falls es überhaupt ein 
echtes, normales, nicht halbgöttliches sein soll, keinesfalls mit der Auf- 
lage belastet werden, alles Zeitliche als solches in ein Überzeitliches, al- 

10 Vgl. Joh 1,1 und zum Ganzen Joseph Ratzinger, Die Kirche in der Frömmigkeit des heili- 
gen Augustinus. In: Sentire Ecclesiam. Festschrift Hugo Rahner. Hgg. J. Danielou, H. Vor- 
grimler. Freiburg 1961, 152-175, bes. 155. 
11 Die folgenden Ausführungen orientieren sich weitgehend an Balthasar (s. Anm. 3). 
Bd. 3/2, 2. Teil: Neuer Bund. Einsiedeln 1969. 
12 Ebd. 131. 



Theodor Lutz 28 

les Zerrinnende und darin Vergebliche in ein Bleibendes und bis zum 
Rande Gefülltes zu verwandeln, weil es damit des eigentlich menschli- 
chen Grundaktes: des vertrauensvollen Sichüberlassens in ein Unverfüg- 
bar-Kommendes, das sowohl den Namen Tod wie Gott tragen kann, be- 
raubt wäre".13 

Hier ist die äußerste Konsequenz der Menschwerdung erreicht, indem 
das Fleisch bis zum Un-wort ausgedeutet wird. Aber es bleibt deutbar 
und somit Botschaft. Die Worthaftigkeit der Schöpfung wird nicht auf- 
gehoben, sondern bis in das Äußerste des menschlichen Daseins einge- 
zeitigt. Und so ist es möglich, das gesamte Dasein Jesu im Wort von in- 
nen her auszulegen mit den Vorgaben, die das Wort im Alten Testament 
eröffnet. 

Bild 

Wie das Wort durch die Menschwerdung Jesu Christi eine neue Dimen- 
sion angenommen hat, so erhält auch das Bild ein neues Gewicht und 
eine neue Qualität. Im Matthäusevangelium heißt es am Ende des zwei- 
ten Kapitels: •Und weil er (Josef) im Traum einen Befehl erhalten hatte, 
zog er in das Gebiet von Galiläa und ließ sich in einer Stadt namens Na- 
zaret nieder. Denn es sollte sich erfüllen, was durch die Propheten ge- 
sagt worden ist: Er wird Nazoräer genannt werden." (Mt 2,22 • 23) So- 
wohl das Wort •Galiläa" als auch das Wort •Nazaret" führen hin zur 
Form, zum Geformten, das als Bild ansichtig wird. Galiläa, hebräisch 
von galil, verweist auf das Körperliche, auf das Erscheinen in •Form", 
heißt aber auch •Welle". Von daher bedeutet dann galil, daß die Form 
wie eine Welle auftritt, als in der Zeit begegnende Form erscheint. Der 
Stamm von Nazaret ist zar und heißt ebenfalls •Form", aber hier als fe- 
ste, starre Form, die sich in Druck, Leid und Schmerz äußert14. Jesus be- 
gibt sich nach Galiläa in die Stadt Nazaret, er unterwirft sich der Form 
in der Zeit und beugt sich unter die starre Form des Leidens und des To- 
des. 

Das Bild, das im Alten Testament die Gefahr der Erstarrung in sich 
birgt und den Verlust der Unmittelbarkeit zu Gott nach sich ziehen 
kann, erhält in Jesu Menschwerdung eine neue Dimension und Qualität. 
Wiederum erhält das Bild diese neue Dimension und Qualität durch die 
Fleischwerdung Jesu Christi. Dabei tritt die neue Dimension zunächst 

13 Ebd. 132. 
14 Vgl.   F.   Weinreb,   Die jüdischen   Wurzeln   des   Matthäusevangeliums.   Zürich   1972, 
162- 168; ders., Die Innenwelt des Wortes im Neuen Testament. Weiler 1988, 46-47. 



Wort und Bild 29 

als •Epiphanie" zutage. Das Geheimnis der Fleischwerdung Gottes er- 
eignet sich als ein Offenbarwerden des bisher bei Gott verborgen gehal- 
tenen Geheimnisses und wird hier, in der Welt unseres Tuns, sichtbar. 
Aber im Verhältnis zum Wort gilt: •Wenn mit der Fleischwerdung ein 
neues Schwergewicht auf das ,Sehen' gelegt wird, so tritt damit das,Hö- 
ren' nicht in den Hintergrund;... denn was erscheinend sichtbar wird, ist 
ja als Ganzes ,Wort'".15 

Durch die Epiphanie bekommt aber auch das Bild als Gestalt (eikori) 
eine neue Qualität. Christus als Erscheinungsbild des unsichtbaren Got- 
tes übersteigt die im Schöpfungsbericht ausgesagte Gottebenbildlichkeit 
des Menschen, weil Christus das Handeln der Liebe des Vaters im Sohn 
gegenwärtig setzt. Im grenzenlosen Gehorsam des Sohnes ,erscheint' die 
grenzenlos sich hingebende Liebe des Vaters. •Insofern ist nun wieder 
die gesamte Ebene des Bildhaften überstiegen, weil die Grenzenlosigkeit 
der abbildenden Liebe in Kreuz und Hölle ja irdisch geschehen das ab- 
solut Unanschauliche ist, das die Unfaßlichkeit der göttlichen Liebe des 
Vaters ,anschaulich' macht."16 

Vielleicht läßt sich von hier aus kurz auf das Nicaenum II hinweisen 
und ein Ort für die Ikonographie angeben. Im Nicaenum II ging es un- 
ter anderem um die Frage, ob man Christus in einem Bild darstellen 
dürfe, da sich seine göttliche Natur nicht erfassen lasse; sodann ging es 
um die Darstellung von Heiligen ganz allgemein. Man entschied sich 
dann für diese Möglichkeit, indem man eine sozusagen offene Darstel- 
lung verlangte. Im Konzilstext heißt es: •Denn je beständiger sie in bild- 
licher Darstellung gesehen werden, desto mehr werden auch die, welche 
sie anschauen, dazu angeregt, ihrer Urbilder zu gedenken, sie zu lieben 
und ihnen Gruß und ehrerbietige Huldigung zu erweisen... Denn die 
dem Bilde erwiesene Ehre geht auf das Urbild über"17. Es muß also die 
Verbindung mit dem raum-zeitlich nicht erfaßbaren Urbild gewährlei- 
stet sein, und es werden dazu neue Kategorien für den Umgang mit re- 
ligiösen Bildern eingeführt: Liebe und ehrerbietige Huldigung. Es geht 
stets darum, die Einengung und Beschränkung zu überwinden, die Form 
nicht erstarren zu lassen, sondern sie in Liebe und Ehrerbietung mit dem 
Himmel in Beziehung zu setzen, wo die Einheit von Einssein und Eins- 
werden gegeben ist. 

Recht verstanden, sind Ikonen im letzten keine von Menschen ge- 
machte Bilder, sondern Gottesgaben, durch die uns Christus nahe sein 

15 Balthasar (s. Anm. 11) 257. 
16 Ebd. 264. 
17 Denzinger-Schönmetzer 302;  deutsch  zit.  nach  Alfred   Läpple,   Kirchengeschichte in 
Längsschnitten. München 1968, 109. 



Paullmhof 30 

will. Sie sind Fenster, die das himmlische Geschehen durchscheinen las- 
sen. So heißt es auch von den Ikonographen Andrej und Daniel: Wenn 
sie an den Festtagen nicht arbeiteten, •saßen sie vor den ehrwürdigen 
und göttlichen Ikonen und schauten sie an ohne Zerstreuung ... und ho- 
ben Geist und Gedanken ohne Unterlaß hinein in das unstoffliche und 
göttliche Licht ,.."18. 

Gottes Wort ist Fleisch geworden, verbum caro factum est. Wenn wir 
uns von dieser Botschaft durchdringen lassen, wenn dieses Wort in uns 
lebendig ist, ganz nahe in unserem Mund und in unserem Herzen19, 
dann können Bilder zu Fenstern werden, die die Liebe Gottes zu uns 
durchscheinen lassen und unseren Geist und unsere Gedanken in das 
unstoffliche und göttliche Licht hineinheben. 

ISZit. nach Paul Evdokimov, Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit von Andrej Rubljew. In: 
GuL 57 (1984) 183-192, hier 183. 
"Vgl. Dtn 30,11-14 u. Rom 10,6-8. 

Isebel fressen die Hunde ..." (iKön2i) 
Der Verrat an der Freiheit 

Paul Imhof, München 

Eine alttestamentliche Textstelle aus dem ersten Buch der Könige bildet 
den Hintergrund, vor dem das Problem der Achtung und Mißachtung 
von Grenzen behandelt werden soll. Was hat dies zu tun mit der Freiheit 
und dem Verrat an der Freiheit? Welche Rolle spielt dabei die Bezie- 
hung zum Gott Israels? Anhand der Geschichte Nabots sollen entspre- 
chende Zusammenhänge aufgezeigt werden. 

Da erging das Wort des Herrn an Elija aus Tischbe: Mach 
dich auf, und geh Ahab, dem König von Israel, entgegen, der 
in Samaria seinen Wohnsitz hat. Er ist zum Weinberg Nabots 
hinabgegangen, um von ihm Besitz zu ergreifen. Sag ihm: So 
spricht der Herr: Durch einen Mord bist du Erbe geworden? 
Weiter sag ihm: So spricht der Herr: An der Stelle, wo die 
Hunde das Blut Nabots geleckt haben, werden Hunde auch 
dein Blut lecken.... Weil du mich zum Zorn gereizt und Is- 




