
Buchbesprechungen 63 

e) Geheimnis. Wer die Herausforderung von New Age annimmt, wird notwen- 
digerweise zum Geheimnis Gottes geführt. Es läßt sich nicht mehr in Alternati- 
ven auflösen: Nur Immanenz oder nur Transzendenz. Gott ist nicht eindimen- 
sional zu begreifen. Er ist derjenige, der ebenso im Geist Gottes das Band der 
Liebe in dieser Welt darstellt und innerlicher als mein Innerstes ist, wie derje- 
nige, der im Geheimnis des Vaters Anfang und Ende aller Zeiten und Räume 
umgreift; ein Geheimnis, das sichtbar und ansprechbar wurde in Jesus Christus, 
dem ewigen Wort, das Gott in diese Welt hineingesprochen hat. 

Der alte Glaube an Gottes Dreifaltigkeit45 enthüllt sich in der Begegnung mit 
New Age als der neue Glaube, in dem das Anliegen von New Age geborgen ist, 
als ein Glaube, aus dem zu leben sich lohnt. .     ,.   ,,      ,,,.., 

Josef Sudbrack, München 

BUCHBESPRECHUNGEN 

New Age und Christentum 

Hummel, Reinhart: Reinkarnation. 
Weltbilder des Reinkarnationsglau- 
bens und das Christentum. (Unter- 
scheidung. Christliche Orientierung 
im religiösen Pluralismus. Hgg. Rein- 
hart Hummel und Josef Sudbrack). 
Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag; 
Stuttgart, Quell Verlag 1988. 128 S., 
kart., DM 18,80. 
Sudbrack, Josef: Mystik. Selbsterfah- 
rung - Kosmische Erfahrung - Gottes- 
erfahrung. Mainz, Matthias-Grüne- 
wald-Verlag; Stuttgart, Quell Verlag 
1988. 167 S., kart., DM 18,80. 

Mit diesen beiden ersten Titeln eröffnen 
Reinhard Hummel, seit 1981 Leiter der an- 
gesehenen und verdienten Evangelischen 
Zentralstelle flir Weltanschauungsfragen in 
Stuttgart, sowie der den Lesern dieser Zeit- 
schrift und den Interessenten an Veröffent- 
lichungen über Spiritualität wohlbekannte 
Josef Sudbrack SJ eine neue Reihe, als de- 
ren Herausgeber sie firmieren und die sie 
Unterscheidung: Christliche Orientierung im 
religiösen Pluralismus nennen. Ihr Ziel ist 
es,  wie   ein  programmatischer  Vorspann 

darlegt, angesichts der neuen weltanschau- 
lichen und psychospirituellen Bewegungen 
sich der •vagabundierenden Religiosität" 
und dem Synkretismus zu stellen und eine 
•Unterscheidung des Christlichen" (R. Gu- 
ardini) zu versuchen, indem sie Themen 
wie Magie, Mystik, Gnosis, Geisterglaube 
und dergleichen sachgerecht und •in Ehr- 
furcht vor fremder Religiosität", aber auch 
in kritischer Befragung vom Evangelium 
aus behandeln. 

Ein solches Vorhaben ist überaus begrü- 
ßenswert, ja überfällig, füllt es doch eine 
Lücke, die schon lange zwischen der not- 
wendigerweise mehr lokalen und beraten- 
den Arbeit der Sektenbeauftragten und 
dem traditionellerweise mehr akademisch 
abgehobenen Denken der Hochschultheo- 
logie klafft - im katholischen Bereich mehr 
als im evangelischen. Daß es von je einem 
Vertreter der beiden großen Kirchen ange- 
gangen wird, ist ein erfreuliches Zeichen 
theologischer und pastoraler Gemeinsam- 
keit. Beide Bändelten sind ansprechend 
aufgemacht, gemeinverständlich und doch 
differenzierend geschrieben und auch er- 
staunlich preiswert: ein gelungener Auf- 
takt, dem weitere Erfolge zu wünschen 
sind. 



Buchbesprechungen 64 

In dem Band Reinkarnation fragt R. 
Hummel zuerst, wie die Idee einer Wieder- 
verkörperung in den letzten Jahren für so 
viele attraktiv werden konnte. Er zeigt, wie 
das Thema Sterben und Tod, von den Kir- 
chen weitgehend vernachlässigt und der 
•Säkularisierung anheimgegeben", von 
Psychotherapeuten und Sterbeforschern 
neu entdeckt und unter dem Einfluß von 
nichtchristlichen Weltbildern •neureligiös 
besetzt" wurde. Um die wichtigsten Quel- 
len sichtbar zu machen, stellt er dann in 
vier weiteren Kapiteln die zwei vorchristli- 
chen und die zwei nachchristlichen Welt- 
und Menschenbilder dar, die die ausge- 
prägtesten Reinkarnations- und Karmaleh- 
ren entwickelt haben: Hinduismus, 
Buddhismus, Spiritismus (nach Allan Kar- 
dec) und Anthroposophie. Dabei zeichnet 
er sowohl die klassischen Grundideen hin- 
duistischen und buddhistischen Denkens 
als auch deren Überformung durch westli- 
chen Fortschrittsoptimismus nach. Ein 
sechstes Kapitel •Christentum und Rein- 
karnatiori" geht schließlich auf Versuche 
ein, christlichen Glauben und Reinkarna- 
tionslehre miteinander zu verbinden und 
weist überzeugend nach, wie diese Bemü- 
hungen das biblische Verständnis von 
Schöpfung, Eschatologie und Erlösung ge- 
gen sich haben. Man mag bedauern, daß 
manches psychologische Phänomen und 
Argument wie außerkörperliche Erfahrung 
(Exkursion) oder Dejä-vu-Erlebnisse nicht 
berücksichtigt wurde. Doch ist die Darstel- 
lung von Hummel insgesamt sicher eine 
der umfassendsten und klärendsten, die zur 
Zeit zu diesem Thema vorliegen. 

J. Sudbrack kann bei seinem Band und 
Thema Mystik immer wieder darauf verwei- 
sen, wie gern heutige Vertreter einer neuen 
Spiritualität, angefangen von der Medita- 
tionsbewegung bis hin zu New Age, auf 
diese alte Erfahrungsweise zu sprechen 
kommen. Daß es zwischen Mystik und My- 
stik erhebliche Unterschiede gibt, liegt auf 
der Hand; J. Sudbrack will mit dem Leser 
Kriterien zur Unterscheidung erarbeiten. 

Das ist nicht leicht, da es weder einen 
allgemein anerkannten Begriff von Mystik 
noch eine befriedigende Kontinuität in ih- 
rer theologischen und psychologischen Er- 
forschung gibt. J. Sudbrack geht von den 
definitorischen   Problemen  und   den  ver- 

schiedenen Verstehensansätzen aus und 
plädiert - gegen •Gleichmacherei" - für 
eine Differenzierung, die von der eigenen 
religiösen Überzeugung aus das andere an 
anderen Mystikformeln im Dialog zu ver- 
stehen sucht. In einem weiteren Kapitel be- 
schreibt er die Vielfalt, die christliche My- 
stik annehmen kann, am Beispiel von Hil- 
degard von Bingen (Visionäre Mystik), 
Meister Eckhart (Intellektuelle M.), Teresa 
von Avila (M. der Freundschaft) und Jo- 
hannes vom Kreuz (Unbedingtheit der M.). 
Dies ist der lebendigste und geschlossenste 
Teil des Buches. Die anderen Partien las- 
sen die mit dem von Karl Rahner her stam- 
menden offenen Mystikbegriff und von der 
Interdisziplinarität der Betrachtung her ge- 
gebene Schwierigkeit erkennen, die Fülle 
der Gesichtspunkte zu systematisieren. Die 
weiteren Ausführungen über Begleiter- 
scheinungen der Mystik (Levitationen, 
Weissagungen usw.), über die Selbst-, Na- 
tur- und Gottesmystik, mystische Weltfor- 
meln bei F. Capra und S. Grof sowie die 
•kleine" Mystik und den Weg zu Gott re- 
gen das Nachdenken durch viele Beispiele 
(von Plotin bis C. Albrecht) und Gedanken 
aus der Mystikforschung an. Sie alle wollen 
die Gotteserfahrung im Sinne einer jesus- 
bezogenen und trinitarischen Glaubensbe- 
gegnung als •das Herz der Mystik" darstel- 
len - wie sie für einen Christen auch zwei- 
fellos ist. B. Grom SJ 

Wenisch, Bernhard: Satanismus. 
Schwarze Messen - Dämonenglaube - 
Hexenkulte. (Unterscheidung. Christ- 
liche Orientierung im religiösen Plura- 
lismus, Hgg. Reinhart Hummel und 
Josef Sudbrack). Mainz, Matthias- 
Grünewald-Verlag; Stuttgart, Quell 
Verlag 1988. 151 S., kart., DM 19,80. 

Hexenglaube, Dämonenfurcht und Satanis- 
mus hat es immer gegeben, doch spielen 
diese Erscheinungen in unserer von antira- 
tionalen Strömungen bestimmten Gegen- 
wart wieder verstärkt eine Rolle. Theolo- 
gen beschäftigen sich nicht gern mit diesem 
Thema, denn sie fürchten, daß das Dunkel, 
das es umgibt, auch einen Schatten auf ih- 
ren wissenschaftlichen Ruf werfen könnte; 
außerdem müssen sie sich bei dieser Mate- 



Buchbesprechungen 65 

rie auch eingehend mit anderen Diszipli- 
nen befassen und außer theologischen auch 
historische, psychologische und parapsy- 
chologische Fragen erörtern. 

Um so mehr verdient es Anerkennung, 
daß B. Wenisch, theologischer Universi- 
tätsassistent in Salzburg, dieses Risiko und 
diese Mühe auf sich genommen hat. Was er 
früher nur unter einem Pseudonym (C. 
Weis, Begnadet, besessen oder was sonst? 
Salzburg 1986) zu veröffentlichen wagte, 
stellt er in diesem Buch unter eigenem Na- 
men und in neuem Zusammenhang dar. 

Im ersten Kapitel beschreibt er knapp, 
aber differenziert den volkstümlichen 
Hexenglauben, den Protestsatanismus und 
den gnostischen Satanismus (zumal eines 
A. Crowley) - Bewegungen, deren Ele- 
mente sich auch in heutigen Satansgruppen 
finden, von einzelnen Rockmusikern bis 
zum Wicca-Kult. Dann schildert er, was die 
traditionelle katholische Auffassung über 
Satan und Besessenheit lehrte, wie dies 
heute unter Theologen umstritten ist und 
wie katholisch-traditionalistische Kreise 
sowie evangelisch-fundamentalistische 
Gruppen die Besessenheit als deutlichste 
Manifestation dämonischen Wirkens be- 
trachten. Er berichtet auch mehrere Fälle, 
in denen sie den Exorzismus meinten an- 
wenden zu sollen. 

In einem dritten Kapitel trägt Wenisch 
Argumente gegen eine undifferenzierte Dä- 
monisierung der Besessenheit und der sa- 
tanistischen Szene von heute vor, indem er 
deren Anliegen zu verstehen versucht und 
die erwähnten Fälle von Besessenheit tie- 
fen- und parapsychologisch beleuchtet. In 
einem weiteren, vierten Kapitel erörtert er 
die biblischen Aussagen zum Thema. Da- 
bei deutet er einerseits an, daß in ihnen vie- 
les zeitbedingt ist und daß wir •heute we- 
der Versuchungen noch psychische Aus- 
nahmezustände und Krankheiten im un- 
mittelbaren Einfluß böser Geister begrün- 
den" können (99); doch möchte er nicht so 
weit gehen und entsprechende biblische 
Aussagen insgesamt als überholt und un- 
haltbar einstufen. 

Als •persönlichen Standpunkt" vertritt er 
im letzten Kapitel eine Ansicht, die weder 
die Selbstverständlichkeit biblischer Be- 
richte erneuert noch den neueren psycholo- 
gischen Kenntnissen widerspricht, sondern 

genuin theologisch argumentieren will: 
Tod, Aggressivität, Triebdisharmonie u.a. 
stehe im Gegensatz zum ursprünglichen 
Schöpferwillen Gottes, seien aber auch 
nicht Folgen menschlicher Schuld. In An- 
lehnung an K. Rahners Engelspekulation 
faßt Wenisch nun die bösen Geister als 
Mächte auf, die die Schöpfung hintergrün- 
dig und strukturell - also nicht durch 
punktuelle Besessenheit u.a. - pervertiert 
haben und den Menschen zwingen, in einer 
von ihnen infizierten Welt zu leben und ihn 
somit anfechten. - Dieser Denkversuch ist 
ohne Zweifel respektabel, setzt allerdings 
ohne genügende Begründung voraus, daß 
die Übel der Welt nicht aus ihrer Endlich- 
keit verstanden werden können, sondern - 
ob physisch oder moralisch - auf personale 
Wesen zurückzuführen sind, die das Uni- 
versum •durchformen" (127). Diese Sicht 
rettet zwar die dämonologische Tradition 
in aufgeklärter Form, entfernt sich aber 
doch einigermaßen weit von der unmittel- 
baren Erfahrung und erklärt diese ein we- 
nig sparsam. Der Wert des Buches wird 
durch diesen Einwand nicht gemindert: Es 
bietet eine umfassend informierte, klar ar- 
gumentierende und ausgeglichene Zusam- 
menfassung des derzeitigen Diskussions- 
standes und damit eine empfehlenswerte 
Orientierungshilfe. B. Grom SJ 

Janzen, Wolfram: Okkultismus. Er- 
scheinungen. Übersinnliche Kräfte. 
Spiritismus. (Unterscheidung. Christli- 
che Orientierung im religiösen Plura- 
lismus. Hgg. Reinhart Hummel und 
Josef Sudbrack). Mainz, Matthias- 
Grünewald-Verlag; Stuttgart, Quell 
Verlag 1988. 151 S., Pb., DM22,80. 

W. Janzen, promovierter evangelischer 
Theologe und Schulreferent, beginnt sein 
Buch mit einem persönlich und locker ge- 
schriebenen Überblick über die gegenwär- 
tige Okkult- und New-Age-Szene und be- 
stimmt dann seine Position: Er will diese 
Strömungen weder dämonisieren noch um- 
armen, sondern kritisch prüfen und am 
Zeugnis der Bibel messen. Unter Okkultis- 
mus versteht er die •mehr lebenspraktisch 
orientierte Beschäftigung mit dem Gebiet 
des Paranormalen". Nachdem er - etwas 



Buchbesprechungen 66 

summarisch - die Ergebnisse der Parapsy- 
chologie referiert hat, stellt er fest, daß es 
beim Okkultismus um eine religiöse Frage 
gehe, und versucht, aus dem Alten und 
Neuen Testament Maßstäbe zur Beurtei- 
lung des Umgangs mit paranormalen Kräf- 
ten zu gewinnen. Die Bibel, resümiert er, 
rechne selbstverständlich mit solchen Fä- 
higkeiten; sie warne nicht allgemein vor ih- 
nen, sondern nur, sofern sie vom Vertrauen 
auf Gott wegführen und mißbraucht wer- 
den können. Entscheidend sei für sie, ob 
Glossolalie, Prophetie, das Achten auf 
Träume u.a. im Geist Gottes und in der 
Nachfolge Jesu eingesetzt würden. 

Im zentralen und umfangreichen Kapitel 
über •Medien" schildert Janzen den Okkul- 
tismus von J. Agrippa von Nettesheim und 
Emanuel Swedenborg sowie den im 
19. Jahrhundert entstandenen modernen 
Spiritismus mit seinen verschiedenen Me- 
thoden, Anliegen und Jenseitsvorstellungen 
als Versuch, angesichts der seit dem Mittel- 
alter schwindenden Plausibilität des christ- 
lichen Weltbildes wieder eine Verankerung 
im Geistigen zu finden. Diese Ausführun- 
gen schließt er mit einer Stellungnahme, 
die einerseits theologisch-philosophisch 
den Anspruch des (gehobenen) Spiritismus 
prüft, die Grundfragen des Menschen (Was 
kann ich erkennen? Was darf ich hoffen? 
Was soll ich tun?) zu beantworten versucht, 
und die andererseits in tiefen- und parapsy- 
chologischer Sicht die Meinung hinterfragt, 
in den Verfahren des Spiritismus täten sich 
Geister kund. Dieser ganze Hauptteil ent- 
hält eine Fülle von zuverlässigen Informa- 
tionen, von denen die über Tonbandein- 
spielungen (vgl. 94) jedoch zu knapp ausge- 
fallen sind. Der praktischen Seelsorge und 
Beratung gibt er den wichtigen Hinweis, 
daß das Verstehen der Motive spiritisti- 
scher Praktiken hilfreicher ist als das ratio- 
nale Argumentieren gegen sie; allerdings 
konzentriert er sich so stark auf den weltan- 
schaulich interessierten Spiritismus, daß 
die lebenspraktischen Motive nur beiläufig 
erwähnt werden. In einem interessanten 
Schlußkapitel deutet der Autor den Okkul- 
tismus als Herausforderung an die Kir- 
chen, das Erfahrungsdefizit in ihrer Glau- 
bensvermittlung aufzuarbeiten, und stellt 
Jakob Böhme als einen im biblischen Glau- 
ben verwurzelten Mystiker dar. - Ein Buch, 

das sich streckenweise mit der Systemati- 
sierung des sperrigen Stoffes etwas schwer- 
tut, aber erfreulich verständlich geschrie- 
ben ist. B. Grom SJ 

Ruppert, Hans-Jürgen: Durchbruch 
zur Innenwelt. Spirituelle Impulse aus 
New Age und Esoterik in kritischer 
Beleuchtung. München, Quell Verlag 
1988, 264 S., kart., DM32,-. 
Bubmann, Peter: Urklang der Zukunft. 
New Age und Musik. München, Quell 
Verlag 1988. 276 S., kart., DM 12,80. 

1. Wohl keine Arbeit informiert umfassen- 
der und solider über das Phänomen New 
Age als dieses Buch des Mitgliedes der 
Efvangelische Zentralstelle för) Wfeltan- 
schauungsfragen). Ruppert bewältigt die 
unüberschaubare Breite und Differenziert- 
heit des Phänomens, die Klippe jeder ob- 
jektiven Darstellung, durch klare Gliede- 
rung des Stoffes: Eine erste Situierung (Be- 
wußtseinswandel? Nach Innen? Plausibili- 
tät oder Sektierertum? Esoterik?) greift zu- 
gleich Fragen des heutigen Christentums 
auf. Ein erster Teil (Erlösung durch kosmi- 
sche Energie?, mit Themen wie: Bewußt- 
sein, Wassermannzeitalter, Kosmologie, 
Gesellschaft) bringt den weltanschaulichen 
Gesamt-Entwurf. Ein zweiter geht Einzel- 
phänomenen nach (Initiation, Gnosis, The- 
rapie). Der dritte bringt die kritische Stel- 
lung - zu New Age und zum eigenen Chri- 
stentum. 

Innerhalb dieser Grundgliederung erle- 
ben wir ein Feuerwerk an Informationen, 
Ausblicken und Stellungnahmen - so sehr 
und manchmal auch verwirrend, daß man 
sich wenigstens einen Personenindex ge- 
wünscht hätte. Wir werden von der antiken 
Gnosis zu Graf Dürckheim geführt, vom 
•Drogenpapst" Timothy Leary zu so wich- 
tigen Wissenschaftlern wie Böhm oder Pri- 
gogine. Die Fülle der Informationen würde 
erdrücken, wenn Ruppert nicht so interes- 
sant, manchmal leicht sarkastisch schriebe. 
So aber liest man gefesselt und immer 
faszinierter weiter; und - das ist das Wich- 
tige - man ist immer mehr vom gewissen- 
haften Ernst und dem umfassenden Wissen 
Rupperts beeindruckt. 

Deshalb überzeugt der dritte Teil (mit ei- 
ner  wichtigen   Kritik  an  Versuchen  von 



Buchbesprechungen 67 

Franz Alt und Günther Schiwy, New Age 
zu •taufen"), in dem der Verfasser seine 
christliche Stellungnahme entwirft. Man 
könnte sie umreißen: Ebenso offenes Ein- 
gehen auf die echten Anfragen (mit oft 
scharfer Kritik am eigenen Christentum) 
wie eindeutige Distanz zu unverantwortli- 
chen Grenzverwischungen. Daß die Syn- 
these zwischen der positiv dargestellten 
christlichen Mystik und dem lutherischen 
Rechtfertigungsglauben nicht ganz gelun- 
gen ist, wird durch die letzten Hinweise auf 
Teilhard de Chardin und die orthodoxe 
Spiritualität (worauf Hans Urs von Baltha- 
sar in seiner Auseinandersetzung mit Teil- 
hard schon immer hinwies) mehr als wett- 
gemacht. 

2. Auch Bubmanns Buch über die New- 
Age-Musik informiert ausgezeichnet und 
ist gut lesbar. Es bietet für Nicht-Einge- 
weihte - ohne daß es von Bubmann inten- 
diert ist - zugleich einen Zugang zum Ge- 
samtphänomen New Age. Vier wichtige 
Repräsentanten: Sri Chinmoy, Peter Mi- 
chael Hamel, Joachim-Ernst Berendt, Dane 
Rudhyar, stehen im Mittelpunkt; aber auch 
andere wie Karlheinz Stockhausen oder J. 
Diamond kommen zur Sprache. Hervorzu- 
heben ist, daß Bubmann nicht alles in ei- 
nen Topf der Ablehnung wirft (er nennt 
Michael Vetters Obertongesänge •interes- 
sant"); daß er in der modernen Musik- 
Theorie zu Hause ist (darunter ebenso die 
Theologie der Musik Oskar Söhngens wie 
die •negative" Musiktheorie T. W. Ador- 
nos) und sie dem Laien-Leser nahebringt; 
daß er die musikalische Welt mit ihrer Ver- 
flechtung in die Harmonie des Kosmos als 
Zugang zum Religiösen anerkennt und die 
Dämonisierung der Rock-Musik abweist. 
Vielleicht wird in den Schlußausführungen 
über die •Ethik der Musik" die Meßlatte zu 
hoch gelegt und die Musik im Bezug zum 
•Wort" zu sehr als nur-funktional bewertet. 
Doch das hindert nicht das Gesamturteil, 
daß wir hier eine kluge, wissende, unter- 
scheidende und deshalb hilfreiche Ausein- 
andersetzung mit New-Age-Musik zur 
Hand haben. J. Sudbrack SJ 

New Age. Kritische Anfragen an eine 
verlockende Bewegung. Hg. Horst 
Bürkle. Düsseldorf, Patmos Verlag 
1988. 136 S., kart., DM 22,-. 

Die Regale der Buchläden sind voll mit 
Esoterik-Literatur. New Age verkauft sich 
gut. Doch leider allzu selten kommen, wie 
im vorliegenden Buch, prominente New- 
Age-Vertreter zugleich mit Christen zu 
Wort. 

H. Bürkle trifft mit seinem Beitrag Zur 
Unterscheidung der Geister: Selbsterrettung 
des Menschen oder Erlösung durch Gott: 
den Kern der Fragestellung. Seine Ant- 
wort: •...das einzige Kriterium der Wahr- 
heit, ...das es für den Christen gibt: die in 
Christus Person gewordene Wahrheit" 
(105). Bei den Differenzen zwischen New 
Age und Christentum geht es nicht um 
Lappalien, sondern um •Wesensunter- 
schiede" (120). Denn New Age verweist 
den Menschen auf sich selbst, nicht auf 
Gott. Durch Selbstentdeckung soll der 
Mensch zu erweitertem Bewußtsein kom- 
men, durch Reinkarnation zu besserem 
Sein. Der gläubige Christ aber bedarf die- 
ser Dinge nicht, da er in Christus den Erlö- 
ser erkannt hat, den einzigen •Weg, die 
Wahrheit und das Leben" (Joh 14,6). 

Das Buch ist das Resümee einer 
Wochenendtagung der Katholischen Aka- 
demie in Bayern am I7./18. Oktober 1987 
in München. Die eigene Meinungsbildung 
ist für den Leser nicht immer leicht, da für 
das Verständnis der meisten Beiträge aus- 
giebige naturwissenschaftliche oder theolo- 
gische Vorkenntnisse erforderlich sind. 
Grundkenntnisse über die New-Age-Bewe- 
gung vermittelt F. Capra in seinem Aufsatz 
Die neue Sicht der Dinge. So können seiner 
Meinung nach nur ein •Wandel der Wert- 
systeme" (13) und eine •Verlagerung vom 
rationalen zum intuitiven Denken" (13) zur 
Lösung unserer heutigen weltumspannen- 
den Probleme führen, die auf einem über- 
holtem Weltbild" (11) basieren. Der Physi- 
ker E. Lüscher überprüft in seinem Beitrag 
Physik und Wirklichkeit, inwieweit es mög- 
lich ist, dem New-Age-Gedankengut den 
Rang einer Wissenschaft zuzuordnen und 
kommt zu dem Schluß, daß •keine natur- 
wissenschaftliche Begründung von ... New 
Age existieren kann" (40). Das Zeitalter der 
angekündigten neuen Zeitalter steht bei W. 
Ch. Zimmerli auf dem Prüfstand. Er unter- 
sucht die Verifizierbarkeit vom Standpunkt 
des Philosophen aus, wobei er besonders 
auf die Wechselwirkung Natur - Mensch - 



Buchbesprechungen 68 

Technik eingeht. J. Sudbrack erklärt in sei- 
nem Aufsatz Herausgefordertes Christen- 
tum: Vergessene mystische Tradition das 
Verständnis der Mystik in New Age, und 
vergleicht es mit dem Begriff der christli- 
chen Mystik. Am Beispiel von Meister Eck- 
hart und Teilhard de Chardin, die auch von 
New Age in Anspruch genommen werden, 
zeigt er gravierende Differenzen auf. G. 
Schiwy erstellt fünf Thesen über das Ver- 
hältnis New-Age-Spiritualität und Christen- 
tum. Seiner Meinung nach sind •vor allem 
wir Christen mit schuld an der spirituellen 
Leere dieser Welt" (10). Auswege sieht er u. 
a. in der Wiederentdeckung christlicher 
Spiritualität eines K. Rahner oder eines 
Teilhard de Chardin, mit deren Hilfe - wie 
seltsam - •im Geist des neuen Zeitalters 
immer mehr der Geist Gottes" (104) ent- 
deckt werden könne. 

Jeder Leser wird sich selbst über New 
Age sein Urteil bilden. Die Informationen 
aus diesem Buch können dabei hilfreich 
sein. Leider stößt man immer wieder auf 
viel Redundanz, was bei der großzügigen 
Art, mit der die Vertreter des New Age 
Schlagworte wie •Paradigmenwechsel", 
•Bewußtseinserweiterung", •Transforma- 
tion" oder •Netzwerk" gebrauchen, an- 
scheinend zur Natur der Sache gehört. Die 
Auswahl der Themen und Referenten ist 
gut gelungen, so daß der Untertitel des Bu- 
ches zurecht •Kritische Anfragen" lautet. 
Und nur durch kritisches Befragen dieser 
Bewegung kann die •sanfte Auflösung des 
Christentums" erkannt werden, die New 
Age mit sich bringt. M. Maier 

Wehr, Gerhard: Karlfried Graf Dürck- 
heim. Ein Leben im Zeichen der 
Wandlung. München, Kösel 1988. 320 
S., geb., DM 39,80. 

Mit Fleiß und Sorgfalt ist diese erste, gut 
lesbare Biographie des hochbetagten 
(* 1896) Gründers und Leiters der •existen- 
tial-psychologischen Bildungs- und Begeg- 
nungsstätte", der Schule für •Initiatische 
Therapie" in Todtmoos-Rütte zusammen- 
gestellt. Die Verdienste des Grafen (seit 
1985 mit Maria Hippius verheiratet) um 
ganzheitliche Meditation, um Integration 
fernöstlicher Meditationsmethoden ins 
Abendland   sind   weithin   bekannt.   Viele 

christliche Meditations-Lehrer haben hier 
ihre Anregung (J. B. Lotz, Kl. Tilmann) 
oder ihren Kontakt (Enomiya-Lassalie) ge- 
funden. 

Wehr geht ausführlich der Herkunft, der 
Geschichte und auch dem therapeutisch- 
meditativen Ansatz Graf Dückheims nach 
und verarbeitet sorgfältig die entspre- 
chende Literatur. Der Anhang (mit Biblio- 
graphie, Zeittafel, Personenregister, An- 
merkungen usw.) hilft zum leichten Um- 
gang mit dem wichtigen Buch. 

Über die weltanschaulichen Fragen muß 
in dieser Zeitschrift nicht mehr berichtet 
werden - zu ihrer Diskussion in GuL vgl. 
bei Wehr die in den Realien korrekten, 
wenn auch weltanschaulich mißverstehen- 
den Seiten 252-254. Die Deutung Graf 
Dürckheims ist allerdings von Wehrs an- 
throsophischer Sicht des Christentums be- 
stimmt. Die eben herausgekommenen Vor- 
träge Graf Dürckheims vor dem •Frankfur- 
ter Ring - Gesellschaft zur Pflege der Phi- 
lousia" (ab 1967; bei Wehr 165f) zeigen, 
daß für Dürckheim personale Begegnung 
und Liebe nur eine Vorstufe zur höheren, 
einheits-stiftenden Seinsfühlung sind. 

Erschütternd ist allerdings die von Wehr 
vornehm, aber offen dargestellte Japan- 
Zeit Graf Dürckheims. Als außenpoliti- 
scher Mitarbeiter im Büro Rippentrops und 
beim zweiten Aufenthalt während des Krie- 
ges noch offizieller, hatte er den Auftrag, 
das Deutschtum des Nationalsozialismus 
in Japan zu propagieren. Das in dieser Ab- 
sicht von Dürckheim in Japan veröffent- 
lichte Buch über Volkstum und Weltan- 
schauung konnte von Wehr - wohl wegen 
der Sprache - nicht verarbeitet werden. 

Und hier stellt sich die wichtigste Frage 
an die Lebensgeschichte: Wehr spricht 
zwar von seiner •grundlegenden inneren 
Kehr" (147 u. ö.) nach der Japanzeit, gibt 
aber dafür keinen Beleg. Die großen 
•Seinserfahrungen" Dürckheims liegen 
aber vorher. Einer künftigen Biographie 
stellt sich die Aufgabe: Kontinuität und 
Diskontinuität des nationalsozialistisch be- 
einflußten (trotz jüdischer Großmutter) Ja- 
pan-Besuchers zum Begründer der •initiati- 
schen Therapie" zu untersuchen: Ganzheit- 
liche Umkehr oder •nur" Verinnerlichung 
von ähnlichen Grundhaltungen? 

J. Sudbrack SJ 



Buchbesprechungen 69 

Wehr, Gerhard: Die deutsche Mystik. 
Mystische Erfahrung und theosophi- 
sche Weltsicht - eine Einführung in 
Leben und Werk der großen deut- 
schen Sucher nach Gott. München, O. 
W. Barth 1988. 352 S., Ln., DM 38,-. 

Der Autor ist durch viele Veröffentlichun- 
gen (Darstellungen und Ausgaben) aus den 
im Untertitel berührten Gebieten bekannt. 
Hier geht es um einen geschichtlichen Ab- 
riß (in Einzeldarstellungen), der bei Mei- 
ster Eckhart anfängt (mit einem Vorspann 
der Frauenmystik Hildegards, Mechthilds 
usw.) und im Kapitel über Christliche Theo- 
sophie als fortwirkende Geistesströmung mit 
den Rosenkreuzern, der Kabbala und dem 
Protest gegen Giftmüllskandale und ato- 
mare Versuchung endet. 

Wehr schreibt flott, hat viel Material ver- 
arbeitet und kann seine Figuren und deren 
Ideen dem Leser nahebringen. Die Frage 
aber ist, ob sein grundlegendes geistesge- 
schichtliches Schema von einer exoteri- 
schen Kirche (die damit von der eigentli- 
chen Spiritualität abfällt) und den esoteri- 
schen Figuren, die die •wahre" Kirche bil- 
den, nicht Wesentliches verstellt. 

Die Ungenauigkeit dieses Ansatzes (was 
sich in den Konsequenzen oft verderblich 
auswirkt) läßt sich schon im Umgang mit 
Fakten und Zitaten des einleitenden Kapi- 
tels zur Deutschen Mystik (13-30) feststel- 
len. Es geht um die •grenzüberschreitende 
Tendenz der Mystik", den •geistigen Brük- 
kenschlag": •Religiöses Dogma und theo- 
logische Lehrmeinung betonen das Diffe- 
renzierende, Trennende. Aber Menschen, 
die in der Tiefe ihres Wesens ergriffen sind 
von der Gegenwart des Umgreifenden, 
Göttlichen - gleich welcher Gestalt -, wer- 
den geeint durch große Erfahrung." Dazu 
zitiert Wehr Zeugen: Z. B. einen Text des 
Dionysios Areopagita. Aber dessen •nega- 
tive Theologie" will keineswegs zeigen, daß 
•Dogma, Kultus und reguläre Verkündi- 
gung im Vorläufigen, wenn nicht gar im 
Vordergründigen steckenbleiben", sondern 
gerade er ist es, der in seiner kirchlichen 
und himmlischen Hierarchie ein gewaltiges 
Gebäude von Dogma und Institution auf- 
baut, worauf die •negative Theologie" 
gleichsam eine Turmrosette setzt; d. h. 
•Dogma"    und    •Ergriffensein"    werden 

nicht als Entweder-Oder entgegengesetzt, 
sondern als Sowohl-als-Auch in Einheit ge- 
bracht. Daß die deutschsprachige Mystik 
gegenüber der lateinischen Überlieferung 
•einen besonderen Grad der Verinnerli- 
chung und Individualisierung der geistig- 
seelisch empfangenen Bilder, der Inspira- 
tionen und der Erlebnishöhepunkte mysti- 
scher Vereinigung" bedeute, kann nur je- 
mand schreiben, der Augustinus und Bern- 
hard nicht auf Latein gelesen hat. Und 
dann bringt es Wehr sogar fertig, Kardinal 
de Lubac mit einem langen Zitat aus Das 
Mysterium und die Mystik (Würzburg 1974) 
für •eine im letzten ganz außergewöhnliche 
Übereinstimmung der Mystik" aller Reli- 
gionen (über Institution und Dogma hin- 
aus) zu zitieren, läßt aber die Fortsetzung 
des langen Zitats aus: •Behauptet aber ei- 
ner die Gleichheit aller mystischen Erfah- 
rungen so geradeheraus und ungeschützt, 
so zeugt das von oberflächlicher Analyse 
der Texte, die überdies aus ihrem spirituel- 
len Zusammenhang herausgenommen wur- 
den als hätte de Lubac Wehrs Buch vor Au- 
gen..." 

Entsprechendes gilt auch für die Grund- 
gliederung des Werkes in: Deutsche Mystik 
(Meister Eckhart bis Martin Luther) und 
Christliche Theosophie (Valentin Weigel, Ja- 
kob Böhme bis Helene Blavatsky und Ru- 
dolf Steiner). Soll damit insinuiert werden, 
daß die Theosophin Blavatsky die Anlie- 
gen der Deutschen Mystik in moderner Fas- 
sung weitergibt? Soll damit gesagt sein, 
daß die christliche Mystik vor der Theoso- 
phie noch keinen Bezug zur Natur usw. 
hatte (vgl. Hildegard, die deutsche Franzis- 
kanermystik)? Wird hier nicht vielleicht 
Qualität durch Quantität ersetzt, und dient 
die Quantität nicht als Alibi für im Grunde 
doch subjektive Spekulationen? 

J. Sudbrack SJ 

Trusen, Winfried: Der Prozeß gegen 
Meister Eckhart. Vorgeschichte, Ver- 
lauf und Folgen. (Rechts- und Staats- 
wissenschaftliche Veröffentlichungen 
der Görres-Gesellschaft. Neue Folge, 
Heft 54.) Paderborn/München/Wien/ 
Zürich, Schöningh Verlag 1988. 208 S., 
kart., DM 48,-. 
Langer, Otto: Mystische Erfahrung 
und spirituelle Theologie. Zu Meister 



Buchbesprechungen 70 

Eckharts Auseinandersetzung mit der 
Frauenfrömmigkeit seiner Zeit. Mün- 
chen/Zürich, Artemis Verlag 1987. 
312 S., Ln., DM 78,-. 

Es gibt wohl kaum eine Gestalt der christli- 
chen Tradition, die im heutigen Gespräch 
der Religionen, des Aufeinandertreffens 
der Kulturen und der •Neuen Religiosität" 
so oft zitiert wird wie Meister Eckhart. 
Aber es gibt wohl auch kaum eine Gestalt, 
die so oft entstellt wird; dies nicht nur im 
außereuropäischen Raum (in Japan gibt es 
eine hervorragende Eckhart-Forschung; 
vgl. GuL 56 [1983] 321-324) sondern gerade 
auch in der deutschsprachigen Populär-Li- 
teratur. Dabei hat der mittelalterliche Do- 
minikaner dank der Forschung der letzten 
Jahrzehnte ein recht klares Profil gewon- 
nen. 

1. Die rechtswissenschaftliche, Eckharts 
Leben untersuchende Arbeit W. Trusens 
zeichnet in das Eckhart-Bild weitere Züge 
ein, die für seine Mystik wichtig sind. 
Diese Mystik ist alles andere als ein •Gip- 
fel der revolutionären Intelligenz" (Fr. 
Heer, E. Bloch) und fern von kryptogamem 
Pantheismus und Zen-Vorahnung (Dürck- 
heim, Lassalle). Allerdings bietet der Mei- 
ster (d. h. magister = Professor; das Wort 
vom Lebe- statt Lese-meister stammt nicht 
von Eckhart) eine hochaktuelle Basis zum 
Gespräch mit buddhistischen und neu-re- 
ligiösen Tendenzen. 

Er selbst stand nämlich in einem entspre- 
chenden Gespräch. Nach einer glänzenden 
wissenschaftlichen und organisatorischen 
Karriere wurde er nach Straßburg gesandt, 
um spirituellen, mystischen Bestrebungen 
die rechte christliche Form zu geben. •Er 
wollte den Weg zur Mystik von den Gege- 
benheiten, die er in Nonnenkonventen und 
bei den Beginen fand, in eine andere Rich- 
tung bringen, fern von allem nur Emotiona- 
len, von Ekstasen und Visionen, fern von 
freigeistiger Überheblichkeit, fern von aller 
Ablehnung der kirchlichen und weltlichen 
Autorität. Dennoch wollte er das innere 
Anliegen jener religiösen Bemühungen si- 
chern, das er aufgriff und rational durch- 
formte." (48). A. M. Haas, meint: •Eckharts 
Mystik sei letztlich nichts anderes als eine 
subtile, .orthodoxe' Antwort auf diese Hä- 
resie" (45). In zwei Richtungen gingen die 

Korrekturen: Gegen die Übertreibung des 
Emotionalen und gegen das Verschwim- 
men der kirchlichen Konturen. 

In Köln gingen diese Bestrebungen wei- 
ter. Dort aber brach der Konflikt aus, der - 
wie Trusen zeigt - zu nicht geringem Teil 
auf inner-dominikanischen Differenzen be- 
ruhte. Eckharts sogenannte Rechtferti- 
gungsschrift vom Jahre 1327 wird im Kern 
als protestatio, ein •Bekenntnis" zum ortho- 
doxen, kirchlichen Glauben ausgedeutet. 
Damit war die Anklage auf Häresie (wozu 
•Hartnäckigkeit" gehört) erledigt. Beim 
Prozeß in Avignon ging es auch nicht mehr 
um die •Person" Eckharts, sondern nur um 
•Sätze", die in sich, losgelöst vom Zusam- 
menhang, prout sonant, falsch klingen oder 
falsch gedeutet werden können. Daß Eck- 
hart sich dem päpstlichen Urteilsspruch 
unterwarf, zeigt, daß er die Differenz seiner 
hochspekulativen Gedankengänge zu ih- 
rem Verständnis durch ein weniger gebilde- 
tes Publikum auch selbst realisierte 

Von den vielen neuen Einsichten, die 
Trusens rechtswissenschaftliche, auf das 
Leben und die Lebensumstände Eckharts 
bezogene Arbeit erbringt, sei hier nur das 
Kapitel über die Verteidigung durch Hein- 
rich Seuse erwähnt. Mir stellte sich im 
Grunde nur eine wichtige Frage: Ob sich 
der Meister bewußt war, •daß das, was er 
seinen Zuhörerinnen bot, nicht das Ganze, 
für sie aber das Wichtigste war", wie Tru- 
sen als Ergebnis zusammenfaßt (vgl. 186), 
oder ob er nicht doch seine Lehre für all- 
umfassend hielt. Ein theologisches Ver- 
ständnis Eckharts (das Trusen fordert) 
könnte diese Beurteilung korrigieren. 

2. Der Linguist und Literaturwissen- 
schaftlicher Langer bemüht sich um diese 
theologische Auseinandersetzung, wobei er 
sich auf Eckharts Korrektur an der emotio- 
nal-ekstatischen Nonnen-Spiritualität be- 
schränkt. (Zur anderen •pathetischen" 
Seite der Auseinandersetzung einiges bei 
Trusen.) Diese Intention bringt es mit sich, 
daß Langers Darlegungen oftmals große 
Anforderungen an das Mitdenken des Le- 
sers erfordern. Durch klare Gliederungen 
und präzise Aussagen wird dies, soweit 
möglich, erleichtert. 

Ein erster Teil stellt die •mystische Spiri- 
tualität der Dominikanerinnen nach den 
Nonnenviten" dar. Nachdem Langer ahn- 



Buchbesprechungen 71 

lieh wie Trusen den Zeithintergrund aufge- 
deckt hat (disziplinarische Befugnisse Eck- 
harts von Seiten des Ordensgenerals zur Vi- 
sitation der Klöster), geht er der •mysti- 
schen Lebenslehre der Nonnenviten" in 
sorgfältig erarbeiteten Einzelschritten 
nach: von Übungen und der ersten Bekeh- 
rung über das Verhältnis von Actio und 
Contemplatio bis zur Unio Mystica mit 
Brautmystik, Leidensmystik usw. Langer 
überschüttet den Leser nicht mit einer 
Überzahl von Zeugen, sondern verdeutlicht 
an ausgewählten Einzelbeispielen die allge- 
meinen Züge. 

Die darauffolgende Darstellung von 
•Meister Eckharts Auseinandersetzung mit 
der Frauenmystik" kann als eine der besten 
Aufschlüsselungen der •Wesensmystik" (L. 
Reypens) oder •intellektuellen Mystik" (A. 
M. Haas) Eckharts gelten. Auch hier greift 
Langer typische Einzeltexte heraus, in de- 
nen er die allgemeinen Züge, den aszetisch- 
mystischen Neuansatz Eckharts erörtert: 
•Das Umdrehen gängiger Meinungen, das 
den Stil Eckharts insgesamt kennzeichnet, 
darf nicht als bloße Umbesetzung von Posi- 
tionen innerhalb eines Modells ohne Ver- 
änderung seiner Struktur verstanden wer- 
den." Entgegen den •damals gängigen For- 
men der Weltabwendung" lehrt Eckhart, 
daß ein •sich selbst als primäres Liebesob- 
jekt lassen, das Interesse an der eigenen 
Person aufgeben" müsse (1360- Daher wer- 
den die Innerlichkeit als eigentliche Tu- 
gend hervorgehoben, Abgeschiedenheit 
über Liebe gestellt, weil Liebe nach Meister 
Eckhart wie Wissen als eine Relatio immer 
noch die eigene Person mit einbeziehen. 

Langer führt von diesem Grundansatz 
bis in die letzten Tiefen der Eckhartschen 
Mystik. •Eckhart übersteigt im Zuge seiner 
Einheitslehre nicht nur die affirmative, son- 
dern auch die negative Theologie." •Das 
Verhältnis zu Gott (in der letzten Vereini- 
gung) darf kein Freundschafts- und Liebes- 
verhältnis sein. Ein gedachter und geliebter 
Gott ist kein Gott, mit dem die Seele eins 
sein kann." (259) Doch solche Ergebnisse 
der spekulativen Mystik meinen keinen 
Pantheismus, sondern führen die ethische 
Forderung des •Loslassens" bis zur letzten 
Konsequenz. So schreibt Langer zum Hö- 
hepunkt seiner Interpretation: •Das Lassen 
Gottes ist der Akt der Preisgabe eines letz- 

ten sublimen Habenwollens, der tranzen- 
dentalen, als Frömmigkeit getarnten Hab- 
gier, die sich auf Gott selbst richtet... Das 
Motiv, das hinter diesem Imperativ steht, 
ist religiös-praktischer Natur und inten- 
diert die Aufhebung jeder objektivierenden 
Beziehung zu Gott." (287) 

Sympathisch ist, daß Langer sich der 
Kritik enthält und nur schlichthin zum Ver- 
ständnis führt. Die auf das Leben Eckharts 
bezogene Deutung Trusens bietet dazu eine 
wertvolle Ergänzung und würde vielleicht 
zu einer Akzentverschiebung (diesmal in 
Richtung der Deutung Trusens) führen. 
Aber beide Arbeiten sind - auch durch ge- 
naue Literaturverwertung und aufschlüs- 
selnde Indizes - vorzügliche Eckthartdeu- 
tungen, die nun dringlich auf theologische 
Weiterführung warten. J Sudbrack S J 

Erhebe dich, meine Seele. Mystische 
Texte des Mittelalters. Hg. Johanna 
Lanczkowski. Stuttgart, Philipp Re- 
clam jun. 1988. 400 S, kart, DM 13,- 
(Ln., DM 19,80). 

Schon das Format ist anziehend: Man 
kann dieses Taschenbuch wirklich in die 
Tasche stecken. Es enthält schöne, längere 
Texte aus der mittelalterlichen Mystik in 
Deutschland, die die Herausgeberin gesam- 
melt und oft auch selbst übersetzt hat. Er- 
freulich, daß nicht nur die Vielberufenen: 
Eckhart, Seuse, Tauler, Mechthild von 
Magdeburg usw. zu Wort kommen, son- 
dern auch Elisabeth von Schönau (eine Ge- 
samtübersetzung aus der Hand der Heraus- 
geberin ist in Vorbereitung), Johannes von 
Kastl oder Nonnenviten (Elsbet Stagel, 
Adelheid Langmann). Die 18 Texte geben 
einen schönen Überblick über den Reich- 
tum der mittelalterlichen Mystik: Bildhaf- 
tes, Biographisches, Spekulatives, Volks- 
tümliches, Erzählendes, Exegetisches, Be- 
tendes. 

Einiges ist zu korrigieren: Unverständ- 
lich ist mir, daß Das Buch von geistlicher 
Armut immer noch Tauler zugewiesen wird 
(obgleich die Übersetzung auf Denifles 
Ausgabe beruht, wo er dies eindeutig wi- 
derlegt). Das Herausstellen der •Gottes- 
freunde" sollte nach der Entlarvung der 
•Fälschung" Merswins (es war nicht nur 



Buchbesprechungen 72 

ein •Kunstgriff", 28 f) zurückhaltender ge- 
schehen. Damit hängt zusammen, daß in 
der Einleitung die Geschichte der Deut- 
schen Mystik überdramatisiert wird: Hilde- 
gard wird zu einer eschatologischen Predi- 
gerin, •die in die Wirren der Zeit... als We- 
hen der Endzeit" (15) hineinspricht; Eck- 
hart verlege •das Kommen des Gottesrei- 
ches, das nach dem Gericht anbrechen 
wird, ganz in die Seele hinein" (17); da- 
nach folgen nur noch, wenn auch wohlwol- 
lend betrachtet, pädagogisch-erbaulich be- 
wertete Texte, die •nicht mehr den 
Schwung und die Glut oder die Höhe der 
Spekulation erreichen wie die Großen" 
(31) - ob dahinter nicht doch eine elitäre 
Konzeption von Mystik steht? 

Der eigentliche Inhalt des Büchleins, die 
reichhaltige Textsammlung, wird von die- 
sen Schönheitsfehlern nicht berührt. 

J. Sudbrack SJ 

Seuse, Heinrich/Tauler, Johannes: 
Mystische Schriften. Werkauswahl 
von Winfried Zeller. Hg. Berd Jaspert. 
München, E. Diederichs 1988. XXIV/ 
335 S., kart., DM 22,-. 

Der evangelische Kirchenhistoriker W. Zel- 
ler (t 1982) ist einer der wenigen (auch un- 
ter den Kollegen katholischen Glaubens), 
der kundig und liebevoll die große mysti- 
sche Tradition des Christentums zu verle- 
bendigen suchte. 1967 veröffentlichte er 
eine •Werksauswahl" aus den Schriften der 
beiden •Eckhartschüler" (was für Tauler 
nicht völlig gesichert ist). Als Vorlage dien- 
ten ihm die Übertragungen ins Neudeut- 
sche von Walter Lehmann und Georg Hof- 
mann, die er nach den kritischen Textaus- 
gaben von Corin und Bihlmeyer verbes- 
serte. Sein Schüler Bernd Jaspert hat dan- 
kenswerterweise diese vergriffene Auswahl 
(1/4-1/6 der Gesamt-Texte von Tauler und 
Seuse) herausgegeben und durch eine aus- 
führliche Bibliographie zur Deutschen My- 
stik (313-335) ergänzt. 

Zellers Übertragungen (d. h. Lehmanns - 
man sollte die Neuhochdeutsche Version 
aber nicht •Ausgabe" nennen, wie es S. X, 
308 geschieht) sind einfühlsamer und näher 
der Ursprache als die Hofmanns. Dem Ver- 
lag ist zu danken, daß sie neu verfügbar 

sind. Auch die reiche Bibliographie ist 
wertvoll. Man hätte sie aber kritisch säu- 
bern müssen; ein Karl Otto Schmidt, mit 
seiner deutschnationalen Eckhart-Deutung, 
und ein Johannes Zeisel mit seiner schlim- 
men esoterischen •Entschleierte(n) Mystik" 
dürften darin keinen Platz haben. Oder 
muß man jeden Schund aufzählen, wie er 
heute hundertfach produziert wird? 

Diese Schönheitsfehler sollten aber nie- 
mand hindern, nach dem schön aufge- 
machten (mit einem Bildschmuck, der viel- 
leicht sogar auf Bilder aus Seuses Hand zu- 
rückgeht) und preiswerten Band zu greifen. 
Er führt ins Herz einer großen Gotteserfah- 
rung. J. Sudbrack SJ 

Analecta Cartusiana. Kartäuserlitera- 
tur und Kartäuserschrifttum. Hg. Ja- 
mes Hogg. Salzburg 1988, Institut für 
Anglistik und Romanistik. 120 S., 
kart., DM 65,-. 

Der internationale Kongreß über die Kar- 
täuser vom 2. bis 5. September 1987 liegt 
diesem Buch zugrunde. Einschlägig be- 
kannte Wissenschaftler wie W. Baier, E. 
Bauer, J. Hogg, I. Jaricot, J. Mlinaric und J. 
Török präsentieren neueste Forschungser- 
gebnisse über Kartäuserliteratur und 
-Schrifttum. Für die Spiritualität in Ge- 
schichte und Gegenwart besonders wichtig 
ist der Beitrag von Josef Weismayer über 
Dionysius der Kartäuser als Lehrer der Un- 
terscheidung der Geister (5-27). Es ist zu 
wünschen, daß der Beitrag in der Edition 
über besagten Kongreß nicht vergraben 
bleibt. 

Dionysius (1402-1471) verarbeitet den 
Traktat des Heinrich von Langenstein und 
die Abhandlung des Johannes Gerson be- 
züglich der •Unterscheidung der Geister". 
Beide werden positiv rezipiert. Der Augu- 
stinereremit Heinrich von Friemar hinge- 
gen mit seiner negativen Sicht der mensch- 
lichen Natur ist dem Kartäuser zuwider. 

Wer mit ignatianischer Spiritualität ver- 
traut ist, wird durch den Beitrag von J. 
Weismayer aufs neue bestätigt bekommen, 
wie sehr Ignatius von Loyola im breiten 
Strom der mittelalterlichen Scholastik und 
der Kartäusermystik steht. Fast alles, was 
wir bei ihm an philosophisch-theologi- 
schen   Voraussetzungen   und   spiritueller 



Buchbesprechungen 73 

Terminologie entdecken können, findet 
sich in der Tradition vor ihm. Dies tut je- 
doch der Genialität seiner Auswahl und 
dem Charisma, alles selbst erlebt zu haben, 
keinerlei Abbruch. Gerade im Kennen und 
Ernstnehmen seiner spiritualitätsgeschicht- 
lichen Bedingtheit wird die Unbedingtheit 
seiner geistlichen Erfahrungen transparent. 

Und auf noch etwas sei hingewiesen, 
worauf der Beitrag von J. Weismayer auf- 
merksam macht, nämlich die Aktualität der 
•Unterscheidung der Geister". Uneinge- 
schränkt ist ihm zuzustimmen: •Diese The- 
matik ist aber nicht nur von historischem 
Interesse; gerade heute gilt es bei den ver- 
schiedensten spirituellen Bewegungen und 
Phänomenen zu unterscheiden, wo der 
Geist Gottes am Werk ist. Die Bemühun- 
gen vergangener Jahrhunderte können in 
diesem Zusammenhang wertvolle Hilfe lei- 
sten." (5) Vor allem in einer Zeit der Esote- 
rik und neuen Gnosis tut Unterscheidung 
not. P. ImhofSJ 

Läpple, Alfred: Ketzer und Mystiker. 
Extremisten des Glaubens. Versuch ei- 
ner Deutung. München, Delphin Ver- 
lag 1988. 288 S, Ln., DM 29,80. 

Mit Fug und Recht darf man dieses gut ge- 
schriebene Buch eine historische Hinfüh- 
rung zur Lebendigkeit der Kirche nennen. 
In Anlage und Durchführung erkennt man 
die Hand des erfahrenen Religionspädago- 
gen. Die 28 Gestalten (von Jesus von Naza- 
reth bis zu Bischof Lefebvre und Leonardo 
Boff - einmal ist das Thema allgemeiner: 
Katharer und Waldenser•- zeigen Licht und 
Schatten der Kirche. Nicht immer kann 
man unterscheiden: Ketzer oder Mystiker, 
immer aber, selbst bei Giordano Bruno, 
macht Läpple etwas vom Geist der Kirche 
Jesu Christi (und oft vom Ungeist ihrer 
konkreten Gestalt) deutlich. Die einzelnen 
Gestalten werden nach einem ähnlichen 
Schema vorgestellt: Die Hinführung setzt 
bei einer Frage oder einer Aktualität an; es 
folgt knapp eine Lebensskizze; dann führt 
Läpple in Werk und Aussage der betreffen- 
den Gestalt ein; jedesmal kommt dabei 
auch ein modernes Anliegen zur Sprache. 
Zum   Schluß   finden   sich   noch   entspre- 

chende Texte oder Dokumente. Alles ist 
sorgfältig erarbeitet und oftmals spannend 
dargeboten. Nur gelegentlich stellen sich 
Fragen, bei denen der Spezialist anderer 
Meinung sein möchte (z. B. ist das Miß- 
trauen [134] gegen die •Echtheit" des deut- 
schen Predigtkorpus M. Eckharts oder 
doch gegen die Authentizität des exakten 
Wortlauts heute nicht mehr aufrechtzuer- 
halten). 

Mir scheint, man könnte mit diesen Ket- 
zern und Mystikern eine regelrechte Ideen- 
geschichte des christlichen Glaubens auf- 
bauen und brauchte dazu nur die Brücke 
von Gestalt zu Gestalt zu schlagen. Man 
würde dann auf viele weitere Figuren sto- 
ßen, die eingebracht werden müßten in 
diese •Ideengeschichte". Aber Läpple 
bringt entscheidende Gestalten zur Spra- 
che, und dies ähnlich gut geschrieben, aber 
nüchterner als die Monographien des ver- 
storbenen Walter Nigg; mit diesem Buch 
läßt sich arbeiten. Doch vor allem ist es ein 
Lesebuch für jeden, der an der Kirche in- 
teressiert ist, ob glaubend oder (noch) nicht 
glaubend. J- Sudbrack SJ 

Bäumer, Bettina: Befreiung zum Sein. 
Auswahl aus den Upanishaden. Vor- 
wort von Raimundo Panikkar (Klassi- 
ker der östlichen Meditation - Spiri- 
tualität Indiens). Zürich/Einsiedeln/ 
Köln, Benziger 1986. 239 S., geb., DM 
26,-. 
Schimmel, Annemarie: Liebe zu dem 
Einen. Texte aus der mystischen Tra- 
dition des Islam (Klassiker der östli- 
chen Meditation - Spiritualität In- 
diens). Zürich/Einsiedeln/Kön, Ben- 
ziger 1986. 173 S., geb., DM 26,-. 

1. Die von Martin Kämpchen herausgege- 
bene Reihe Klassiker der östlichen Medita- 
tion beginnt mit zwei ausgezeichneten Pu- 
blikationen. Man spürt auch als Laie die 
Schönheit und die Kraft der Übersetzung 
der Texte aus den •mittleren Upanisha- 
den" (800-200 v. Chr.). Raimundo Panik- 
kar lobt sie in seinem Vorwort mit Recht. 
Die Übersetzerin hat kleinere Textstücke 
unter sieben Grundthemen gesammelt, gibt 
jeweils Einführungen zum Grundthema (z. 
B.: Der Grund von allem. Wer bin ich? Das 



Buchbesprechungen 74 

Mysterium des Todes) wie zu den einzel- 
nen Stücken und führt in einer großen Ein- 
leitung ein in die Spiritualität der Upanis- 
haden. Die Versuche allerdings, diese Welt 
mit dem Christentum zu harmonisieren, 
bleiben an der Oberfläche. Schon wenn Pa- 
nikkar von einer Meditation spricht, die 
nicht als •Akt des Verstandes" unter Be- 
gleitung des Herzens, sondern •als ein Akt 
der ganzen Person" geschieht, baut er eine 
Zerrform von Meditieren und Betrachten 
auf, von der es sich leicht distanzieren läßt. 
Die Burg-Allegorie der Upanishaden •trifft 
sich (nur äußerlich, J. S.) mit dem, was die 
heilige Teresa ... schreibt"; denn diese be- 
gegnet - was die Übersetzerin vergißt - in 
der Seelenburg dem dreifaltigen Gott, hat 
aber dort nicht den Verschmelzungspol von 
Atman und Brahman; das •Christus in 
mir" des heiligen Paulus hat wenig mit der 
•Erfahrung der Einheit alles Seins" oder 
dem Konstrukt eines •kosmischen Chri- 
stus" zu tun usw. Solche oberflächlichen 
christlichen Identifizierungen vergällen lei- 
der die ungeteilte Freude an den schönen 
Texten aus der Spiritualität der Upanisha- 
den. 

2. Annemarie Schimmels Buch ist ein rei- 
ner Genuß. Wie immer stellt sie Schätze 
verschiedenster Herkunft vor. Sie braucht 
auch keine langen Einleitungen zu den ein- 
zelnen Texten, noch weniger christliche 
Identifizierungen; eine Einführung beginnt 
mit Versen, die sowohl für die Dialektik 
der islamischen Mystik wie für A. Schim- 
mels Übersetzungskunst typisch sind: 
•Fragt' ich's Schweigen: Wie Dich zu be- 
schreiben? - / Zeigt' es stumm mir an: ,So 
schreie doch!' / Suchte Leitung ich sodann 
vom Worte - / Hob es klagend an: ,So 
schweige doch!'" Aus den Briefen, Gesprä- 
chen, Berichten, Traktaten oder Versen sei 
noch ein weiterer zitiert, der mehr als Ei- 
genüberlegungen diese Anthologie emp- 
fiehlt; er zeigt, wie sich die sufitische My- 
stik in das muslemische Bekenntnis zu dem 
einen und einzigen Gott Allah einbindet: 
•Verliere dich in Ihm - das ist das Einheits- 
bekenntnis! Verliere das Verlieren - das ist 
reine Abgeschiedenheit!"      J. SudbrackSJ 

Grämlich, Richard: Die Wunder der 
Freunde Gottes. Theologien und Er- 
scheinungsformen    des    islamischen 

Heiligenwunders (Freiburger Islam- 
studien, Bd. XI). Wiesbaden, Franz 
Steiner Verlag 1987. 595 S., kart., DM 
188,-. 

Der dicke Folio-Band interessiert zuerst 
Spezialisten islamischer Kultur und Theo- 
logie. Sorgfältig, mit überlegener Literatur- 
kenntnis und in klarer Systematik, sind 
Zeugnisse zum Thema Wunder aus islami- 
schen Quellen gesammelt und in deutscher 
Sprache dargeboten. Literaturverzeichnis, 
Verzeichnis der Koranstellen und Sach- 
Personen-Index (450-505) schlüsseln es 
auf. 

Weiter ist die Arbeit eine Gabe für jeden 
Theologen mit einem Horizont über die ei- 
gene Tradition hinaus. Zwei Hauptteile zei- 
gen schon im Inhaltsverzeichnis den Reich- 
tum: Theologien des Wunders (13-137) und 
Die häufigsten Wunderarten (129-449) mit 
dem Abschnitt über Äußere Faktoren um 
das Wunder (386-449); dazu gehören Para- 
graphen wie Mittel zum Wunder (Worte - 
Zeichen - Handlungen - Dinge und Worte; 
alles weiter unterteilt), Haltungen gegenüber 
Wundergaben, Zweck des Wunders und 
weiteres. Hinter dem vorsichtig formulier- 
ten Titel Häufigste Wunderarten verbirgt 
sich eine Aufzählung, die als solche schon 
über zwei Seiten lang ist. 

Grämlich läßt ohne eigene Stellung- 
nahme die Quellen sprechen und führt nur 
jeweils knapp ein in die Zeugnisse, die zwei 
Zeilen bis (selten nur) eine Seite lang sind. 
Um innerhalb der christlichen Theologie 
entsprechend Vollständiges und Übersicht- 
liches zu finden, muß man Barock-Kom- 
pendien aufschlagen. Am typisch islami- 
schen Stichwort aus dem Index: Größter/ 
gewaltigster Name Gottes mit den genau 
umschriebenen Vorkommnissen kann man 
den Wert dieser Sammlung in der weit über 
das Wunder-Thema hinausführenden In- 
formationen ermessen. Vor allem aber wird 
man in die gründliche Wunder-Theologie 
des Islam eingeführt. Wunder sind •Durch- 
brechung der Gewohnheit" und gehen von 
Gott aus. (Also nicht Magie: zum Unheil; 
Zauberei: durch himmlische; Hexerei: 
durch irdische Kräfte; 127-137.) Drei Ar- 
ten gibt es: Zeichen Gottes - alles, worin 
Gott in der Welt sichtbar wird; Machtwun- 
der der Propheten - womit Gott seine Pro- 
pheten bezeugt (dazu auch differierende is- 



Buchbesprechungen 75 

lamische Meinungen); Halbwunder der 
Gottesfreunde; sie geschehen ohne prophe- 
tischen Anspruch, bleiben verborgen: •Wer 
seine Wundergaben zeigt, ist ein Auf- 
schneider, und wessen Wundergaben sich 
an ihm zeigen, der ist ein Gottesfreund"; 
sind nicht vorsätzlich; verweisen auf einen 
Zustand, nicht auf einen Auftrag, usw.: 
•Der Prophet fühlt sich bei seinem Wunder 
sicher, der Gottesfreund nicht." 

Auch •Laien" sei das Buch empfohlen, 
denen heute so viel Minderwertiges über 
Islam und Sufismus auf dem Büchermarkt 
angeboten wird. Wer echte religiöse Zeug- 
nisse sucht, wird von der Arbeit Gramlichs 
beschenkt. Ahmad al-Harawi (12. Jh.) er- 
zählt von einer Begegnung mit Scheich 
Matr al-Badara'i: •Ich kam einmal mit fünf 
anderen Personen zu ihm. Er hieß uns will- 
kommen und brachte für uns drei Ratl 
Milch herbei. Wir tranken, bis unser Durst 
gestillt war. Dann kamen noch sieben, und 
auch sie tranken sich satt. Dann kamen 
noch zehn, und auch sie tranken sich satt. 
Und bei Gott, die Milch war mehr als am 
Anfang." - Der Titel •Standard-Werk" gilt 
diesem Buch uneingeschränkt. 

J. Sudbrack SJ 

Llull, Ramon: Das Buch vom Freunde 
und vom Geliebten. Hg., eingel. und 
aus dem Altkatalanischen übertragen 
von Erika Lorenz. Zürich/München, 
Artemis 1988. 156 S., geb., SFr.32,-. 

Wenn Ignatius von Loyola behauptet, daß 
Barcelona die Stadt sei, der er am meisten 
zu verdanken habe, dann vielleicht auch 
deshalb, weil in ihr die Geistigkeit von Ra- 
mon Llull noch lebendig war. Der Einfluß 
auf Ignatius ist sehr intensiv. Ein Blick in 
das Exerzitienbuch zeigt dies. In Alcalä de 
Henares, wo Ignatius studierte, gab es ei- 
nen Raimundus-Lullus-Lehrstuhl. Jeder, 
der mit ignatianischer Spiritualität vertraut 
ist, wird daher Erika Lorenz besonders 
dankbar sein, daß sie diese Kostbarkeit des 
Ramon Llull neu zugänglich gemacht hat. 

Raimundus Lullus selbst (1232-1316), 
ein Troubadour, vertraut mit der Mystik 
der Sufis und des Christentums, muß hier 
nicht weiter vorgestellt werden. Sein Buch 
vom Dasein eines liebenden Menschen (ka- 
tal. amic = Freund) vor Gott (amat = Ge- 

liebter) enthält 366 •Metaphern", die von 
der Geschichte dieser Liebe erzählen. Sie 
sind in der von Alois M. Haas herausgege- 
benen Reihe Unbekanntes Christentum er- 
schienen. Die Hinführung zu dieser Perle 
der geistlichen Literatur, die Aufmachung 
des Buches und der einfühlsam übersetzte 
Textbestand sind so fein, daß man das 
Buch gern und oft verschenken möchte. 

P. ImhofSJ 

Takizawa, Katsumi: Das Heil im 
Heute. Texte einer japanischen Theo- 
logie. Hg. Theo Sundermeier (Theolo- 
gie der Ökumene, Bd. 21). Göttingen, 
Vandenhoeck & Ruprecht 1987. 217 
S., kart, DM 38,-. 

Der 1958 getaufte Japaner (geb. 1909) 
nennt den wohl berühmtesten Zen-Philo- 
sophen Nishida und den reformierten 
Theologen Karl Barth seine Lehrer und 
sieht zwischen beiden enge Verbindungsli- 
nien: •Seine Erklärung des Glaubensbe- 
kenntnisses - empfangen durch den Heili- 
gen Geist, geboren aus der Jungfrau Maria 
- (war mir) nicht ganz fremd, sondern klar 
und vertraut", bekennt er als buddhisti- 
scher Hörer der Vorlesungen Karl Barths. 
Der vorliegende Band vereint eine Einfüh- 
rung von Theo Sundermeier, diverse Auf- 
sätze Takizawas und einen Briefwechsel 
mit J. Moltmann und H. Gollwitzer. 

Die Theologie des Japaners kommt dem 
westlichen Leser seltsam abstrakt vor: Es 
gibt ein •Urfactum" Jesus Christus, das al- 
les Sein bestimmt und in dem •Vergangen- 
heit, Gegenwart und Zukunft auf ganz an- 
derer Ebene" stehen; die geschichtlichen 
Fakten der Offenbarung liegen auf einer 
anderen Ebene: •Der Ursprung der Kraft 
all dieser Reden und Taten steckt keines- 
wegs innerhalb dieser fleischlich-sichtba- 
ren Gestalt namens Jesus von Nazareth..., 
sondern allein in dem einen Halt, der sein 
eigenes Ich-Selbst gründlich tötet und ge- 
rade dadurch zu neuem Leben auferstehen 
läßt, den Jesus selbst ... immer als den Wil- 
len meines Vaters bezeichnet." Theologisch 
wird damit das •Verschieden" des Dogmas 
von Chalcedon so sehr betont, daß das 
•Ungeschieden" von Gott und Mensch in 
Jesus Christus zu schwinden droht. Ver- 



Buchbesprechungen 76 

ständlich, daß die beiden deutschen Brief- 
partner genau hier ihre Fragen haben. 

Takizawa bringt mit seiner Unterschei- 
dung eine plausible Vermittlung der Abso- 
lutheit des Christentums mit dem hohen 
Wert anderer Religionen. Überraschend ist 
es für einen Katholiken, daß Namen wie 
Karl Rahner (•Anonymer Christ") oder 
Teilhard de Chardin (•Punkt Omega") 
nicht einmal fallen. Überraschend aber ist 
es für ihn auch, daß bei uns in Deutschland 
in dem doch so wichtigen Gespräch über 
Christentum und Zen-Buddhismus ein 
solch genuiner Zeuge der Vermittlung bei- 
der wie Katsumi Takizawa ebenso völlig 
ausfällt. Man möchte sagen: In diesen Auf- 
sätzen (berührt wird: Gemeinschaft, Spiel, 
Tod, Rechtfertigung) kann man mehr über 
Zen lernen als im Großteil der immer noch 
anwachsenden Populärliteratur. 

J. Sudbrack SJ 

Becker, Gerhold: Die Ursymbole in 
den Religionen. Graz/Wien/Köln, 
Styria 1987. 352 S. (mit 17 Illustr. von 
J. Fink), Ln., DM 49,-. 

Ein Eugen-Biser-Schüler entwirft eine Reli- 
gionsphänomenologie anhand der religiö- 
sen Symbole. Mir scheint, wenn man •das 
Religiöse" noch vor dem Konkretwerden in 
den verschiedenen Religionen darstellen 
will, gibt es nur diesen Weg über die •Sym- 
bole", •Archetypen", •Bilder" usw., in de- 
nen sich das Religiöse in allen Religionen 
ausdrückt. Sobald nach dem letzten Inhalt 
gefragt wird (Gott als Du - als Es; evolutiv 
- statisch; monistisch - dualistisch; negativ 
- positiv; Erkennen - Lieben; menschli- 
ches Tun - göttliche Gnade; usw.), kann 
man ohne Stellungnahme nicht mehr voll- 
gültig referieren. Der Verfasser bleibt also 
legitimerweise im Raum des vor-weltan- 
schaulich und objektiv (ohne Stellung- 
nahme) zu Berichtenden stehen, entwirft 
aber zu Beginn und öfters im Verlauf der 
Darstellung auch die eigentlich religiöse 
Problematik (aus christlicher Sicht). 

Wir haben also eine großräumige Über- 
sicht über die Bilder, in denen die religiöse 
Uranlage - aller Menschen! - sich nieder- 
schlägt. Die Einteilung ist einsichtig: /. Der 
Kosmos, beschrieben als Tiefe der Welt; 2. 
Das Geheimnis des Lebens; 3. Der Mensch 

als Spiegel Gottes; 4. Die mystische Dimen- 
sion. In den Unterteilungen werden dann 
die •Symbole" entfaltet, wie sie in den ver- 
schiedenen Religionen vorkommen (oft mit 
schönen Zitaten): Sonne, Berg, Pflanze, 
Tier, Muttergottheit (unter 2.!), Licht usw. 
Hervorzuheben ist der Versuch, die •Annä- 
herung" der religiösen Symbolik •an die 
christliche Idee der Menschwerdung Got- 
tes" aufzuzeigen. Dabei wird •Die Gottes- 
offenbarung der Bhagavad-Gita" - ganz im 
Sinne des großen Religions-Wissenschaft- 
lers R. C. Zaehner - zum beachtenswerten 
Höhepunkt, der in der heutigen Diskussion 
um Christentum und asiatische Hochreli- 
gionen viel stärker beachtet werden müßte. 

Auffällig war mir, daß einer solchen, von 
der Konkretheit des eigenen Bekenntnisses 
abstrahierenden Religionsphänomenologie 
auch wesentliche Erfahrungen entgehen 
(müssen?): Das Kapitel: •Die Tiefe der 
Welt" enthält auffälligerweise nur Symbole 
der Höhe: Himmel, Sonne, Berge und 
Steine - kann das nicht eine Symbolik der 
Transzendenz sein? An den weit unter dem 
Niveau des Textes stehenden Bildbeilagen 
ist der Verfasser wohl unschuldig. Anson- 
sten ist das Buch sehr gut aufgemacht, hat 
hilfreiche Register und kann - wegen sei- 
nes gut lesbaren Stils - einem jeden helfen, 
sich in den Reichtum der Religionen hin- 
einzuvertiefen. J. Sudbrack SJ 

Melzer, Friso: Unsere Sprache zwi- 
schen Alltag und Altar. Vorwort von 
Horst-Klaus Hofmann. Moers, Bren- 
dow Verlag 1987. 106 S., Pb., DM 
19,80. 

Der evangelische Theologe, zu dessen 80. 
Geburtstag diese Sammlung einiger seiner 
kleineren Arbeiten herausgegeben wurden, 
ist Germanist und war lange Zeit Indien- 
missionar. All das spürt man aus diesen 
knappen, lebendig geschriebenen Reflexio- 
nen über die deutsche Sprache und das me- 
ditierte Christentum. Melzer kämpft für 
eine saubere (alt-)deutsche Sprache - ob 
aber deshalb das •herzliche Wort Liebha- 
berei'" dem •Blubber- und Brabbelunwort 
,Hobby'" vorzuziehen ist oder ob nicht ein- 
fach Verschiedenes ausgesagt wird? Er 
kämpft für ein weites christliches Bekennt- 
nis - aber dann übersieht er fast völlig die 



Buchbesprechungen 77 

katholische Literatur, so daß z. B. der be- 
rühmte Aufsatz von H. de Lubac über Cre- 
dere Deo, Credere Deum, Credere in Deum 
bei den Ausführungen über Glauben-in und 
Glauben-an zu deren Schaden unbekannt 
bleibt. Bei der Polemik gegen das •Anbau- 
wort" Herrgott übersieht Melzer, daß dies 
schon ein urdeutsches Wort aus der Zeit 
vor Luther ist; in katholischen Räumen hat 
es auch heute nicht den von Melzer ge- 
brandmarkten Sinn von •übermenschlicher 
Gewalt, die über Leben und Tod gebietet". 

Doch es gehört wohl zu dem leichten Stil 
dieser Kurz-Beiträge, die ganz tief im evan- 
gelischen Erbe verankert sind (z. B. in der 
Tradition des Kirchenlieds), daß Dinge 
überspitzt gesagt sein sollen. Wenn man 
dies berücksichtigt, liest man das Buch mit 
Interesse und auch mit einigem Gewinn an 
sprachlicher und christlicher Fühligkeit. 

J. Sudbrack SJ 

Jaspert, Bernd: Frömmigkeit und Kir- 
chengeschichte. St. Ottilien, EOS Ver- 
lag 1986. 122 S., brosch., DM 9,80. 

Selten nur findet man ein Buch, das mit so 
schmalem Umfang soviel Information und 
auch so deutliche Aussagen vermittelt. Es 
geht dem evangelischen Pfarrer und Uni- 
versitätslehrer um Frömmigkeit/Spirituali- 
tät im akademischen Lehrbetrieb. Er zeigt 
zuerst, daß mit der Kirchengeschichte auch 
die Frömmigkeit im Vorlesungsbereich zu 
kurz kommt - anhand der beiden großen 
protestantischen Theologen Karl Barth 
(aus dogmatischem Grund) und Rudolf 
Bultmann (wegen Ablehnung der Historie). 
Dann arbeitet er mit Bonhoeffer die These 
heraus: Frömmigkeit = christl. Leben = 
greifbar in Geschichte. Frömmigkeitsge- 
schichte muß also eine wichtige Quelle der 
Theologie werden. Das nächste Kapitel 
vergleicht den Ansatz Bonhoeffers mit dem 
Karl Rahners, wobei der evangelische Au- 
tor Rahner vorzuziehen scheint. Zwei ab- 
schließende Kapitel bringen Konsequen- 
zen, Aufgaben und Methodisches zur 
Frömmigkeitsgeschichte als theologisches 
Fach. 

Das hier nüchtern Aneinandergereihte 
ist gefüllt mit bibliographischen Hinweisen 
(ein Register schlüsselt sie auf). Wichtiger 
aber noch sind die klaren Aussagen, mit 

denen Jaspert sich kein Blatt vor den Mund 
nimmt. Zu van Oppens Der sachliche 
Mensch. Frömmigkeit am Ende des 20. Jahr- 
hunderts, meint er: •Beweis für die histo- 
risch-theologische Konturlosigkeit." Der 
Versuch des Erlanger praktischen Theolo- 
gen M. Seitz, Frömmigkeit zu entwerfen, 
wird als ähnlich konturlos beurteilt - weil 
die Konkretheit der Frömmigkeitsge- 
schichte vernachlässigt wurde. 

Die vielen positiven Hinweise auf katho- 
lische Veröffentlichungen dürfen nicht dar- 
über hinwegtäuschen, daß wir ähnliche De- 
fizite zu beklagen haben. Wer etwas •Greif- 
bares" über die akademische Behandlung 
von •Frömmigkeit" haben will, kann an 
Jaspert nicht vorübergehen. Aber jeder, der 
etwas tiefer in christliche Spiritualität ein- 
dringen will, wird ebenso bereichert von 
dem Buch, wie die anderen, die die theolo- 
gische Situation im allgemeinen interes- 
siert. Das Buch ist rundum zu empfehlen - 
auch und gerade dort, wo es zum Wider- 
spruch reizt. J. Sudbrack SJ 

Spidlik, Tomas: La Spiritualite de 
L'Orient chretien II: La priere. Orien- 
talia Christiana Analecta 230. Hg. 
Pontificum Institutum Studiorum Ori- 
entalum, Rom 1988. 459 S., brosch., 
Lit. ca. 30000. 

Wie der erste Band mit einer Übersicht 
über die Spiritualität des christlichen Ori- 
ents (vgl. GuL 53 [1980] 76) zeichnet sich 
auch vorliegende Darstellung der ostkirch- 
lichen Lehre und Praxis des Betens durch 
klare, manchmal fast lexikographische 
Übersicht und durch breite Gelehrsamkeit 
aus. Der Professor am Institutum Orientale 
in Rom hat in ihm eine Lebensarbeit nie- 
dergelegt. Nach einer Übersicht über die 
Quellen (Schriftsteller, Dokumente, Poesie 
- nach kirchlicher Geographie geordnet) 
wird das Wesen des Betens (Le dialogue di- 
vino-humain), das Bittgebet, körperliches, 
liturgisches Beten, La lecture meditee, die 
Kontemplation, die Mystik und die Berei- 
tung des Betens behandelt. Vor der Zusam- 
menfassung (mit einigen Spezial-Fragen) 
wird noch einmal monographisch der He- 
sychasmus dargestellt. 

Staunenswert ist es, wie hier Wissen- 
schaftlichkeit,   Frömmigkeit   und   literari- 



Buchbesprechungen 78 

sehe Darstellungskraft in allen Kapiteln 
eine Einheit gefunden haben. Man wird 
mit einer überreichen Literatur vertraut 
(viele Hinweise auf den Dictionnaire de Spi- 
ritualite); man wird durch charakteristische 
Zitate angesprochen (•Niemand kann Gott 
schauen, ohne zu sterben. Aber Gott 
schauen ist ewiges Leben." Gregor v. 
Nyssa, 230); man wird aufmerksam ge- 
macht auf wichtige Unterscheidungen (Das 
•intellektuell" der Mystik der Kirchenväter 
hat einen anderen Sinn als das moderne 
Wort); man erfährt überraschend Moder- 
nes (•Ek-Stase" und •En-Stase" [endämia] 
bei Evagrios Pontikos schon, 237); man be- 
gegnet ständig gelungenen Zusammenfas- 
sungen (das Hesychasmus-Kapitel, 
321-356, ist ein Meisterwerk). Eine reiche, 
nach Sachgebieten geordnete Auswahl-Bi- 
bliographie (369-438) und Sach- und Na- 
men-Register (439-459, auch das differen- 
zierte Inhaltsverzeichnis hilft zum Auf- 
schlüsseln) machen das Buch zu einem un- 
entbehrlichen Arbeitsinstrument für jeden, 
der sich genauer mit christl. Spiritualität be- 
schäftigen möchte. Aber jedem Leser könnte 
dieses gut und leicht geschriebene Buch als 
•geistliche Lektüre" (in einem eigenen Kap. 
auch theoretisch behandelt) dienen. 

Daß P. Spidlik ein besonderes Augen- 
merk auf die russische Spiritualität legt, ist 
eine weitere Empfehlung dieser gelunge- 
nen Synthese von Nachschlage- und Lese- 
Buch über das Beten der 2000 Jahre alten 
Tradition des östlichen Christentums. 

J. Sudbrack SJ 

Communio Sanctorum. Einheit der 
Christen - Einheit der Kirche. Fest- 
schrift für Bischof Paul-Werner 
Scheele, Hgg. Josef Schreiner, Klaus 
Wittstadt. Würzburg, Echter 1988. 636 
S., geb., DM 68,-. 

Wieder einmal liegt eine umfangreiche 
Festschrift zum 60. Geburtstag eines sehr 
verdienten Theologen und Bischofs vor. 
Entsprechend dem besonders herausragen- 
den ökumenischen Engagement Bischof 
Scheeles wurde diese Festschrift sinnvoller- 
weise unter die Leitworte Einheit und Com- 
munio gestellt. Das wirklich Erstaunliche 
an diesem Sammelband ist, daß die 38 Bei- 
träge (mit wenigen verständlichen Ausnah- 
men)  sich  ungewöhnlich konzentriert  an 

das vorgegebene Rahmenthema halten und 
somit eine große Fülle an Aspekten und 
Nuancen zum Communio-Gedanken vorle- 
gen. Kompetente evangelische und katholi- 
sche Theologen beleuchten die Fragestel- 
lung in biblischer, geschichtlicher, systema- 
tischer und pastoraler Perspektive. An be- 
rühmten Namen fehlt es genausowenig wie 
an wissenschaftlich fundierten und aktuelle 
Fragestellungen aufgreifenden Beiträgen. 

Wie weit dabei der Horizont der christli- 
chen Communio abgeschritten wird, kann 
hier nur an einigen Beispielen verdeutlicht 
werden: Der Altmeister der katholischen 
ntl. Exegese, R. Schnackenburg, hat sich 
die schwierige Stelle Hebr 12,22-24 vorge- 
nommen, um die bereits gegenwärtig wirk- 
same Einheit des pilgernden Gottesvolkes 
mit der himmlischen •Festversammlung" 
als einen tragfähigen biblischen Grund für 
den Glauben an die •Gemeinschaft der 
Heiligen" zu verweisen. Dogmengeschicht- 
lich wird der Bogen der Beiträge gespannt 
vom frühkirchlichen Selbstverständnis des 
2. Jhs. (G. Kretschmar) über das 2. Konzil 
von Nikaia (H. H. Schulz), die spätmittelal- 
terliche Theologie (V. Pfnür), die Tübinger 
Schule (A. Franz), die Geschichte des evan- 
gelischen Verständnisses von Kirchenge- 
meinschaft (H. Meyer), bis hin zu dem Pa- 
derborner Erzbischof Lorenz Jäger und 
seine Verdienste für das Einheitssekretariat 
(K. Wittstadt). Die Notwendigkeit einer jü- 
disch-christlichen Communio zeigt K. H. 
Müller aus den ntl. Schriften auf, ohne je- 
doch seine Rat- und Hilflosigkeit ange- 
sichts des konkreten Procedere und der 
theologischen Leitidee einer solchen Öku- 
mene zu verbergen. 

In der systematischen Abteilung der Bei- 
träge wird der Communio-Gedanke unter 
schöpfungstheologischer (A. Ganoczy), 
christologischer (Ph. Kaiser), marianischer 
(W. Beinert, K. Hemmerle), trinitätstheolo- 
gischer (B. G. Langemeyer, M. Knapp), 
ökumenischer (L. Lies, A. Nossol, H. Petri) 
und ekklesiologischer (H. Löwe, G. Koch, 
H. J. Urban, W. Knoch, H. Döring, A. 
Klein) Rücksicht behandelt. Dabei greifen 
die Beiträge von A. Ganoczy und M. 
Knapp auch bewußt über den theologi- 
schen Rahmen hinaus und versuchen, 
Communio in Form einer interdisziplinären 
Kommunikation (mit Naturwissenschaften 



Buchbesprechungen 79 

bzw. der Sozialphilosophie) konkret wer- 
den zu lassen. 

Von den vielen •pastoralen Impulsen" 
des 4. Teils seien besonders genannt die 
sehr anregenden Überlegungen von K. Hil- 
lenbrand über die wechselseitige geistlich- 
ekklesiologische Hilfestellung von Ordens- 
leuten und Diözesanpriestern. Ein gutes 
Beispiel von kontextueller Ekklesiologie 
bietet der Beitrag von L. Ullrich (Erfurt) 
über die Kirche in der DDR und ihre welt- 
anschauliche Diasporasituation, die er ek- 
klesiologisch deutet von der Berufung der 
Kirche her, das Sakrament des Reiches 
Gottes zu sein. 

Im ganzen bietet der Band eine wertvolle 
Fundgrube für den Theologen, der die kon- 
ziliare Idee von der Communio in den ver- 
schiedensten Bereichen kirchlicher Ge- 
schichte und Gegenwart verifizieren will. 

M.KehlSJ 

Huth, Almuth und Werner: Meditation. 
Begegnung mit der eigenen Mitte. Ein- 
führung und Anleitung. München, 
Gräfe und Unzer 1988. 80 S., Pb., 
DM 19,80. 

Das Arztehepaar A. und W. Huth führt den 
Leser einfühlsam und klar in die Wesens- 
welt der Meditation. Beide Autoren lassen 
ihre umfassenden therapeutischen Erfah- 
rungen in die Erklärungen miteinfließen. 
Sie besitzen eine langjährige Praxis in 
christlicher und asiatischer Meditationsar- 
beit. Das Buch stellt einen Übungsweg dar, 
der mit Hilfe fester, durch ansprechende 
Bilddarstellungen verdeutlichter, klar for- 
mulierter Übungsanweisungen •einen Zu- 
gang zum eigenen Inneren, zu mehr Reife, 
aber auch Wohlbefinden eröffnen" (7) 
möchte. Es wird ein Stufenweg erläutert, 
der besonders für Anfänger der Medita- 
tion, aber auch für Anleitende gedacht ist. 
Er zeigt in Grundschritten die Bedeutung 
der Körperhaltung, die Wahl der geeigne- 
ten Sitzform oder des meditativen Gehens, 
die Gestaltung des Raumes, der Kleidung 
und die Wichtigkeit der Atmung auf. Be- 
sonders dem Atem, der als •Mittler zwi- 
schen Körper und Geist" (30) erlebt wer- 
den kann, wird in der Unauslotbarkeit der 
möglichen  Meditationserfahrungen  durch 

leicht verständliche theoretische und prak- 
tische Hinweise Raum gegeben. 

Östliche Meditationselemente und Ima- 
ginationsübungen (•Ein-Bildungs-Kraft") 
stehen im harmonischen Wechsel mit 
christlichen Formen der Meditation, z.B. 
mit den sieben •Ich bin"-Worten Jesu. Das 
wesentliche Anliegen der Meditation, das 
Erleben von •Seinsfühlungen", die über 
eine Versinnlichung und •Verbewegli- 
chung" unseres Denkens, verbunden mit ei- 
ner liebevollen, ganzheitlich-hingebenden 
Versenkung, bis zur •Seinserfahrung" hin- 
führen kann, wird vorstellbar. 

Vorausschauende Erklärungen und ein- 
fühlende Reflexionen über die bei den ver- 
schiedenen Meditationsformen möglichen 
Erfahrungen helfen gerade dem/der Üben- 
den, der/die sich ohne die Begleitung eines 
Meditationsmeisters auf den Weg der Stille 
eingelassen hat, die verschiedenen inneren 
und äußeren Reaktionen und Veränderun- 
gen, die er während oder nach der Medita- 
tion in sich wahrnimmt, einzuordnen und 
zu verstehen. Die theoretische Kompetenz 
der Autoren, die übersichtliche Text- und 
Bildanordnung, die angenehm präzise Art 
der Anweisungen und eine angefügte 
Adressenauswahl von Meditationsstätten 
machen das Buch zu einem hilfreichen 
Handbuch der Meditation, zu einem echten 
Ratgeber auf dem persönlichen inneren 
Weg. J. Schreiner 

Guy, Jean-Claude: La vie religieuse 
memoire evangelique de l'Eglise. Pre- 
face de Henri Madelin. Paris, Editions 
du Centurion 1987. 195 S., brosch., 
DM 35,-. 

Die kurzen Beiträge des Erforschers der 
Wüstenvätersprüche entwerfen eine Spiri- 
tualität des Ordenslebens, die über den 
französischen Sprachbereich bekannt wer- 
den sollten. Das sorgfältige Messen an der 
Vergangenheit legt ein solides Fundament. 
Weder vom Streben nach der Nähe zu Gott 
(und was für Name es sein mag), noch von 
besonderen Diensten her ist die Begrün- 
dung möglich, sondern der Anruf erfolgt 
gleichsam von •unten" her, aus dem Volk 
Gottes und formt Gemeinschaften, die 
•eine lebendige Erinnerung an das Evange- 
lium für die Kirche" darstellen. Von daher 



Buchbesprechungen 80 

gibt Guy wichtige Hinweise für die •Rück- 
kehr zu den Quellen" (nicht nostalgisch-re- 
pristierend), für das Verhältnis zur Kirche 
(nicht begründend, sondern autoritativ ein- 
gliedernd) und auch für die kritische Inter- 
pretation aktueller Vorkommnisse. 

Ein Schlußkapitel über •Spiritualität" im 
allgemeinen zeigt nochmals die historische 
Schulung des Verfassers und entwirft eine 
Zukunft, die deutlich von Teilhard de 
Chardin geprägt ist: Eine neue Auffassung 
von Welt und Mensch (Solidarität mit der 
Welt), vom Gebrauch der Dinge (•Die Ge- 
schöpfe zum Maximum ihrer geistlichen 
Kraft entfalten", Teilhard), von der Askese 
(die sich hier einordnet) und von der Sünde 
(die stärker von Schuldhaftigkeit vor Gott, 
als von aktuellen Mißgriffen aufzufassen 
ist); zwei •kritische Dimensionen" bilden 
die Richtschnur: •Das Mysterium von Na- 
zaret oder das Gottsein Jesu" und die 
•kirchliche Universalität". 

Lobend sind der gute sprachliche Stil 
und die leserfreundliche Untergliederung 
hervorzuheben. J. Sudbrack SJ 

Sebott, Reinhold: Das neue Ordens- 
recht. Kommentar zu den Kanones 
573-746 des Codex Iuris Canonici. 
Kevelaer, Butzon und Bercker 1988, 
XI/305 S., brosch., DM 39,80. 

Das neue kirchliche Gesetzbuch vom 25. 
Januar 1983 hat auch für das Ordensrecht 
bedeutende Veränderungen mit sich ge- 
bracht. Damit sind die Entwicklungen, die 
seit dem 2. Vatikanischen Konzil im Sinne 
einer zeitgemäßen Erneuerung und Anpas- 
sung der Orden in Gang gekommen sind, 
zu einem gewissen Abschluß gelangt. Das 
vorliegende Buch ist aus praktischen Be- 
dürfnissen entstanden und versucht dem 
kirchenrechtlich speziell nicht vorgebilde- 
ten Leser einen Einblick zu geben in den 
Abschnitt des CIC, der vom Ordensrecht 
handelt, nämlich die Kanones 573-746. 
Dabei werden die großen Kommentar- 
werke von D. J. Andres und R. Henseler 
vorausgesetzt. 

Der Aufbau des Buches ist nicht synthe- 
tisch-systematisch (wie etwa der fast gleich- 
zeitig erschienene Kommentar von B. Pri- 

metshofer), sondern folgt der Reihenfolge 
der Kanones. Jeweils am Anfang steht der 
lateinische Text des betreffenden Kanon 
und seine deutsche Übersetzung. Der Kom- 
mentar ist knapp und einfach und bringt 
außer den nötigen kanonistischen Erklä- 
rungen auch spirituelle und theologische 
Hinweise. Vielfach nimmt er Bezug auf das 
Dekret des 2. Vatikanischen Konzils über 
die zeitgemäße Erneuerung des Ordensle- 
bens sowie auf den Beschluß der gemeinsa- 
men Synode über die Orden und geistli- 
chen Gemeinschaften. 

Wenn das Buch den Titel •Ordensrecht" 
trägt, dann muß man beachten, daß darun- 
ter alle Gott neugeweihten Lebensformen 
fallen, also nicht nur die Orden im engeren 
kirchenrechtlichen Sinne, sondern auch die 
Kongregationen, die Säkularinstitute und 
die Gesellschaften des apostolischen Le- 
bens. Aber da man noch keinen allgemein 
anerkannten übergreifenden Begriff hat, 
kann man bei der allgemeinen Bezeich- 
nung •Orden" bleiben. Der größte Teil des 
Buches handelt aber von den eigentlichen 
Orden und Kongregationen, die anderen 
Formen des gottgeweihten Lebens werden 
nur relativ kurz behandelt. Auf das beste- 
hende Eigenrecht der einzelnen Gemein- 
schaften kann der Kommentar nur wenig 
eingehen, das würde den Rahmen des Bu- 
ches sprengen. Auch die vielfachen Bezüge 
zum staatlichen Recht und die hier mögli- 
cherweise entstehenden Konfliktsituatio- 
nen werden oft nur angedeutet. Besonde- 
ren Wert legt der Verf. auf jene Bestimmun- 
gen, welche die Freiheit und Mündigkeit 
der Ordensleute betonen, etwa bei der Be- 
handlung der Beichte, der Gewissensre- 
chenschaft, der Zensur. Wichtig ist der 
Hinweis, daß der neue CIC nur ein Rah- 
menrecht geschaffen hat und daß die Or- 
den aufgefordert sind, diesen Rahmen mit 
Leben zu füllen, d. h. unter Berücksichti- 
gung ihres je eigenen Charismas ihr Eigen- 
recht zu entwickeln. Das Buch schließt mit 
Verzeichnissen der Personen, Sachen und 
Kanones, die für den Gebrauch des Kom- 
mentars eine gute Hilfe sind. Bei der äuße- 
ren Gestaltung des Buches wäre es wohl 
günstiger gewesen, Text und Kommentar 
drucktechnisch besser voneinander abzuhe- 
ben. G. Switek SJ 




