Buchbesprechungen 63

e) Geheimnis. Wer die Herausforderung von New Age annimmt, wird notwen-
digerweise zum Geheimnis Gottes gefiihrt. Es 148t sich nicht mehr in Alternati-
ven auflésen: Nur Immanenz oder nur Transzendenz. Gott ist nicht eindimen-
sional zu begreifen. Er ist derjenige, der ebenso im Geist Gottes das Band der
Liebe in dieser Welt darstellt und innerlicher als mein Innerstes ist, wie derje-
nige, der im Geheimnis des Vaters Anfang und Ende aller Zeiten und Rdume
umgreift; ein Geheimnis, das sichtbar und ansprechbar wurde in Jesus Christus,
dem ewigen Wort, das Gott in diese Welt hineingesprochen hat.

Der alte Glaube an Gottes Dreifaltigkeit*® enthiillt sich in der Begegnung mit
New Age als der neue Glaube, in dem das Anliegen von New Age geborgen ist,

als ein Glaube, aus dem zu leben sich lohnt.

Josef Sudbrack, Miinchen

BUCHBESPRECHUNGEN

New Age und Christentum

Hummel, Reinhart: Reinkarnation.
Weltbilder des Reinkarnationsglau-
bens und das Christentum. (Unter-
scheidung. Christliche Orientierung
im religiésen Pluralismus. Hgg. Rein-
hart Hummel und Josef Sudbrack).
Mainz, Matthias-Griinewald-Verlag;
Stuttgart, Quell Verlag 1988. 128 S,
kart., DM 18,80.

Sudbrack, Josef: Mystik. Selbsterfah-
rung ~ Kosmische Erfahrung - Gottes-
erfahrung. Mainz, Matthias-Griine-
wald-Verlag; Stuttgart, Quell Verlag
1988. 167 S., kart., DM 18,80.

Mit diesen beiden ersten Titeln erdffnen
Reinhard Hummel, seit 1981 Leiter der an-
gesehenen und verdienten Evangelischen
Zentralstelle fiir Weltanschauungsfragen in
Stuttgart, sowie der den Lesern dieser Zeit-
schrift und den Interessenten an Verdffent-
lichungen iiber Spiritualitit wohlbekannte
Josef Sudbrack SJ eine neue Reihe, als de-
ren Herausgeber sie firmieren und die sie
Unterscheidung: Christliche Orientierung im
religiésen Pluralismus nennen. Thr Ziel ist
es, wie ein programmatischer Vorspann

darlegt, angesichts der neuen weltanschau-
lichen und psychospirituellen Bewegungen
sich der ,vagabundierenden Religiositit®
und dem Synkretismus zu stellen und eine
,Unterscheidung des Christlichen” (R. Gu-
ardini) zu versuchen, indem sie Themen
wie Magie, Mystik, Gnosis, Geisterglaube
und dergleichen sachgerecht und ,,in Ehr-
furcht vor fremder Religiositit®, aber auch
in kritischer Befragung vom Evangelium
aus behandeln.

Ein solches Vorhaben ist iiberaus begrii-
Benswert, ja lberfillig, fillt es doch eine
Liicke, die schon lange zwischen der not-
wendigerweise mehr lokalen und beraten-
den Arbeit der Sektenbeauftragten und
dem traditionellerweise mehr akademisch
abgehobenen Denken der Hochschultheo-
logie klafft — im katholischen Bereich mehr
als im evangelischen. Dal} es von je einem
Vertreter der beiden grofien Kirchen ange-
gangen wird, ist ein erfreuliches Zeichen
theologischer und pastoraler Gemeinsam-
keit. Beide Bidndchen sind ansprechend
aufgemacht, gemeinverstandlich und doch
differenzierend geschrieben und auch er-
staunlich preiswert: ein gelungener Auf-
takt, dem weitere Erfolge zu wiinschen
sind.



Buchbesprechungen

In dem Band Reinkarnation fragt R.
Hummel zuerst, wie die Idee einer Wieder-
verkérperung in den letzten Jahren fiir so
viele attraktiv werden konnte. Er zeigt, wie
das Thema Sterben und Tod, von den Kir-
chen weitgehend vernachlédssigt und der
»Sdkularisierung anheimgegeben”, von
Psychotherapeuten und Sterbeforschern
neu entdeckt und unter dem Einflu8 von
nichtchristlichen Weltbildern ,,neureligios
besetzt” wurde. Um die wichtigsten Quel-
len sichtbar zu machen, stellt er dann in
vier weiteren Kapiteln die zwei vorchristli-
chen und die zwei nachchristlichen Welt-
und Menschenbilder dar, die die ausge-
prigtesten Reinkarnations- und Karmaleh-
ren  entwickelt haben: Hinduismus,
Buddhismus, Spiritismus (nach Allan Kar-
dec) und Anthroposophie. Dabei zeichnet
er sowohl die klassischen Grundideen hin-
duistischen und buddhistischen Denkens
als auch deren Uberformung durch westli-
chen Fortschrittsoptimismus nach. Ein
sechstes Kapitel ,,Christentum und Rein-
karnation“ geht schliellich auf Versuche
ein, christlichen Glauben und Reinkarna-
tionslehre miteinander zu verbinden und
weist iberzeugend nach, wie diese Bemii-
hungen das biblische Verstindnis von
Schépfung, Eschatologie und Erlosung ge-
gen sich haben. Man mag bedauern, daf
manches psychologische Phinomen und
Argument wie aullerkorperliche Erfahrung
(Exkursion) oder Déja-vu-Erlebnisse nicht
beriicksichtigt wurde. Doch ist die Darstel-
lung von Hummel insgesamt sicher eine
der umfassendsten und klirendsten, die zur
Zeit zu diesem Thema vorliegen.

J. Sudbrack kann bei seinem Band und
Thema Mystik immer wieder darauf verwei-
sen, wie gern heutige Vertreter einer neuen
Spiritualitit, angefangen von der Medita-
tionsbewegung bis hin zu New Age, auf
diese alte Erfahrungsweise zu sprechen
kommen. Daf} es zwischen Mystik und My-
stik erhebliche Unterschiede gibt, liegt auf
der Hand; J. Sudbrack will mit dem Leser
Kriterien zur Unterscheidung erarbeiten.

Das ist nicht leicht, da es weder einen
allgemein anerkannten Begriff von Mystik
noch eine befriedigende Kontinuitit in ih-
rer theologischen und psychologischen Er-
forschung gibt. J. Sudbrack geht von den
definitorischen Problemen und den ver-

64

schiedenen Verstehensansitzen aus und
pladiert - gegen ,Gleichmacherei“ - fiir
eine Differenzierung, die von der eigenen
religidsen Uberzeugung aus das andere an
anderen Mystikformeln im Dialog zu ver-
stehen sucht. In einem weiteren Kapitel be-
schreibt er die Vielfalt, die christliche My-
stik annehmen kann, am Beispiel von Hil-
degard von Bingen (Visiondre Mystik),
Meister Eckhart (Intellektuelle M.), Teresa
von Avila (M. der Freundschaft) und Jo-
hannes vom Kreuz (Unbedingtheit der M.).
Dies ist der lebendigste und geschlossenste
Teil des Buches. Die anderen Partien las-
sen die mit dem von Karl Rahner her stam-
menden offenen Mystikbegriff und von der
Interdisziplinaritét der Betrachtung her ge-
gebene Schwierigkeit erkennen, die Fiille
der Gesichtspunkte zu systematisieren. Die
weiteren  Ausfithrungen {iber Begleiter-
scheinungen der Mystik (Levitationen,
Weissagungen usw.), iiber die Selbst-, Na-
tur- und Gottesmystik, mystische Weltfor-
meln bei F. Capra und S. Grof sowie die
kleine” Mystik und den Weg zu Gott re-
gen das Nachdenken durch viele Beispiele
(von Plotin bis C. Albrecht) und Gedanken
aus der Mystikforschung an. Sie alle wollen
die Gotteserfahrung im Sinne einer jesus-
bezogenen und trinitarischen Glaubensbe-
gegnung als ,das Herz der Mystik* darstel-
len — wie sie fiir einen Christen auch zwei-
fellos ist. B. Grom SJ

Wenisch, Bernhard:  Satanismus.
Schwarze Messen - Damonenglaube -
Hexenkulte. (Unterscheidung. Christ-
liche Orientierung im religidsen Plura-
lismus, Hgg. Reinhart Hummel und
Josef Sudbrack). Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag; Stuttgart, Quell
Verlag 1988. 151 S., kart.,, DM 19,80.

Hexenglaube, Ddmonenfurcht und Satanis-
mus hat es immer gegeben, doch spielen
diese Erscheinungen in unserer von antira-
tionalen Stromungen bestimmten Gegen-
wart wieder verstdrkt eine Rolle. Theolo-
gen beschiftigen sich nicht gern mit diesem
Thema, denn sie fiirchten, daB das Dunkel,
das es umgibt, auch einen Schatten auf ih-
ren wissenschaftlichen Ruf werfen konnte;
auBlerdem miissen sie sich bei dieser Mate-



Buchbesprechungen

rie auch eingehend mit anderen Diszipli-
nen befassen und auBBer theologischen auch
historische, psychologische und parapsy-
chologische Fragen erértern.

Um so mehr verdient es Anerkennung,
dafl B. Wenisch, theologischer Universi-
tatsassistent in Salzburg, dieses Risiko und
diese Miihe auf sich genommen hat. Was er
frither nur unter einem Pseudonym (C.
Weis, Begnadet, besessen oder was sonst?
Salzburg 1986) zu veroffentlichen wagte,
stellt er in diesem Buch unter eigenem Na-
men und in neuem Zusammenhang dar.

Im ersten Kapitel beschreibt er knapp,
aber differenziert den volkstiimlichen
Hexenglauben, den Protestsatanismus und
den gnostischen Satanismus (zumal eines
A. Crowley) - Bewegungen, deren Ele-
mente sich auch in heutigen Satansgruppen
finden, von einzelnen Rockmusikern bis
zum Wicca-Kult. Dann schildert er, was die
traditionelle katholische Auffassung iiber
Satan und Besessenheit lehrte, wie dies
heute unter Theologen umstritten ist und
wie katholisch-traditionalistische Kreise
sowie evangelisch-fundamentalistische
Gruppen die Besessenheit als deutlichste
Manifestation ddmonischen Wirkens be-
trachten. Er berichtet auch mehrere Fille,
in denen sie den Exorzismus meinten an-
wenden zu sollen.

In einem dritten Kapitel tragt Wenisch
Argumente gegen eine undifferenzierte Da-
monisierung der Besessenheit und der sa-
tanistischen Szene von heute vor, indem er
deren Anliegen zu verstehen versucht und
die erwahnten Fille von Besessenheit tie-
fen- und parapsychologisch beleuchtet. In
einem weiteren, vierten Kapitel erortert er
die biblischen Aussagen zum Thema. Da-
bei deutet er einerseits an, daB in ihnen vie-
les zeitbedingt ist und da wir ,heute we-
der Versuchungen noch psychische Aus-
nahmezustinde und Krankheiten im un-
mittelbaren EinfluB boser Geister begriin-
den“ kénnen (99); doch méchte er nicht so
weit gehen und entsprechende biblische
Aussagen insgesamt als iiberholt und un-
haltbar einstufen.

Als ,,personlichen Standpunkt* vertritt er
im letzten Kapitel eine Ansicht, die weder
die Selbstverstindlichkeit biblischer Be-
richte erneuert noch den neueren psycholo-
gischen Kenntnissen widerspricht, sondern

65

genuin theologisch argumentieren will:
Tod, Aggressivitat, Triebdisharmonie u.4.
stehe im Gegensatz zum urspriinglichen
Schopferwillen Gottes, seien aber auch
nicht Folgen menschlicher Schuld. In An-
lehnung an K. Rahners Engelspekulation

faft Wenisch nun die bosen Geister als

Michte auf, die die Schopfung hintergriin-
dig und strukturell - also nicht durch
punktuelle Besessenheit u.d. — pervertiert
haben und den Menschen zwingen, in einer
von ihnen infizierten Welt zu leben und ihn
somit anfechten. - Dieser Denkversuch ist
ohne Zweifel respektabel, setzt allerdings
ohne geniigende Begriindung voraus, daB
die Ubel der Welt nicht aus ihrer Endlich-
keit verstanden werden kénnen, sondern —
ob physisch oder moralisch - auf personale
Wesen zuriickzufiihren sind, die das Uni-
versum ,durchformen” (127). Diese Sicht
rettet zwar die ddmonologische Tradition
in aufgeklirter Form, entfernt sich aber
doch einigermaBien weit von der unmittel-
baren Erfahrung und erklirt diese ein we-
nig sparsam. Der Wert des Buches wird
durch diesen Einwand nicht gemindert: Es
bietet eine umfassend informierte, klar ar-
gumentierende und ausgeglichene Zusam-
menfassung des derzeitigen Diskussions-
standes und damit eine empfehlenswerte
Orientierungshilfe. B. Grom SJ

Janzen, Wolfram: Okkultismus. Er-
scheinungen. Ubersinnliche Krifte.
Spiritismus. (Unterscheidung. Christli-
che Orientierung im religiosen Plura-
lismus. Hgg. Reinhart Hummel und
Josef Sudbrack). Mainz, Matthias-
Griinewald-Verlag; Stuttgart, Quell
Verlag 1988. 151 S., Pb., DM 22,80.

W. Janzen, promovierter evangelischer
Theologe und Schulreferent, beginnt sein
Buch mit einem persénlich und locker ge-
schriebenen Uberblick iiber die gegenwar-
tige Okkult- und New-Age-Szene und be-
stimmt dann seine Position: Er will diese
Strémungen weder ddmonisieren noch nm-
armen, sondern Kkritisch priifen und am
Zeugnis der Bibel messen. Unter Okkultis-
mus versteht er die ,mehr lebenspraktisch
orientierte Beschaftigung mit dem Gebiet
des Paranormalen“. Nachdem er - etwas



Buchbesprechungen

summarisch - die Ergebnisse der Parapsy-
chologie referiert hat, stellt er fest, da3 es
beim Okkultismus um eine religiose Frage
gehe, und versucht, aus dem Alten und
Neuen Testament Malstibe zur Beurtei-
lung des Umgangs mit paranormalen Krif-
ten zu gewinnen. Die Bibel, resiimiert er,
rechne selbstverstindlich mit solchen Fi-
higkeiten; sie warne nicht allgemein vor ih-
nen, sondern nur, sofern sie vom Vertrauen
auf Gott wegfiihren und mibraucht wer-
den konnen. Entscheidend sei fiir sie, ob
Glossolalie, Prophetie, das Achten auf
Triaume u.d. im Geist Gottes und in der
Nachfolge Jesu eingesetzt wiirden.

Im zentralen und umfangreichen Kapitel
iber ,Medien“ schildert Janzen den Okkul-
tismus von J. Agrippa von Nettesheim und
Emanuel Swedenborg sowie den im
19. Jahrhundert entstandenen modernen
Spiritismus mit seinen verschiedenen Me-
thoden, Anliegen und Jenseitsvorstellungen
als Versuch, angesichts der seit dem Mittel-
alter schwindenden Plausibilitdt des christ-
lichen Weltbildes wieder eine Verankerung
im Geistigen zu finden. Diese Ausfiihrun-
gen schlieBt er mit einer Stellungnahme,
die einerseits theologisch-philosophisch
den Anspruch des (gehobenen) Spiritismus
priift, die Grundfragen des Menschen (Was
kann ich erkennen? Was darf ich hoffen?
Was soll ich tun?) zn beantworten versucht,
und die andererseits in tiefen- und parapsy-
chologischer Sicht die Meinung hinterfragt,
in den Verfahren des Spiritismus titen sich
Geister kund. Dieser ganze Hauptteil ent-
hilt eine Fiille von zuverldssigen Informa-
tionen, von denen die iiber Tonbandein-
spielungen (vgl. 94) jedoch zu knapp ausge-
fallen sind. Der praktischen Seelsorge und
Beratung gibt er den wichtigen Hinweis,
daB das Verstehen der Motive spiritisti-
scher Praktiken hilfreicher ist als das ratio-
nale Argumentieren gegen sie; allerdings
konzentriert er sich so stark auf den weltan-
schaulich interessierten Spiritismus, daB

"die lebenspraktischen Motive nur beildufig
erwihnt werden. In einem interessanten
SchluBkapitel deutet der Autor den Okkul-
tismus als Herausforderung an die Kir-
chen, das Erfahrungsdefizit in ihrer Glau-
bensvermittlung aufzuarbeiten, und stelit
Jakob Bohme als einen im biblischen Glau-
ben verwurzelten Mystiker dar. — Ein Buch,

66

das sich streckenweise mit der Systemati-
sierung des sperrigen Stoffes etwas schwer-
tut, aber erfreulich verstindlich geschrie-
ben ist. B. Grom §J

Ruppert, Hans-Jiirgen: Durchbruch
zur Innenwelt. Spirituelle Impulse aus
New Age und Esoterik in kritischer
Beleuchtung. Miinchen, Quell Verlag
1988, 264 S., kart., DM 32,-.
Bubmann, Peter: Urklang der Zukunft.
New Age und Musik. Miinchen, Quell
Verlag 1988. 276 S., kart., DM 12,80.

1. Wohl keine Arbeit informiert umfassen-
der und solider iiber das Phinomen New
Age als dieses Buch des Mitgliedes der
E(vangelische Zentralstelle fiir) W{eltan-
schauungsfragen). Ruppert bewiltigt die
uniiberschaubare Breite und Differenziert-
heit des Phinomens, die Klippe jeder ob-
jektiven Darstellung, durch klare Gliede-
rung des Stoffes: Eine erste Situierung (Be-
wulltseinswandel? Nach Innen? Plausibili-
tit oder Sektierertum? Esoterik?) greift zu-
gleich Fragen des heutigen Christentums
auf. Ein erster Teil (Erlosung durch kosmi-
sche Energie?, mit Themen wie: BewuBt-
sein, Wassermannzeitalter, Kosmologie,
Gesellschaft) bringt den weltanschaulichen
Gesamt-Entwurf. Ein zweiter geht Einzel-
ph@nomenen nach (Initiation, Gnosis, The-
rapie). Der dritte bringt die kritische Stel-
lung — zu New Age und zum eigenen Chri-
stentum.

Innerhalb dieser Grundgliederung erle-
ben wir ein Feuerwerk an Informationen,
Ausblicken und Stellungnahmen - so sehr
und manchmal auch verwirrend, da3 man
sich wenigstens einen Personenindex ge-
wiinscht hiétte. Wir werden von der antiken
Gnosis zu Graf Diirckheim gefiihrt, vom
,Drogenpapst* Timothy Leary zu so wich-
tigen Wissenschaftlern wie Bohm oder Pri-
gogine. Die Fiille der Informationen wiirde
erdriicken, wenn Ruppert nicht so interes-
sant, manchmal leicht sarkastisch schriebe.
So aber liest man gefesselt und immer
faszinierter weiter; und — das ist das Wich-
tige — man ist immer mehr vom gewissen-
haften Ernst und dem umfassenden Wissen
Rupperts beeindruckt.

Deshalb tiberzeugt der dritte Teil (mit ei-
ner wichtigen Kritik an Versuchen von



Buchbesprechungen

Franz Alt und Giinther Schiwy, New Age
zu ,taufen“), in dem der Verfasser seine
christliche Stellungnahme entwirft. Man
konnte sie umreiBen: Ebenso offenes Ein-
gehen auf die echten Anfragen (mit oft
scharfer Kritik am eigenen Christentum)
wie eindeutige Distanz zu unverantwortli-
chen Grenzverwischungen. DaBl die Syn-
these zwischen der positiv dargestellten
christlichen Mystik und dem lutherischen
Rechtfertigungsglauben nicht ganz gelun-
gen ist, wird durch die letzten Hinweise auf
Teilhard de Chardin und die orthodoxe
Spiritualitit (worauf Hans Urs von Baltha-
sar in seiner Auseinandersetzung mit Teil-
hard schon immer hinwies) mehr als wett-
gemacht.

2. Auch Bubmanns Buch iiber die New-
Age-Musik informiert ausgezeichnet und
ist gut lesbar. Es bietet fiir Nicht-Einge-
weihte — ohne da} es von Bubmann inten-
diert ist — zugleich einen Zugang zum Ge-
samtphanomen New Age. Vier wichtige
Reprisentanten: Sri Chinmoy, Peter Mi-
chael Hamel, Joachim-Ernst Berendt, Dane
Rudhyar, stehen im Mittelpunkt; aber auch
andere wie Karlheinz Stockhausen oder J.
Diamond kommen zur Sprache. Hervorzu-
heben ist, daB Bubmann nicht alles in ei-
nen Topf der Ablehnung wirft (er nennt
Michael Vetters Obertongesidnge ,,interes-
sant“); daB er in der modernen Musik-
Theorie zu Hause ist (darunter ebenso die
Theologie der Musik Oskar Séhngens wie
die ,negative“ Musiktheorie T. W. Ador-
nos) und sie dem Laien-Leser nahebringt;
daB er die musikalische Welt mit ihrer Ver-
flechtung in die Harmonie des Kosmos als
Zugang zum Religigsen anerkennt und die
Diamonisierung der Rock-Musik abweist.
Vielleicht wird in den SchluBausfithrungen
iiber die ,,Ethik der Musik* die MeBlatte zu
hoch gelegt und die Musik im Bezug zum
Wort* zu sehr als nur-funktional bewertet.
Doch das hindert nicht das Gesamturteil,
daB wir hier eine kluge, wissende, unter-
scheidende und deshalb hilfreiche Ausein-
andersetzung mit New-Age-Musik zur
Hand haben. J. Sudbrack SJ

New Age. Kritische Anfragen an eine
verlockende Bewegung. Hg. Horst
Biirkle. Diisseldorf, Patmos Verlag
1988. 136 S., kart., DM 22—,

67

Die Regale der Buchliden sind voll mit
Esoterik-Literatur. New Age verkauft sich
gut. Doch leider allzu selten kommen, wie
im vorliegenden Buch, prominente New-
Age-Vertreter zugleich mit Christen zu
Wort.

H. Biirkle trifft mit seinem Beitrag Zur
Unterscheidung der Geister: Selbsterrettung
des Menschen oder Erlosung durch Gott:
den Kern der Fragestellung. Seine Ant-
wort: ,,...das einzige Kriterium der Wahr-
heit, ...das es fiir den Christen gibt: die in
Christus Person gewordene Wahrheit“
(105). Bei den Differenzen zwischen New
Age und Christentum geht es nicht um
Lappalien, sondern um ,Wesensunter-
schiede“ (120). Denn New Age verweist
den Menschen auf sich selbst, nicht auf
Gott. Durch Selbstentdeckung soll der
Mensch zu erweitertem BewuBtsein kom-
men, durch Reinkarnation zu besserem
Sein. Der gldubige Christ aber bedarf die-
ser Dinge nicht, da er in Christus den Erlo-
ser erkannt hat, den einzigen ,Weg, die
Wahrheit und das Leben“ (Joh 14,6).

Das Buch ist das Resiimee einer
Wochenendtagung der Katholischen Aka-
demie in Bayern am 17./18. Oktober 1987
in Miinchen. Die eigene Meinungsbildung
ist fiir den Leser nicht immer leicht, da fir
das Verstindnis der meisten Beitrige aus-
giebige naturwissenschaftliche oder theolo-
gische Vorkenntnisse erforderlich sind.
Grundkenntnisse iiber die New-Age-Bewe-
gung vermittelt F. Capra in seinem Aufsatz
Die neue Sicht der Dinge. So konnen seiner
Meinung nach nur ein ,,Wandel der Wert-
systeme* (13) und eine ,Verlagerung vom
rationalen zum intuitiven Denken* (13) zur
Losung unserer heutigen weltumspannen-
den Probleme fiihren, die auf einem iiber-
holtem Weltbild“ (11) basieren. Der Physi-
ker E. Liischer iiberpriift in seinem Beitrag
Physik und Wirklichkeit, inwieweit es mog-
lich ist, dem New-Age-Gedankengut den
Rang einer Wissenschaft zuzuordnen und
kommt zu dem Schluf}, daB ,keine natur-
wissenschaftliche Begriindung von ... New
Age existieren kann“ (40). Das Zeitalter der
angekiindigten neuen Zeitalter steht bei W.
Ch. Zimmerli auf dem Priifstand. Er unter-
sucht die Verifizierbarkeit vom Standpunkt
des Philosophen aus, wobei er besonders
auf die Wechselwirkung Natur — Mensch -



Buchbesprechungen

Technik eingeht. J. Sudbrack erklédrt in sei-
nem Aufsatz Herausgefordertes Christen-
tum: Vergessene mystische Tradition das
Verstdndnis der Mystik in New Age, und
vergleicht es mit dem Begriff der christli-
chen Mystik. Am Beispiel von Meister Eck-
hart und Teilhard de Chardin, die auch von
New Age in Anspruch genommen werden,
zeigt er gravierende Differenzen auf. G.
Schiwy erstellt fiinf Thesen iiber das Ver-
hiltnis New-Age-Spiritualitit und Christen-
tum. Seiner Meinung nach sind ,,vor allem
wir Christen mit schuld an der spirituellen
Leere dieser Welt“ (10). Auswege sieht er u.
a. in der Wiederentdeckung christlicher
Spiritualitat eines K. Rahner oder eines
Teilhard de Chardin, mit deren Hilfe — wie
seltsam - ,im Geist des neuen Zeitalters
immer mehr der Geist Gottes* (104) ent-
deckt werden kénne.

Jeder Leser wird sich selbst iiber New
Age sein Urteil bilden. Die Informationen
aus diesem Buch kdnnen dabei hilfreich
sein. Leider st6B8t man immer wieder auf
viel Redundanz, was bei der grofiziigigen
Art, mit der die Vertreter des New Age
Schlagworte wie ,Paradigmenwechsel®,
,BewuBtseinserweiterung®, ,,Transforma-
tion* oder , Netzwerk“ gebrauchen, an-
scheinend zur Natur der Sache gehért. Die
Auswahl der Themen und Referenten ist
gut gelungen, so daB der Untertitel des Bu-
ches zurecht ,Kritische Anfragen” lautet.
Und nur durch kritisches Befragen dieser
Bewegung kann die ,sanfte Auflosung des
Christentums“ erkannt werden, die New
Age mit sich bringt. M. Maier

Wehr, Gerhard: Karlfried Graf Diirck-
heim. Ein Leben im Zeichen der
Wandlung. Miinchen, Kosel 1988. 320
S., geb., DM 39,80.

Mit FleiB und Sorgfalt ist diese erste, gut
lesbare Biographie des hochbetagten
(* 1896) Griinders und Leiters der ,existen-
tial-psychologischen Bildungs- und Begeg-
nungsstitte, der Schule fiir , Initiatische
Therapie“ in Todtmoos-Riitte zunsammen-
gestellt. Die Verdienste des Grafen (seit
1985 mit Maria Hippius verheiratet) um
ganzheitliche Meditation, um Integration
fernostlicher Meditationsmethoden ins
Abendland sind weithin bekannt. Viele

68

christliche Meditations-Lehrer haben hier
ihre Anregung (J. B. Lotz, KI. Tilmann)
oder ihren Kontakt (Enomiya-Lassalle) ge-
funden.

Wehr geht ausfiihrlich der Herkunft, der
Geschichte und auch dem therapeutisch-
meditativen Ansatz Graf Diickheims nach
und verarbeitet sorgfiltig die entspre-
chende Literatur. Der Anhang (mit Biblio-
graphie, Zeittafel, Personenregister, An-
merkungen usw.) hilft zam leichten Um-
gang mit dem wichtigen Buch.

Uber die weltanschaulichen Fragen muf
in dieser Zeitschrift nicht mehr berichtet
werden - zu ihrer Diskussion in GulL vgl.
bei Wehr die in den Realien korrekten,
wenn auch weltanschaulich mif3verstehen-
den Seiten 252-254. Die Deutung Graf
Dirckheims ist allerdings von Wehrs an-
throsophischer Sicht des Christentums be-
stimmt. Die eben herausgekommenen Vor-
trage Graf Diirckheims vor dem ,,Frankfur-
ter Ring - Gesellschaft zur Pflege der Phi-
lousia“ (ab 1967; bei Wehr 165f) zeigen,
daB fiir Diirckheim personale Begegnung
und Liebe nur eine Vorstufe zur hoheren,
einheits-stiftenden Seinsfiithlung sind.

Erschiitternd ist allerdings die von Wehr
vornehm, aber offen dargestellte Japan-
Zeit Graf Diirckheims. Als auBenpoliti-
scher Mitarbeiter im Biiro Rippentrops und
beim zweiten Aufenthalt wihrend des Krie-
ges noch offizieller, hatte er den Auftrag,
das Deutschtum des Nationalsozialismus
in Japan zu propagieren. Das in dieser Ab-
sicht von Diirckheim in Japan veroffent-
lichte Buch iiber Volkstum und Weltan-
schauung konnte von Wehr - wohl wegen
der Sprache - nicht verarbeitet werden.

Und hier stellt sich die wichtigste Frage
an die Lebensgeschichte: Wehr spricht
zwar von seiner ,grundlegenden inneren
Kehr (147 u. 6.) nach der Japanzeit, gibt
aber daftir keinen Beleg. Die grofen
~Seinserfahrungen” Diirckheims liegen
aber vorher. Einer kiinftigen Biographie
stellt sich die Aufgabe: Kontinuitit und
Diskontinuitat des nationalsozialistisch be-
einfluBten (trotz jiidischer GroB3mutter) Ja-
pan-Besuchers zum Begriinder der ,,initiati-
schen Therapie“ zu untersuchen: Ganzheit-
liche Umkehr oder ,,nur“ Verinnerlichung
von dhnlichen Grundhaltungen?

J. Sudbrack SJ



Buchbesprechungen

Wehr, Gerhard: Die deutsche Mystik.
Mystische Erfahrung und theosophi-
sche Weltsicht — eine Einfiihrung in
Leben und Werk der grofien deut-
schen Sucher nach Gott. Miinchen, O.
W. Barth 1988. 352 S., Ln., DM 38,

Der Autor ist durch viele Verdffentlichun-
gen (Darstellungen und Ausgaben) aus den
im Untertitel berihrten Gebieten bekannt.
Hier geht es um einen geschichtlichen Ab-
riB (in Einzeldarstellungen), der bei Mei-
ster Eckhart anfingt (mit einem Vorspann
der Frauenmystik Hildegards, Mechthilds
usw.) und im Kapitel iiber Christliche Theo-
sophie als fortwirkende Geistesstromung mit
den Rosenkrenzern, der Kabbala und dem
Protest gegen Giftmiillskandale und ato-
mare Versuchung endet.

Wehr schreibt flott, hat viel Material ver-
arbeitet und kann seine Figuren und deren
Ideen dem Leser nahebringen. Die Frage
aber ist, ob sein grundlegendes geistesge-
schichtliches Schema von einer exoteri-
schen Kirche (die damit von der eigentli-
chen Spiritualitit abfillt) und den esoteri-
schen Figuren, die die ,,wahre* Kirche bil-
den, nicht Wesentliches verstellt.

Die Ungenauigkeit dieses Ansatzes (was
sich in den Konsequenzen oft verderblich
auswirkt) 14Bt sich schon im Umgang mit
Fakten und Zitaten des einleitenden Kapi-
tels zur Deutschen Mystik (13-30) feststel-
len. Es geht um die ,,grenziiberschreitende
Tendenz der Mystik“, den ,geistigen Briik-
kenschlag“: ,,Religioses Dogma und theo-
logische Lehrmeinung betonen das Diffe-
renzierende, Trennende. Aber Menschen,
die in der Tiefe ihres Wesens ergriffen sind
von der Gegenwart des Umgreifenden,
Gottlichen - gleich welcher Gestalt —, wer-
den geeint dorch groBe Erfahrung.“ Dazu
zitiert Wehr Zeugen: Z. B. einen Text des
Dionysios Areopagita. Aber dessen ,,nega-
tive Theologie* will keineswegs zeigen, daf3
»Dogma, Kultus und reguldre Verkiindi-
gung im Vorldnfigen, wenn nicht gar im
Vordergriindigen steckenbleiben®, sondern
gerade er ist es, der in seiner kirchlichen
und himmlischen Hierarchie ein gewaltiges
Gebdude von Dogma und Institution auf-
baut, worauf die ,negative Theologie*
gleichsam eine Turmrosette setzt; d. h.
~Dogma“ und ,Ergriffensein“ werden

69

nicht als Entweder-Oder entgegengesetzt,
sondern als Sowohl-als-Auch in Einheit ge-
bracht. DaBl die deutschsprachige Mystik
gegeniiber der lateinischen Uberlieferung
~einen besonderen Grad der Verinnerli-
chung und Individualisierung der geistig-
seelisch empfangenen Bilder, der Inspira-
tionen und der Erlebnishohepunkte mysti-
scher Vereinigung“ bedeute, kann nur je-
mand schreiben, der Augustinus und Bern-
hard nicht auf Latein gelesen hat. Und
dann bringt es Wehr sogar fertig, Kardinal
de Lubac mit einem langen Zitat aus Das
Mysterium und die Mystik (Wiirzburg 1974)
fiir ,eine im letzten ganz auBBergewdhnliche
Ubereinstimmung der Mystik“ aller Reli-
gionen (iber Institution und Dogma hin-
ans) zu zitieren, 1af3t aber die Fortsetzung
des langen Zitats aus: ,,Behauptet aber ei-
ner die Gleichheit aller mystischen Erfah-
rungen so geradeheraus und ungeschiitzt,
so zeugt das von oberflichlicher Analyse
der Texte, die iiberdies aus ihrem spirituel-
len Zusammenhang heransgenommen wur-
den als hitte de Lubac Wehrs Buch vor Au-
gen...*

Entsprechendes gilt auch fiir die Grund-
gliederung des Werkes in: Deutsche Mystik
(Meister Eckhart bis Martin Luther) und
Christliche Theosophie (Valentin Weigel, Ja-
kob B6hme bis Helene Blavatsky und Ru-
dolf Steiner). Soll damit insinniert werden,
daB die Theosophin Blavatsky die Anlie-
gen der Deutschen Mystik in moderner Fas-
sung weitergibt? Soll damit gesagt sein,
daB die christliche Mystik vor der Theoso-
phie noch keinen Bezug zur Natur usw.
hatte (vgl. Hildegard, die deutsche Franzis-
kanermystik)? Wird hier nicht vielleicht
Qualitit durch Quantitit ersetzt, und dient
die Quantitit nicht als Alibi fiir im Grunde
doch subjektive Spekulationen?

J. Sudbrack SJ

Trusen, Winfried: Der ProzeB gegen
Meister Eckhart. Vorgeschichte, Ver-
lauf und Folgen. (Rechts- und Staats-
wissenschaftliche Veroffentlichungen
der Gorres-Gesellschaft. Neue Folge,
Heft 54.) Paderborn/Miinchen/Wien/
Ziirich, Schoningh Verlag 1988. 208 S.,
kart., DM 48,-.

Langer, Otto: Mystische Erfahrung
und spirituelle Theologie. Zu Meister



Buchbesprechungen

Eckharts Auseinandersetzung mit der
Frauenfrommigkeit seiner Zeit. Miin-
chen/Zirich, Artemis Verlag 1987.
312 S, Ln., DM 78,-.

Es gibt wohl kaum eine Gestalt der christli-
chen Tradition, die im heutigen Gesprich
der Religionen, des Aufeinandertreffens
der Kulturen und der ,,Neuen Religiositiit®
so oft zitiert wird wie Meister Eckhart.
Aber es gibt wohl auch kaum eine Gestalt,
die so oft entstellt wird; dies nicht nur im
aullereuropidischen Raum (in Japan gibt es
eine hervorragende Eckhart-Forschung;
vgl. Gul 56 [1983] 321-324) sondern gerade
auch in der deutschsprachigen Populir-Li-
teratur. Dabei hat der mittelalterliche Do-
minikaner dank der Forschung der letzten
Jahrzehnte ein recht klares Profil gewon-
nen.

1. Die rechtswissenschaftliche, Eckharts
Leben untersuchende Arbeit W. Trusens
zeichnet in das Eckhart-Bild weitere Ziige
ein, die fiir seine Mystik wichtig sind.
Diese Mystik ist alles andere als ein ,,Gip-
fel der revolutiondren Intelligenz* (Fr.
Heer, E. Bloch) und fern von kryptogamem
Pantheismus und Zen-Vorahnung (Diirck-
heim, Lassalle). Allerdings bietet der Mei-
ster (d. h. magister = Professor; das Wort
vom Lebe- statt Lese-meister stammt nicht
von Eckhart) eine hochaktuelle Basis zum
Gespridch mit buddhistischen und neu-re-
ligiésen Tendenzen.

Er selbst stand ndmlich in einem entspre-
chenden Gesprich. Nach einer glinzenden
wissenschaftlichen und organisatorischen
Karriere wurde er nach Straflburg gesandt,
um spirituellen, mystischen Bestrebungen
die rechte christliche Form zu geben. ,Er
wollte den Weg zur Mystik von den Gege-
benheiten, die er in Nonnenkonventen und
bei den Beginen fand, in eine andere Rich-
tung bringen, fern von allem nur Emotiona-
len, von Ekstasen und Visionen, fern von
freigeistiger Uberheblichkeit, fern von aller
Ablehnung der kirchlichen und weltlichen
Autoritit. Dennoch wollte er das innere
Anliegen jener religiosen Bemiihungen si-
chern, das er aufgriff und rational durch-
formte.” (48). A. M. Haas, meint: ,,Eckharts
Mystik set letztlich nichts anderes als eine
subtile, ,orthodoxe‘ Antwort auf diese Ha-
resie” (45). In zwet Richtungen gingen die

70

Korrekturen: Gegen die Ubertreibung des
Emotionalen und gegen das Verschwim-
men der kirchlichen Konturen.

In KoIn gingen diese Bestrebungen wei-
ter. Dort aber brach der Konflikt aus, der —
wie Trusen zeigt — zu nicht geringem Teil
auf inner-dominikanischen Differenzen be-
ruhte. Eckharts sogenannte Rechiferti-
gungsschrift vorm Jahre 1327 wird im Kern
als protestatio, ein ,,Bekenntnis“ zum ortho-

. doxen, kirchlichen Glauben ausgedeutet.

Damit war die Anklage auf Héresie (wozu
~Hartnickigkeit” gehort) erledigt. Beim
Prozef} in Avignon ging es auch nicht mehr
um die ,,Person“ Eckharts, sondern nur um
»Sdtze*, die in sich, losgeldst vom Zusam-
menhang, prout sonant, falsch klingen oder
falsch gedeutet werden konnen. Dal3 Eck-
hart sich dem pépstlichen Urteilsspruch
unterwarf, zeigt, daB} er die Differenz seiner
hochspekulativen Gedankengénge zu ih-
rem Verstdndnis durch ein weniger gebilde-
tes Publikum auch selbst realisierte

Von den vielen neuen Einsichten, die
Trusens rechtswissenschaftliche, auf das
Leben und die Lebensumstinde Eckharts
bezogene Arbeit erbringt, sei hier nur das
Kapitel iiber die Verteidigung durch Hein-
rich Seuse erwdhnt. Mir stellte sich im
Grunde nur e¢ine wichtige Frage: Ob sich
der Meister bewullt war, ,,dafl das, was er
seinen Zuhorerinnen bot, nicht das Ganze,
fiir sie aber das Wichtigste war®, wie Tru-
sen als Ergebnis zusammenfaBt (vgl. 186),
oder ob er nicht doch seine Lehre fiir all-
umfassend hielt. Ein theologisches Ver-
standnis Eckharts (das Trusen fordert)
konnte diese Beurteilung korrigieren.

2. Der Linguist und Literaturwissen-
schaftlicher Langer bemiiht sich um diese
theologische Auseinandersetzung, wobei er
sich auf Eckharts Korrektur an der emotio-
nal-ekstatischen Nonnen-Spiritualitit be-
schrinkt. (Zur anderen ,pathetischen®
Seite der Auseinandersetzung einiges bei
Trusen.) Diese Intention bringt es mit sich,
dal Langers Darlegungen oftmals grofle
Anforderungen an das Mitdenken des Le-
sers erfordern. Durch klare Gliederungen
und prazise Aussagen wird dies, soweit
moglich, erleichtert.

Ein erster Teil stellt die ,,mystische Spiri-
tualitdit der Dominikanerinnen nach den
Nonnenviten*“ dar. Nachdem Langer #hn-



Buchbesprechungen

lich wie Trusen den Zeithintergrund aufge-
deckt hat (disziplinarische Befugnisse Eck-
harts von seiten des Ordensgenerals zur Vi-
sitation der Kldster), geht er der ,,mysti-
schen Lebenslehre der Nonnenviten“ in
sorgfiltig  erarbeiteten  Einzelschritten
nach: von Ubungen und der ersten Bekeh-
rung iiber das Verhiltnis von Actio und
Contemplatio bis zur Unio Mpystica mit
Brautmystik, Leidensmystik usw. Langer
iberschiittet den Leser nicht mit einer
Uberzahl von Zeugen, sondern verdeutlicht
an ausgewiihlten Einzelbeispielen die allge-
meinen Ziige.

Die darauffolgende Darstellung von
»Meister Eckharts Auseinandersetzung mit
der Frauenmystik* kann als eine der besten
Aufschliisselungen der ,,Wesensmystik“ (L.
Reypens) oder ,intellektuellen Mystik* (A.
M. Haas) Eckharts gelten. Auch hier greift
Langer typische Einzeltexte heraus, in de-
nen er die allgemeinen Ziige, den aszetisch-
mystischen Neuansatz Eckharts erortert:
»Das Umdrehen gingiger Meinungen, das
den Stil Eckharts insgesamt kennzeichnet,
darf nicht als bloe Umbesetzung von Posi-
tionen innerhalb eines Modells ohne Ver-
anderung seiner Struktur verstanden wer-
den.“ Entgegen den ,,damals géngigen For-
men der Weltabwendung® lehrt Eckhart,
daB ein ,.sich selbst als priméres Liebesob-
jekt lassen, das Interesse an der eigenen
Person aufgeben® miisse (136f). Daher wer-
den die Innerlichkeit als eigentliche Tu-
gend hervorgehoben, Abgeschiedenheit
iiber Liebe gestelit, weil Liebe nach Meister
Eckhart wie Wissen als eine Relatio immer
noch die eigene Person mit einbeziehen.

Langer fithrt von diesem Grundansatz
bis in die letzten Tiefen der Eckhartschen
Mystik. ,,Eckhart Gibersteigt im Zuge seiner
Einheitslehre nicht nur die affirmative, son-
dern auch die negative Theologie.“ ,,Das
Verhiiltnis zu Gott (in der letzten Vereini-
gung) darf kein Freundschafts- und Liebes-
verhiltnis sein. Ein gedachter und geliebter
Gott ist kein Gott, mit dem die Seele eins
sein kann.” (259) Doch solche Ergebnisse
der spekulativen Mystik meinen keinen
Pantheismus, sondern fiihren die ethische
Forderung des ,,Loslassens“ bis zur letzten
Konsequenz. So schreibt Langer zum Ho-
hepunkt seiner Interpretation: ,,Das Lassen
Gottes ist der Akt der Preisgabe eines letz-

71

ten sublimen Habenwollens, der tranzen-
dentalen, als Frommigkeit getarnten Hab-
gier, die sich auf Gott selbst richtet... Das
Motiv, das hinter diesem Imperativ steht,
ist religids-praktischer Natur und inten-
diert die Aufhebung jeder objektivierenden
Beziehung zu Gott.” (287)

Sympathisch ist, daB Langer sich der
Kritik enthilt und nur schlichthin zum Ver-
stindnis fithrt. Die auf das Leben Eckharts
bezogene Deutung Trusens bietet dazu eine
wertvolle Ergidnzung und wiirde vielleicht
zu einer Akzentverschiebung (diesmal in
Richtung der Deutung Trusens) fithren.
Aber beide Arbeiten sind - auch durch ge-
naue Literaturverwertung und aufschliis-
selnde Indizes — vorzigliche Eckthartdeu-
tungen, die nun dringlich auf theologische
Weiterfithrung warten. J Sudbrack S J

Erhebe dich, meine Seele. Mystische
Texte des Mittelalters. Hg. Johanna
Lanczkowski. Stuttgart, Philipp Re-
clam jun. 1988. 400 S., kart., DM 13,-
(Ln., DM 19,80).

Schon das Format ist anziehend: Man
kann dieses Taschenbuch wirklich in die
Tasche stecken. Es enthilt schéne, lingere
Texte aus der mittelalterlichen Mystik in
Deutschland, die die Herausgeberin gesam-
melt und oft auch selbst iibersetzt hat. Er-
freulich, daB nicht nur die Vielberufenen:
Eckhart, Seuse, Tauler, Mechthild von
Magdeburg usw. zu Wort kommen, son-
dern auch Elisabeth von Schénau (eine Ge-
samtiibersetzung aus der Hand der Heraus-
geberin ist in Vorbereitung), Johannes von
Kastl oder Noannenviten (Elsbet Stagel,
Adelheid Langmann). Die 18 Texte geben
einen schénen Uberblick iiber den Reich-
tum der mittelalterlichen Mystik: Bildhaf-
tes, Biographisches, Spekulatives, Volks-
tiimliches, Erzdihlendes, Exegetisches, Be-
tendes.

Einiges ist zu korrigieren: Unverstind-
lich ist mir, daB Das Buch von geistlicher
Armut immer noch Tauler zugewiesen wird
(obgleich die Ubersetzung auf Denifles
Ausgabe beruht, wo er dies eindeutig wi-
derlegt). Das Herausstellen der ,Gottes-
freunde“ sollte nach der Entlarvung der
,Félschung“ Merswins (es war nicht nur



Buchbesprechungen

ein ,,Kunstgriff*, 28f) zuriickhaltender ge-
schehen. Damit hdngt zusammen, daB in
der Einleitung die Geschichte der Deut-
schen Mystik iberdramatisiert wird: Hilde-
gard wird zu einer eschatologischen Predi-
gerin, ,,die in die Wirren der Zeit ... als We-
hen der Endzeit“ (15) hineinspricht; Eck-
hart verlege ,,das Kommen des Gottesrei-
ches, das nach dem Gericht anbrechen
wird, ganz in die Seele hinein“ (17); da-
nach folgen nur noch, wenn auch wohlwol-
lend betrachtet, padagogisch-erbaulich be-
wertete Texte, die ,nicht mehr den
Schwung und die Glut oder die Hohe der
Spekulation erreichen wie die GroBen®
(31) — ob dahinter nicht doch eine elitire
Konzeption von Mystik steht?

Der eigentliche Inhalt des Biichleins, die
reichhaltige Textsammlung, wird von die-
sen Schonheitsfehlern nicht beriihrt.

J. Sudbrack SJ

Seuse, Heinrich/Tauler, Johannes:
Mystische Schriften. Werkauswahl
von Winfried Zeller. Hg. Berd Jaspert.
Miinchen, E. Diederichs 1988. XXIV/
335 S., kart., DM 22,—.

Der evangelische Kirchenhistoriker W. Zel-
ler (T 1982) ist einer der wenigen (auch un-
ter den Kollegen katholischen Glaubens),
der kundig und liebevoll die groBle mysti-
sche Tradition des Christentums zu verle-
bendigen suchte. 1967 verdffentlichte er
eine ,,Werksauswahl“ aus den Schriften der
beiden ,,Eckhartschiiler (was fiir Tauler
nicht vollig gesichert ist). Als Vorlage dien-
ten ihm die Ubertragungen ins Neudeut-
sche von Walter Lehmann und Georg Hof-
mann, die er nach den kritischen Textaus-
gaben von Corin und Bihlmeyer verbes-
serte. Sein Schiiler Bernd Jaspert hat dan-
kenswerterweise diese vergriffene Auswahl
(1/4-1/6 der Gesamt-Texte von Tauler und
Seuse) herausgegeben und durch eine aus-
fiihrliche Bibliographie zur Deutschen My-
stik (313-335) ergéinzt.

Zellers Ubertragungen (d. h. Lehmanns -
man sollte die Nenhochdeutsche Version
aber nicht ,,Ausgabe“ nennen, wie es S. X,
308 geschieht) sind einfithlsamer und niher
der Ursprache als die Hofmanns. Dem Ver-
lag ist zu danken, daB sie neu verfiigbar

72

sind. Auch die reiche Bibliographie ist
wertvoll. Man hitte sie aber kritisch séu-
bern miissen; ein Karl Otto Schmidt, mit
seiner deutschnationalen Eckhart-Deutung,
und ein Johannes Zeisel mit seiner schlim-
men esoterischen ,,Entschleierte(n) Mystik“
diirften darin keinen Platz haben. Oder
mufBl man jeden Schund aufzdhlen, wie er
heute hundertfach produziert wird?

Diese Schonheitsfehler sollten aber nie-
mand hindern, nach dem schén aufge-
machten (mit einem Bildschmuck, der viel-
leicht sogar auf Bilder aus Seuses Hand zu-
riickgeht) und preiswerten Band zu greifen.
Er fiihrt ins Herz einer groBen Gotteserfah-
rung. J. Sudbrack SJ

Analecta Cartusiana. Kartduserlitera-
tur und Kartduserschrifttum. Hg. Ja-
mes Hogg. Salzburg 1988, Institut fiir
Anglistik und Romanistik. 120 S.,
kart.,, DM 65,—.

Der internationale Kongref3 iiber die Kar-
tiuser vom 2. bis 5. September 1987 liegt
diesem Buch zugrunde. Einschligig be-
kannte Wissenschaftler wie W. Baier, E.
Bauer, J. Hogg, I. Jaricot, J. Mlinari¢ und J.
Toér6k prasentieren neueste Forschungser-
gebnisse Uber Kartduserliteratur und
-schrifttum. Fiir die Spiritualitit in Ge-
schichte und Gegenwart besonders wichtig
ist der Beitrag von Josef Weismayer iliber
Dionysius der Kartduser als Lehrer der Un-
terscheidung der Geister (5-27). Es ist zu
wiinschen, dal der Beitrag in der Edition
iber besagten KongreB nicht vergraben
bleibt.

Dionysius (1402-1471) verarbeitet den
Traktat des Heinrich von Langenstein und
die Abhandlung des Johannes Gerson be-
ziiglich der ,,Unterscheidung der Geister®.
Beide werden positiv rezipiert. Der Augu-
stinereremit Heinrich von Friemar hinge-
gen mit seiner negativen Sicht der mensch-
lichen Natur ist dem Kartduser zuwider.

Wer mit ignatianischer Spiritualitat ver-
traut ist, wird durch den Beitrag von J.
Weismayer aufs neue bestitigt bekommen,
wie sehr Ignatius von Loyola im breiten
Strom der mittelalterlichen Scholastik und
der Kartidusermystik steht. Fast alles, was
wir bei ihm an philosophisch-theologi-
schen Voraussetzungen und spiritueller



Buchbesprechungen

Terminologie entdecken koénnen, findet
sich in der Tradition vor ihm. Dies tut je-
doch der Genialitit seiner Auswahl und
dem Charisma, alles selbst erlebt zu haben,
keinerlei Abbruch. Gerade im Kennen und
Ernstnehmen seiner spiritvalitdtsgeschicht-
lichen Bedingtheit wird die Unbedingtheit
seiner geistlichen Erfahrungen transparent.

Und aof noch etwas sei hingewiesen,
worauf der Beitrag von J. Weismayer aof-
merksam macht, namlich die Aktualitédt der
,Unterscheidung der Geister”. Uneinge-
schrinkt ist ihm zpzostimmen: ,,Diese The-
matik ist aber nicht nur von historischem
Interesse; gerade heute gilt es bei den ver-
schiedensten spirituellen Bewegungen und
Phinomenen zn unterscheiden, wo der
Geist Gottes am Werk ist. Die Bemiihun-
gen vergangener Jahrhunderte kdnnen in
diesem Zusammenhang wertvolle Hilfe lei-
sten.” (5) Vor allem in einer Zeit der Esote-
rik und neven Gnosis tut Unterscheidung
not. P. Imhof SJ

Ldpple, Alfred: Ketzer und Mystiker.
Extremisten des Glaubens. Versuch ei-
ner Deutung. Miinchen, Delphin Ver-
lag 1988. 288 S., Ln., DM 29,80.

Mit Fug und Recht darf man dieses gut ge-
schriebene Buch eine historische Hinfiih-
rung zur Lebendigkeit der Kirche nennen.
In Anlage und Durchfithrung erkennt man
die Hand des erfahrenen Religionspiddago-
gen. Die 28 Gestalten (von Jesus von Naza-
reth bis zv Bischof Lefebvre und Leonardo
Boff — einmal ist das Thema allgemeiner:
Katharer und Waldenser - zeigen Licht ond
Schatten der Kirche. Nicht immer kann
man unterscheiden: Ketzer oder Mystiker,
immer aber, selbst bei Giordano Bruno,
macht Lipple etwas vom Geist der Kirche
Jesu Christi (und oft vom Ungeist ihrer
konkreten Gestalt) deutlich. Die einzelnen
Gestalten werden nach einem #hnlichen
Schema vorgestelit: Die Hinfithrong setzt
bei einer Frage oder einer Aktualitit an; es
folgt knapp eine Lebensskizze; dann fiihrt
Lipple in Werk und Auvssage der betreffen-
den Gestalt ein; jedesmal kommt dabei
auch ein modernes Anliegen zur Sprache.
Zum SchiuB finden sich noch entspre-

73

chende Texte oder Dokumente. Alles ist
sorgfiltig erarbeitet und oftmals spannend
dargeboten. Nur gelegentlich stellen sich
Fragen, bei denen der Spezialist anderer
Meinung sein méchte (z. B. ist das MiB-
traven [134] gegen die ,,Echtheit* des deut-
schen Predigtkorpus M. Eckharts oder
doch gegen die Authentizitit des exakten
Wortlauts heute nicht mehr anfrechtzuer-
halten).

Mir scheint, man kénnte mit diesen Ket-
zern und Mystikern eine regelrechte Ideen-
geschichte des christlichen Glaubens auf-
bauen ond briuchte dazn nur die Briicke
von Gestalt zu Gestalt zn schlagen. Man
wiirde dann auf viele weitere Figuren sto-
Ben, die eingebracht werden miiiten in
diese ,Ideengeschichte. Aber Lipple
bringt entscheidende Gestalten zur Spra-
che, und dies dhnlich gut geschrieben, aber
niichterner als die Monographien des ver-
storbenen Walter Nigg; mit diesem Buch
148t sich arbeiten. Doch vor allem ist es ein
Lesebuch fiir jeden, der an der Kirche in-
teressiert ist, ob glanbend oder (noch) nicht
glaubend. J. Sudbrack SJ

Biumer, Bettina: Befreiung zum Sein.
Auswahl aus den Upanishaden. Vor-
wort von Raimundo Panikkar (Klassi-
ker der ostlichen Meditation - Spiri-
tualitat Indiens). Zirich/Einsiedeln/
Ko6ln, Benziger 1986. 239 S., geb., DM
26,—.

Schimmel, Annemarie: Liebe zu dem
Einen. Texte aus der mystischen Tra-
dition des Islam (Klassiker der Ostli-
chen Meditation — Spiritualitdt In-
diens). Zirich/Einsiedeln/Koén, Ben-
ziger 1986. 173 S., geb., DM 26,—.

1. Die von Martin Kiampchen herausgege-
bene Reihe Klassiker der dstlichen Medita-
tion beginnt mit zwei ansgezeichneten Pu-
blikationen. Man spiirt anch als Laie die
Schonheit und die Kraft der Ubersetzung
der Texte aus den ,mittleren Upanisha-
den* (800-200 v. Chr.). Raimundo Panik-
kar lobt sie in seinem Vorwort mit Recht.
Die Ubersetzerin hat kleinere Textstiicke
unter sieben Grundthemen gesammelt, gibt
jeweils Einfithrungen zum Grundthema (z.
B.: Der Grund von allem. Wer bin ich? Das



Buchbesprechungen

Mysterium des Todes) wie zu den einzel-
nen Stiicken und fiihrt in einer groBen Ein-
leitung ein in die Spiritualitdt der Upanis-
haden. Die Versuche allerdings, diese Welt
mit dem Christentum zu harmonisieren,
bleiben an der Oberfliche. Schon wenn Pa-
nikkar von einer Meditation spricht, die
nicht als ,Akt des Verstandes“ unter Be-
gleitung des Herzens, sondern ,,als ein Akt
der ganzen Person“ geschieht, baut er eine
Zerrform von Meditieren und Betrachten
auf, von der es sich leicht distanzieren 1483t.
Die Burg-Allegorie der Upanishaden ,,trifft
sich (nur duBerlich, J. S.) mit dem, was die
heilige Teresa ... schreibt®; denn diese be-
gegnet — was die Ubersetzerin vergiBt - in
der Seelenburg dem dreifaltigen Gott, hat
aber dort nicht den Verschmelzungspol von
Atman und Brahman; das ,,Christus in
mir* des heiligen Paulus hat wenig mit der
~Erfahrung der Einheit alles Seins“ oder
dem Konstrukt eines ,kosmischen Chri-
stus® zu tun usw. Solche oberflachlichen
christlichen ldentifizierungen vergillen lei-
der die ungeteilte Freude an den schénen
Texten aus der Spiritualitit der Upanisha-
den.

2. Annemarie Schimmels Buch ist ein rei-
ner GenuB. Wie immer stellt sie Schitze
verschiedenster Herkunft vor. Sie braucht
auch keine langen Einleitungen zu den ein-
zelnen Texten, noch weniger christliche
Identifizierungen; eine Einfiihrung beginnt
mit Versen, die sowohl fiir die Dialektik
der islamischen Mystik wie fiir A. Schim-
mels  Ubersetzungskunst typisch sind:
»Fragt’ ich’s Schweigen: Wie Dich zu be-
schreiben? - / Zeigt’ es stumm mir an: ,So
schreie doch!* / Suchte Leitung ich sodann
vom Worte - / Hob es klagend an: ,So
schweige doch!*“ Aus den Briefen, Gespri-
chen, Berichten, Traktaten oder Versen sei
noch ein weiterer zitiert, der mehr als Ei-
geniiberlegungen diese Anthologie emp-
fiehlt; er zeigt, wie sich die sufitische My-
stik in das muslemische Bekenntnis zu dem
einen und einzigen Gott Allah einbindet:
. Verliere dich in Ihm - das ist das Einheits-
bekenntnis! Verliere das Verlieren - das ist
reine Abgeschiedenheit!  J. Sudbrack SJ

Gramlich, Richard: Die Wunder der
Freunde Gottes. Theologien und Er-
scheinungsformen des islamischen

74

Heiligenwunders (Freiburger Islam-
studien, Bd. XI). Wiesbaden, Franz
Steiner Verlag 1987. 595 S., kart., DM
188,-.

Der dicke Folio-Band interessiert zuerst
Spezialisten islamischer Kultur und Theo-
logie. Sorgfiltig, mit iiberlegener Literatur-
kenntnis wnd in klarer Systematik, sind
Zeugnisse zum Thema Wunder aus islami-
schen Quellen gesammelt und in deutscher
Sprache dargeboten. Literaturverzeichnis,
Verzeichnis der Koranstellen und Sach-
Personen-Index (450-505) schliisseln es
auf.

Weiter ist die Arbeit eine Gabe fiir jeden
Theologen mit einem Horizont iiber die ei-
gene Tradition hinaus. Zwei Hauptteile zei-
gen schon im Inhaltsverzeichnis den Reich-
tum: Theologien des Wunders (13-137) und
Die hdufigsten Wunderarten (129-449) mit
dem Abschnitt iiber Aufere Faktoren um
das Wunder (386-449); dazu gehoren Para-
graphen wie Mittel zum Wunder (Worte -~
Zeichen — Handlungen — Dinge und Worte;
alles weiter unterteilt), Haltungen gegeniiber
Wundergaben, Zweck des Wunders und
weiteres. Hinter dem vorsichtig formulier-
ten Titel Hdufigste Wunderarten verbirgt
sich eine Aufzihlung, die als solche schon
iiber zwei Seiten lang ist.

Gramlich 148t ohne eigene Stellung-
nahme die Quellen sprechen und fiihrt nur
jeweils knapp ein in die Zeugnisse, die zwei
Zeilen bis (selten nur) eine Seite lang sind.
Um innerhalb der christlichen Theologie
eatsprechend Vollstindiges und Ubersicht-
liches zu finden, mul man Barock-Kom-
pendien aufschlagen. Am typisch islami-
schen Stichwort aus dem Index: Grdfter/
gewaltigster Name Gottes mit den genau
umschriebenen Vorkommnissen kann man
den Wert dieser Sammlung in der weit iiber
das Wunder-Thema hinausfithrenden In-
formationen ermessen. Vor allem aber wird
man in die griindliche Wunder-Theologie
des Islam eingefiihrt. Wunder sind ,,Durch-
brechung der Gewohnheit* und gehen von
Gott aus. (Also nicht Magie: zum Unheil;
Zauberei: durch himmlische; Hexerei:
durch irdische Krifte; 127-137.) Drei Ar-
ten gibt es: Zeichen Gottes — alles, worin
Gott in der Welt sichtbar wird; Machtwun-
der der Propheten — womit Gott seine Pro-
pheten bezeugt (dazu auch differierende is-



Buchbesprechungen

lamische Meinungen); Halbwunder der
Gottesfreunde, sie geschehen ohne prophe-
tischen Anspruch, bleiben verborgen: ,,Wer
seine Wundergaben zeigt, ist ein Auf-
schneider, und wessen Wundergaben sich
an ihm zeigen, der ist ein Gottesfreund®;
sind nicht vorsitzlich; verweisen auf einen
Zustand, nicht auf einen Auftrag, usw.:
,,Der Prophet fiihlt sich bei seinem Wunder
sicher, der Gottesfreund nicht.”

Auch ,,Laien* sei das Buch empfohlen,
denen heute so viel Minderwertiges iiber
Islam und Sufismus auf dem Biichermarkt
angeboten wird. Wer echte religidse Zeug-
nisse sucht, wird von der Arbeit Gramlichs
beschenkt. Ahmad al-Harawi (12. Jh.) er-
zihlt von einer Begegnung mit Scheich
Matr al-Badara’i: ,,1ch kam einmal mit fiinf
anderen Personen zu ihm. Er hiefl uns will-
kommen und brachte fiir uns drei Ratl
Milch herbei. Wir tranken, bis unser Durst
gestillt war. Dann kamen noch sieben, und
auch sie tranken sich satt. Dann kamen
noch zehn, und auch sie tranken sich satt.
Und bei Gott, die Milch war mehr als am
Anfang.” - Der Titel ,,Standard-Werk* gilt
diesem Buch uneingeschrankt.

J. Sudbrack SJ

Llull, Ramon: Das Buch vom Freunde
und vom Geliebten. Hg., eingel. und
aus dem Altkatalanischen iibertragen
von Erika Lorenz. Ziirich/Miinchen,
Artemis 1988. 156 S., geb., SFr.32,—.

Wenn Ignatius von Loyola behauptet, dab
Barcelona die Stadt sei, der er am meisten
zu verdanken habe, dann vielleicht auch
deshalb, weil in ihr die Geistigkeit von Ra-
mon Llull noch lebendig war. Der Einfluf3
auf Ignatius ist sehr intensiv. Ein Blick in
das Exerzitienbuch zeigt dies. In Alcala de
Henares, wo Ignatius studierte, gab es ei-
nen Raimundus-Lullus-Lehrstuhl. Jeder,
der mit ignatianischer Spiritualitdt vertraut
ist, wird daher Erika Lorenz besonders
dankbar sein, daB sie diese Kostbarkeit des
Ramon Llull neu zuginglich gemacht hat.

Raimundns Lullus selbst (1232-1316),
ein Troubadour, vertraut mit der Mystik
der Sufis und des Christentums, muB} hier
nicht weiter vorgestellt werden. Sein Buch
vom Dasein eines liebenden Menschen (ka-
tal. amic = Freund) vor Gotf (amat = Ge-

75

liebter) enthilt 366 ,Metaphern®, die von
der Geschichte dieser Liebe erzihlen. Sie
sind in der von Alois M. Haas herausgege-
benen Reihe Unbekanntes Christentum er-
schienen. Die Hinfiihrung zu dieser Perle
der geistlichen Literatur, die Aufmachung
des Buches und der einfiihlsam iibersetzte
Textbestand sind so fein, daBl man das
Buch gern und oft verschenken mochte.

P. Imhof SJ

Takizawa, Katsumi: Das Heil im
Heute. Texte einer japanischen Theo-
logie. Hg. Theo Sundermeier (Theolo-
gie der Okumene, Bd. 21). Géttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht 1987. 217
S., kart., DM 38,-.

Der 1958 getaufte Japaner (geb. 1909)
nennt den wohl beriihmtesten Zen-Philo-
sophen Nishida und den reformierten
Theologen Karl Barth seine Lehrer und
sieht zwischen beiden enge Verbindungsli-
nien: ,,Seine Erklirung des Glaubensbe-
kenntnisses — empfangen durch den Heili-
gen Geist, geboren aus der Jungfrau Maria
— (war mir) nicht ganz fremd, sondern klar
und vertraut®, bekennt er als buddhisti-
scher Horer der Vorlesungen Karl Barths.
Der vorliegende Band vereint eine Einfith-
rung von Theo Sundermeier, diverse Auf-
siatze Takizawas und einen Briefwechsel
mit J. Moltmann und H. Gollwitzer.

Die Theologie des Japaners kommt dem
westlichen Leser seltsam abstrakt vor: Es
gibt ein ,,Urfactum* Jesus Christus, das al-
les Sein bestimmt und in dem ,,Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft auf ganz an-
derer Ebene” stehen; die geschichtlichen
Fakten der Offenbarung liegen auf einer
anderen Ebene: ,,Der Ursprung der Kraft
all dieser Reden und Taten steckt keines-
wegs innerhalb dieser fleischlich-sichtba-
ren Gestalt namens Jesus von Nazareth...,
sondern allein in dem einen Halt, der sein
eigenes Ich-Selbst grindlich tétet und ge-
rade dadurch zu neuem Leben auferstehen
148t, den Jesus selbst ... immer als den Wil-
len meines Vaters bezeichnet. Theologisch
wird damit das ,,Verschieden” des Dogmas
von Chalcedon so sehr betont, dal das
.Ungeschieden® von Gott und Mensch in
Jesus Christus zu schwinden droht. Ver-



Buchbesprechungen

stiandlich, daB} die beiden deutschen Brief-
partner genau hier ihre Fragen haben.
Takizawa bringt mit seiner Unterschei-
dung eine plausible Vermittlung der Abso-
lutheit des Christentums mit dem hohen
Wert anderer Religionen. Uberraschend ist
es fiir einen Katholiken, daBB Namen wie
Karl Rahner (,Anonymer Christ*) oder
Teilhard de Chardin (,Punkt Omega®)
nicht einmal fallen. Uberraschend aber ist
es fiir ihn auch, daB bei uns in Deuntschland
in dem doch so wichtigen Gesprich iiber
Christentum und Zen-Buddhismus ein
solch genuiner Zeuge der Vermittlung bei-
der wie Katsumi Takizawa ebenso vollig
auvsfallt. Man méchte sagen: In diesen Auf-
sdtzen (beriihrt wird: Gemeinschaft, Spiel,
Tod, Rechtfertigung) kann man mehr iiber
Zen lernen als im Grofteil der immer noch
anwachsenden Populirliteratur.
J. Sudbrack SJ

Becker, Gerhold: Die Ursymbole in
den Religionen. Graz/Wien/Koln,
Styria 1987. 352 S. (mit 17 Illustr. von
J. Fink), Ln., DM 49,

Ein Eugen-Biser-Schiiler entwirft eine Reli-
gionsphinomenologie anhand der religio-
sen Symbole. Mir scheint, wenn man ,,das
Religiose noch vor dem Konkretwerden in
den verschiedenen Religionen darstellen
will, gibt es nur diesen Weg iiber die ,,Sym-
bole“, ,,Archetypen®, , Bilder* usw., in de-
nen sich das Religidse in allen Religionen
ausdriickt. Sobald nach dem letzten Inhalt
gefragt wird (Gott als Du - als Es; evolutiv
- statisch; monistisch - dualistisch; negativ
— positiv; Erkennen - Lieben; menschli-
ches Tun - géttliche Gnade; usw.), kann
man ohne Stellungnahme nicht mehr voll-
giiltig referieren. Der Verfasser bleibt also
legitimerweise im Raum des vor-weltan-
schaulich und objektiv (ohne Stellung-
nahme) zuv Berichtenden stehen, entwirft
aber zv Beginn und ofters im Verlanf der
Darstellung auch die eigentlich religise
Problematik (aus christlicher Sicht).

Wir haben also eine groBriumige Uber-
sicht iiber die Bilder, in denen die religitse
Uranlage - aller Menschen! - sich nieder-
schldgt. Die Einteilung ist einsichtig: /. Der
Kosmos, beschrieben als Tiefe der Welt; 2.
Das Geheimnis des Lebens; 3. Der Mensch

76

als Spiegel Gottes; 4. Die mystische Dimen-
sion. In den Unterteilungen werden dann
die ,,Symbole“ entfaltet, wie sie in den ver-
schiedenen Religionen vorkommen (oft mit
schénen Zitaten): Sonne, Berg, Pflanze,
Tier, Muttergottheit (unter 2.!), Licht usw.
Hervorzuheben ist der Versuch, die ,,Anni-
herung” der religidsen Symbolik ,,an die
christliche Idee der Menschwerdung Got-
tes* aufzuzeigen. Dabei wird , Die Gottes-
offenbarung der Bhagavad-Gita“ — ganz im
Sinne des groBen Religions-Wissenschaft-
lers R. C. Zaehner - zum beachtenswerten
Hoéhepunkt, der in der heutigen Diskussion
um Christentum und asiatische Hochreli-
gionen viel stiarker beachtet werden miifte.
Auffallig war mir, daB einer solchen, von
der Konkretheit des eigenen Bekenntnisses
abstrahierenden Religionsphinomenologie
auch wesentliche Erfahrungen entgehen
(miissen?): Das Kapitel: ,Die Tiefe der
Welt* enthilt avffilligerweise nur Symbole
der Hohe: Himmel, Sonne, Berge und
Steine - kann das nicht eine Symbolik der
Transzendenz sein? An den weit unter dem
Niveau des Textes stehenden Bildbeilagen
ist der Verfasser wohl unschuldig. Anson-
sten ist das Buch sehr gut aufgemacht, hat
hilfreiche Register und kann - wegen sei-
nes gut lesbaren Stils - einem jeden helfen,
sich in den Reichtum der Religionen hin-
einznvertiefen. J. Sudbrack §J

Melzer, Friso: Unsere Sprache zwi-
schen Alltag und Altar. Vorwort von
Horst-Klaus Hofmann. Moers, Bren-
dow Verlag 1987. 106 S., Pb,, DM
19,80.

Der evangelische Theologe, zu dessen 80.
Geburtstag diese Sammlung einiger seiner
kleineren Arbeiten herausgegeben wurden,
ist Germanist und war lange Zeit Indien-
missionar. All das spiirt man aus diesen
knappen, lebendig geschriebenen Reflexio-
nen iiber die deutsche Sprache und das me-
ditierte Christentum. Melzer kdmpft fiir
eine saubere (alt-)deutsche Sprache — ob
aber deshalb das ,herzliche Wort ,Liebha-
berei‘“ dem ,,Blubber- und Brabbelunwort
,Hobby*“ vorzuziehen ist oder ob nicht ein-
fach Verschiedenes ausgesagt wird? Er
kampft fiir ein weites christliches Bekennt-
nis — aber dann iibersieht er fast vollig die



Buchbesprechungen

katholische Literatur, so daf3 z. B. der be-
rihmte Aufsatz von H. de Lubac iiber Cre-
dere Deo, Credere Deum, Credere in Deum
bei den Ausfiihrungen iiber Glauben-in und
Glauben-an zu deren Schaden unbekannt
bleibt. Bei der Polemik gegen das ,,Anbau-
wort” Herrgott iibersieht Melzer, dal3 dies
schon ein urdeutsches Wort aus der Zeit
vor Luther ist; in katholischen Rdumen hat
es auch heute nicht den von Melzer ge-
brandmarkten Sinn von ,,iibermenschlicher
Gewalt, die iiber Leben und Tod gebietet*.
Doch es gehdrt wohl zu dem leichten Stil
dieser Kurz-Beitrage, die ganz tief im evan-
gelischen Erbe verankert sind (z. B. in der
Tradition des Kirchenlieds), dafl Dinge
iiberspitzt gesagt sein sollen. Wenn man
dies beriicksichtigt, liest man das Buch mit
Interesse und auch mit einigem Gewinn an
sprachlicher und christlicher Fiihligkeit.
J. Sudbrack SJ

Jaspert, Bernd: Frommigkeit und Kir-
chengeschichte. St. Ottilien, EOS Ver-
lag 1986. 122 S., brosch., DM 9,80.

Selten nur findet man ein Buch, das mit so
schmalem Umfang soviel Information und
auch so deutliche Aussagen vermittelt. Es
geht dem evangelischen Pfarrer und Uni-
versitatslehrer um Frommigkeit/Spirituali-
tdt im akademischen Lehrbetrieb. Er zeigt
zuerst, daf3 mit der Kirchengeschichte auch
die Frommigkeit im Vorlesungsbereich zu
kurz kommt - anhand der beiden grofien
protestanlischen Theologen Karl Barth
(aus dogmatischem Grund) und Rudolf
Bultmann (wegen Ablehnung der Historie).
Dann arbeitet er mit Bonhoeffer die These
heraus: Frommigkeit = christl. Leben =
greifbar in Geschichte. Frommigkeitsge-
schichte mul} also eine wichtige Quelle der
Theologie werden. Das nichste Kapitel
vergleicht den Ansatz Bonhoeffers mit dem
Karl Rahners, wobei der evangelische Au-
tor Rahner vorzuziehen scheint. Zwei ab-
schlieBende Kapitel bringen Konsequen-
zen, Aufgaben und Methodisches zur
Frommigkeitsgeschichte als theologisches
Fach.

Das hier niichtern Aneinandergereihte
ist gefiillt mit bibliographischen Hinweisen
(ein Register schliisselt sie auf). Wichtiger
aber noch sind die klaren Aussagen, mit

77

denen Jaspert sich kein Blatt vor den Mund
nimmt. Zu van Oppens Der sachliche
Mensch. Frommigkeit am Ende des 20. Jahr-
hunderts, meint er: ,Beweis fiir die histo-
risch-theologische Konturlosigkeit.“ Der
Versuch des Erlanger praktischen Theolo-
gen M. Seitz, Frommigkeit zu entwerfen,
wird als dhnlich konturlos beurteilt - weil
die Konkretheit der Frommigkeitsge-
schichte vernachlissigt wurde.

Die vielen positiven Hinweise auf katho-
lische Verdffentlichungen diirfen nicht dar-
iiber hinwegtduschen, daB3 wir d4hnliche De-
fizite zu beklagen haben. Wer etwas ,,Greif-
bares” iiber die akademische Behandlung
von ,Frommigkeit“ haben will, kann an
Jaspert nicht voriibergehen. Aber jeder, der
etwas tiefer in christliche Spiritualitdt ein-
dringen will, wird ebenso bereichert von
dem Buch, wie die anderen, die die theolo-
gische Situation im allgemeinen interes-
siert. Das Buch ist rundum zu empfehlen -
auch und gerade dort, wo es zum Wider-
spruch reizt. J. Sudbrack SJ

Spidlik, Tomds: La Spiritualité de
L’Orient chretien II: La priére. Orien-
talia Christiana Analecta 230. Hg.
Pontificum Institutum Studiorum Ori-
entalum, Rom 1988. 459 S., brosch.,
Lit. ca. 30000.

Wie der erste Band mit einer Ubersicht
iiber die Spiritualitidt des christlichen Ori-
ents (vgl. GuL 53 [1980] 76) zeichnet sich
auch vorliegende Darstellung der ostkirch-
lichen Lehre und Praxis des Betens durch
klare, manchmal fast lexikographische
Ubersicht und durch breite Gelehrsamkeit
aus. Der Professor am Institutum Orientale
in Rom hat in ihm eine Lebensarbeit nie-
dergelegt. Nach einer Ubersicht iber die
Quellen (Schriftsteller, Dokumente, Poesie
- nach kirchlicher Geographie geordnet)
wird das Wesen des Betens (Le dialogue di-
vino-humain), das Bittgebet, korperliches,
liturgisches Beten, La lecture méditée, die
Kontemplation, die Mystik und die Berei-
tung des Betens behandelt. Vor der Zusam-
menfassung (mit einigen Spezial-Fragen)
wird noch einmal monographisch der He-
sychasmus dargestellt.

Staunenswert ist es, wie hier Wissen-
schaftlichkeit, Frommigkeit und literari-



Buchbesprechungen

sche Darstellungskraft in allen Kapiteln
eine Einheit gefunden haben. Man wird
mit einer tiiberreichen Literatur vertraut
(viele Hinweise auf den Dictionnaire de Spi-
ritualité); man wird durch charakteristische
Zitate angesprochen (,,Niemand kann Gott
schauen, ohne zu sterben. Aber Gott
schauen ist ewiges Leben.” Gregor v.
Nyssa, 230); man wird aufmerksam ge-
macht auf wichtige Unterscheidungen (Das
»intellektuell* der Mystik der Kirchenviter
hat einen anderen Sinn als das moderne
Wort); man erfihrt iiberraschend Moder-
nes (,,Ek-Stase” und ,,En-Stase* [enddmia]
bei Evagrios Pontikos schon, 237); man be-
gegnet stindig gelungenen Zusammenfas-
sungen (das Hesychasmus-Kapitel,
321-356, ist ein Meisterwerk). Eine reiche,
nach Sachgebieten geordnete Auswahl-Bi-
bliographie (369-438) und Sach- und Na-
men-Register (439-459, auch das differen-
zierte Inhaltsverzeichnis hilft zum Auf-
schliisseln) machen das Buch zu einem un-
entbehrlichen Arbeitsinstrument fiir jeden,
der sich genauer mit christl. Spiritualitéit be-
schaftigen mochte. Aber jedem Leser kénnte
dieses gut und leicht geschriebene Buch als
»geistliche Lektiire” (in einem eigenen Kap.
auch theoretisch behandelt) dienen.

DafB P. Spidlik ein besonderes Augen-
merk auf die russische Spiritualitit legt, ist
eine weitere Empfehlung dieser gelunge-
nen Synthese von Nachschlage- und Lese-
Buch iiber das Beten der 2000 Jahre alten
Tradition des 6stlichen Christentums.

J. Sudbrack SJ

Communio Sanctorum. FEinheit der
Christen — Einheit der Kirche. Fest-
schrift fir Bischof Paul-Werner
Scheele, Hgg. Josef Schreiner, Klaus
Wittstadt. Wiirzburg, Echter 1988. 636
S., geb., DM 68,-.

Wieder einmal liegt eine umfangreiche
Festschrift zum 60. Geburtstag eines sehr
verdienten Theologen und Bischofs vor.
Entsprechend dem besonders herausragen-
den Okumenischen Engagement Bischof
Scheeles wurde diese Festschrift sinnvoller-
weise unter die Leitworte Einheitund Com-
munio gestellt. Das wirklich Erstaunliche
an diesem Sammelband ist, daf} die 38 Bei-
trage (mit wenigen verstindlichen Ausnah-
men) sich ungewodhnlich konzentriert an

78

das vorgegebene Rahmenthema halten und
somit eine groBe Fiille an Aspekten und
Nuancen zum Communio-Gedanken vorle-
gen. Kompetente evangelische und katholi-
sche Theologen beleuchten die Fragestel-
lung in biblischer, geschichtlicher, systema-
tischer und pastoraler Perspektive. An be-
riihmten Namen fehlt es genausowenig wie
an wissenschaftlich fundierten und aktuelle
Fragestellungen aufgreifenden Beitrdgen.

Wie weit dabei der Horizont der christli-
chen Communio abgeschritten wird, kann
hier nur an einigen Beispielen verdeutlicht
werden: Der Altmeister der katholischen
ntl. Exegese, R. Schnackenburg, hat sich
die schwierige Stelle Hebr 12,22-24 vorge-
nommen, um die bereits gegenwirtig wirk-
same Einheit des pilgernden Gottesvolkes
mit der himmlischen ,Festversammlung*
als einen tragfahigen biblischen Grund fiir
den Glauben an die ,,Gemeinschaft der
Heiligen* zu verweisen. Dogmengeschicht-
lich wird der Bogen der Beitrige gespannt
vom frithkirchlichen Selbstverstindnis des
2. Jhs. (G. Kretschmar) iiber das 2. Konzil
von Nikaia (H. H. Schulz), die spatmittelal-
terliche Theologie (V. Pfniir), die Tiibinger
Schule (A. Franz), die Geschichte des evan-
gelischen Verstdndnisses von Kirchenge-
meinschaft (H. Meyer), bis hin zu dem Pa-
derborner Erzbischof Lorenz Jiger und
seine Verdienste fiir das Einheitssekretariat
(K. Wittstadt). Die Notwendigkeit einer jii-
disch-christlichen Communio zeigt K. H.
Miiller aus den ntl. Schriften auf, ohne je-
doch seine Rat- und Hilflosigkeit ange-
sichts des konkreten Procedere und der
theologischen Leitidee einer solchen Oku-
mene zu verbergen.

In der systematischen Abteilung der Bei-
trige wird der Communio-Gedanke unter
schopfungstheologischer (A. Ganoczy),
christologischer (Ph. Kaiser), marianischer
(W. Beinert, K. Hemmerle), trinitatstheolo-
gischer (B. G. Langemeyer, M. Knapp),
6kumenischer (L. Lies, A. Nossol, H. Petri)
und ekklesiologischer (H. Léwe, G. Koch,
H. J. Urban, W. Knoch, H. Déring, A.
Klein) Riicksicht behandelt. Dabei greifen
die Beitrdge von A. Ganoczy und M.
Knapp auch bewuBt Uber den theologi-
schen Rahmen hinaus und versuchen,
Communio in Form einer interdisziplindren
Kommunikation (mit Naturwissenschaften



Buchbesprechungen

bzw. der Sozialphilosophie) konkret wer-
den zn lassen.

Von den vielen ,pastoralen Impulsen*
des 4. Teils seien besonders genannt die
sehr anregenden Uberlegungen von K. Hil-
lenbrand tber die wechselseitige geistlich-
ekklesiologische Hilfestellung von Ordens-
leuten und Didzesanpriestern. Ein gutes
Beispiel von kontextueller Ekklesiologie
bietet der Beitrag von L. Ullrich (Erfurt)
iber die Kirche in der DDR und ihre welt-
anschauliche Diasporasitnation, die er ek-
klesiologisch dentet von der Berufung der
Kirche her, das Sakrament des Reiches
Gottes zu sein.

Im ganzen bietet der Band eine wertvolle
Fundgrnbe fiir den Theologen, der die kon-
ziliare Idee von der Communio in den ver-
schiedensten Bereichen kirchlicher Ge-
schichte and Gegenwart verifizieren will.

M. Kehl SJ

Huth, Almuth und Werner: Meditation.
Begegnung mit der eigenen Mitte. Ein-
fiihrung und Anleitung. Miinchen,
Grife und Unzer 1988. 80 S., Pb.,
DM 19,80.

Das Arztehepaar A. und W. Huth fiihrt den
Leser einfiihlsam und klar in die Wesens-
welt der Meditation. Beide Autoren lassen
ihre umfassenden therapentischen Erfah-
rangen in die Erkldrungen miteinflieBen.
Sie besitzen eine langjihrige Praxis in
christlicher und asiatischer Meditationsar-
beit. Das Buch stellt einen Ubungsweg dar,
der mit Hilfe fester, durch ansprechende
Bilddarstellnngen verdeutlichter, klar for-
mulierter Ubungsanweisungen »einen Zu-
gang zam eigenen Inneren, za mehr Reife,
aber auch Wohlbefinden er6ffnen (7)
mochte. Es wird ein Stufenweg erldutert,
der besonders fiir Anfinger der Medita-
tion, aber auch fiir Anleitende gedacht ist.
Er zeigt in Grundschritten die Bedeutung
der Korperhaltung, die Wahl der geeigne-
ten Sitzform oder des meditativen Gehens,
die Gestaltung des Raumes, der Kleidung
und die Wichtigkeit der Atmung auof. Be-
sonders dem Atem, der als , Mittler zwi-
schen Korper und Geist” (30) erlebt wer-
den kann, wird in der Unauslotbarkeit der
moglichen Meditationserfahrnngen durch

79

leicht verstdndliche theoretische und prak-
tische Hinweise Ranm gegeben.

Ostliche Meditationselemente und Ima-
ginationsiibungen (,,Ein-Bildungs-Kraft®)
stehen im harmonischen Wechsel mit
christlichen Formen der Meditation, z.B.
mit den sieben ,Ich bin“-Worten Jesn. Das
wesentliche Anliegen der Meditation, das
Erleben von ,Seinsfiithlungen“, die iiber
eine Versinnlichung und ,Verbewegli-
chung® unseres Denkens, verbunden mit ei-
ner liebevollen, ganzheitlich-hingebenden
Versenkung, bis zur ,,Seinserfahrung® hin-
fithren kann, wird vorstellbar.

Vorausschauende Erkldrungen und ein-
fiihlende Reflexionen iiber die bei den ver-
schiedenen Meditationsformen mdoglichen
Erfahrangen helfen gerade dem/der Uben-
den, der/die sich ohne die Begleitung eines
Meditationsmeisters auf den Weg der Stille
eingelassen hat, die verschiedenen inneren
nnd duBeren Reaktionen und Verdnderan-
gen, die er wiahrend oder nach der Medita-
tion in sich wahrnimmt, einzoordnen nnd
zu verstehen. Die theoretische Kompetenz
der Autoren, die iibersichtliche Text- und
Bildanordnung, die angenehm prézise Art
der Anweisungen und eine angefiigte
Adressenanswahl von Meditationsstitten
machen das Buch zn einem hilfreichen
Handbuch der Meditation, zu einem echten
Ratgeber auf dem persénlichen inneren
Weg. J. Schreiner

Guy, Jean-Claude: La vie religieuse
mémoire évangélique de I’'Eglise. Pré-
face de Henri Madelin. Paris, Editions
du Centurion 1987. 195 S., brosch.,
DM 35,

Die kurzen Beitridge des Erforschers der
Wiistenviterspriiche entwerfen eine Spiri-
tualitit des Ordenslebens, die iiber den
franzosischen Sprachbereich bekannt wer-
den sollten. Das sorgfiltige Messen an der
Vergangenheit legt ein solides Fundament.
Weder vom Streben nach der Nihe zu Gott
(und was fiir Name es sein mag), noch von
besonderen Diensten her ist die Begriin-
dung moglich, sondern der Anruf erfolgt
gleichsam von ,unten* her, aus dem Volk
Gottes und formt Gemeinschaften, die
»cine lebendige Erinnerang an das Evange-
lium fiir die Kirche* darstellen. Von daher



Buchbesprechungen

gibt Guy wichtige Hinweise fiir die ,,Riick-
kehr zu den Quellen* (nicht nostalgisch-re-
pristierend), fiir das Verhiltnis zur Kirche
(nicht begriindend, sondern autoritativ ein-
gliedernd) und auch fiir die kritische Inter-
pretation aktueller Vorkommnisse.

Ein SchluBkapitel iiber ,,Spiritualitat” im
allgemeinen zeigt nochmals die historische
Schulung des Verfassers und entwirft eine
Zukunft, die deutlich von Teilhard de
Chardin geprigt ist: Eine neue Auffassung
von Welt und Mensch (Solidaritit mit der
Welt), vom Gebrauch der Dinge (,,Die Ge-
schopfe zum Maximum ihrer geistlichen
Kraft entfalten“, Teilhard), von der Askese
(die sich hier einordnet) und von der Siinde
(die starker von Schuldhaftigkeit vor Gott,
als von aktuellen MiBgriffen aufzufassen
ist); zwei ,kritische Dimensionen® bilden
die Richtschnur: ,,Das Mysterium von Na-
zaret oder das Gottsein Jesu” und die
kirchliche Universalitit®.

Lobend sind der gute sprachliche Stil
und die leserfreundliche Untergliederung
hervorzuheben. J. Sudbrack SJ

Sebott, Reinhold: Das neue Ordens-
recht. Kommentar zu den Kanones
573-746 des Codex Turis Canonici.
Kevelaer, Butzon und Bercker 1988,
X1/305 S., brosch., DM 39,80.

Das neue kirchliche Gesetzbuch vom 25.
Januar 1983 hat auch fiir das Ordensrecht
bedeutende Verdnderungen mit sich ge-
bracht. Damit sind die Entwicklungen, die
seit dem 2. Vatikanischen Konzil im Sinne
einer zeitgemdfBen Ernenerung und Anpas-
sung der Orden in Gang gekommen sind,
zu einem gewissen Abschlufl gelangt. Das
vorliegende Buch ist aus praktischen Be-
diirfnissen entstanden und versucht dem
kirchenrechtlich speziell nicht vorgebilde-
ten Leser einen Einblick zu geben in den
Abschnitt des CIC, der vom Ordensrecht
handelt, nidmlich die Kanones 573-746.
Dabei werden die groBen Kommentar-
werke von D. J. Andrés und R. Henseler
vorausgesetzt.

Der Aufbau des Buches ist nicht synthe-
tisch-systematisch (wie etwa der fast gleich-
zeitig erschienene Kommentar von B. Pri-

80

metshofer), sondern folgt der Reihenfolge
der Kanones. Jeweils am Anfang steht der
lateinische Text des betreffenden Kanon
und seine deutsche Ubersetzung. Der Kom-
mentar ist knapp und einfach und bringt
auBer den nétigen kanonistischen Erkli-
rungen auch spirituelle und theologische
Hinweise. Vielfach nimmt er Bezug auf das
Dekret des 2. Vatikanischen Konzils iiber
die zeitgemiBe Erneuerung des Ordensle-
bens sowie auf den BeschluB3 der gemeinsa-
men Synode iiber die Orden und geistli-
chen Gemeinschaften.

Wenn das Buch den Titel ,,Ordensrecht®
trigt, dann mufl man beachten, daf3 darun-
ter alle Gott neugeweihten Lebensformen
fallen, also nicht nur die Orden im engeren
kirchenrechtlichen Sinne, sondern auch die
Kongregationen, die Sidkularinstitute und
die Gesellschaften des apostolischen Le-
bens. Aber da man noch keinen allgemein
anerkannten iibergreifenden Begriff hat,
kann man bei der allgemeinen Bezeich-
nung ,,Orden* bleiben. Der groBte Teil des
Buches handelt aber von den eigentlichen
Orden und Kongregationen, die anderen
Formen des gottgeweihten Lebens werden
nur relativ kurz behandelt. Auf das beste-
hende Eigenrecht der einzelnen Gemein-
schaften kann der Kommentar nur wenig
eingehen, das wiirde den Rahmen des Bu-
ches sprengen. Auch die vielfachen Beziige
zum staatlichen Recht und die hier mégli-
cherweise entstehenden Konfliktsituatio-
nen werden oft nur angedeutet. Besonde-
ren Wert legt der Verf. auf jene Bestimmun-
gen, welche die Freiheit und Miindigkeit
der Ordensleute betonen, etwa bei der Be-
handlung der Beichte, der Gewissensre-
chenschaft, der Zensur. Wichtig ist der
Hinweis, daB der neue CIC nur ein Rah-
menrecht geschaffen hat und daBl die Or-
den aufgefordert sind, diesen Rahmen mit
Leben zu fiillen, d. h. unter Beriicksichti-
gung ihres je eigenen Charismas ihr Eigen-
recht zu entwickeln. Das Buch schlieSt mit
Verzeichnissen der Personen, Sachen und
Kanones, die fiir den Gebrauch des Kom-
mentars eine gute Hilfe sind. Bei der dule-
ren Gestaltung des Buches wire es wohl
giinstiger gewesen, Text und Kommentar
drucktechnisch besser voneinander abzuhe-
ben. G. Switek SJ





