
Menschen in Jesu Nähe 
Bilder der japanischen Malerin Ayako Maria Koike 

Annette Krauß, München 

•Jesus Christus hat sich geoffenbart und ist zugleich unendlich verbor- 
gen."1 Dieser Ausspruch von Ayako Koike, der die vielumstrittene Pro- 
blematik von Gottessohn und Menschensohn umreißt, spricht zugleich 
jenes Bildprogramm zum Neuen Testament an, das die japanische 
Künstlerin 1987 begonnen hat. Wie aber läßt sich das Leben Jesu malen, 
ohne Christus darzustellen? Wie wird Offenbarung sichtbar, wenn der 
Geoffenbarte verborgen ist? Die Worte der Malerin sprechen die uralte 
Scheu vor jenem aus, der zugleich Mensch und Gott war, der zugleich 
messianisch gepredigt hat und die Erfüllung aller Prophetenworte war, 
der zugleich gestorben und auferstanden ist, der zugleich zur Hölle und 
in den Himmel gefahren ist. Den Streit um die zwei Naturen Christi 
kann die Malerin nicht führen. Ihr Weg ist die Darstellung der Men- 
schen in Jesu Nähe - jene Menschen, die damals geglaubt und gehofft 
haben, die an ihm zweifelten und ihn verrieten, die ihm nachfolgten und 
die für und mit ihm lebten - Menschen, die zugleich Abbilder von uns 
heute sind und die deshalb, weil sie uns nahestehen, uns auch diesen 
Gottessohn näherbringen, uns auf ihn verweisen. 

Die Menschen, die Ayako Koike aus der Menge um Jesus von Naza- 
reth herausnimmt und uns isoliert vor Augen stellt, sind keine beliebigen 
Figuren eines Historienspiels. Es sind vielmehr jene, die in einem Mo- 
ment existentieller Ergriffenheit Jesus als Gottessohn erfahren haben: in 
der Liebe die hörende Maria; in der Schwachheit der unglückliche Ju- 
das; in der Trauer die verzweifelten Frauen. In dem Bild von dem berei- 
teten Abendmahl schließlich vergegenwärtigt sie die Zusage Gottes, auf 
uns zu warten und jenseits von Loben und Tod, jenseits auch von aller 
historischen Wirklichkeit für uns da zu sein. 

Maria, die hörende Schwester der Martha: ein Lehrbild für Frauen 

Die Frauen der Ayako Koike sind stark. Sie sind kraftvoll, ohne aggres- 
siv zu sein. Die Malerin hat einen ausgeprägten Sinn für den weiblichen 

A. Koike, Knospen am Baum der Gnade. In: GuL 55 (1982) 241. 



Annette Krauß 98 

Körper. In ihren Bildern gibt es keine schlanken, leichten, wankelmüti- 
gen Frauen. Sie sind vielmehr erdhaft, mit weit ausladenden Körperfor- 
men, gehüllt in weite Gewänder, die Raum lassen für die Bewegung der 
Gliedmaßen und den Leib wie einen Schutzwall umhüllen. Weich sind 
die Falten, gerundet die Umrisse, bergend und bewahrend die ganze 
Haltung. Ihre Körper wecken Assoziationen der Mütterlichkeit: •Ernäh- 
ren, tragen, mittragen - das sind meine Frauen, und auch meine Maria", 
erklärt die Künstlerin selbst. 

Das Bildnis der Mutter Jesu, das als eines der ersten dieses Pro- 
gramms entstand, nimmt Maria als eine Frau. •Sie ist nicht hochgebil- 
det, auch nicht theologisch, sondern eine einfache fromme Frau, die ge- 
litten und gelebt hat. Erst mit der Zeit, Schritt für Schritt, ist sie eine 
Christin geworden und vielleicht hat sie erst nach dem Tod ihres Sohnes 
einen Weg zum Christsein gefunden." Sie trägt dieses Kind, das sie und 
die ganze Welt verwandeln wird. Aber sie trägt es nicht wie die Mütter 
der ganzen Welt: auf den Armen, vor dem Bauch, an der Brust oder auf 
dem Rücken. Sie trägt dieses Kind mit ihrer ganzen Gestalt und ganz 
nahe an ihrem Gesicht. Die stämmigen Füße auf dem Boden, der weit- 
ausladende, sitzende Leib, ja selbst die Falten ihres Gewandes, tragen 
das Kind, werden zu einer schützenden Schale, zu einer sanften Wiege 
für den kostbaren Gottessohn. Er ist eingebettet in die ganze Mütterlich- 
keit einer Frau, deren Hände •knorrig wie Männerhände" sind und die 
•ganz auf dem Boden sitzt" (Abb. 1). 

Diese Opposition zu den schönen Madonnen der Kunstgeschichte ist 
bewußt gewählt. •Ich verstehe, daß die Leute in der Kirche vor einer 
jungen und unbeschmutzten Maria leichter knien können, aber für mich 
war sie in diesem Moment eine einfache Dorffrau." Der körperlosen 
Schwachheit, einer abstrakten Vergeistigung und Verklärung wird hier 
eine Absage erteilt. Jene •gelängten" Madonnen, wie sie die Künstler 
über Jahrhunderte erfanden, die kaum die Last an Gold und Edelstei- 
nen zu tragen vermochten, die ihnen die Gläubigen verehrten, werden 
von einer solch weiblichen Gestalt, wie sie die Maria der Ayako Koike 
verkörpert, im bildlichen Sinn überlagert. Und es bedarf wohl weibli- 
cher Hände für diese Rückkehr zum Ursprung, für die Aufdeckung ei- 
ner wahrhaftigen Mutter, die von schwachbrüstigen Jungfrauen allzu oft 
verdrängt wurde. Das Wunder der Menschwerdung Gottes läßt sich, 
wenn überhaupt, so nur über die Annahme von Maria als Mutter Jesu 
erkennen. 

Die Bedeutung der Frauen für Jesus greift die Künstlerin in einem 
Bildnis jener anderen Maria auf (Farbtafel I), die wir als Schwester von 
Martha und Lazarus kennen und die gern mit der Sünderin oder gar der 



99 

Abb. 1    Mutter und Kind 



Annette Krauß 100 

Jüngerin aus Magdala gleichgesetzt wurde, welche Jesus die Füße 
salbte. Ayako Koike bezieht sich auf jenen Bericht, wo Jesus bei Martha 
und Maria einkehrt (Lk 10,38-42). Dort heißt es: Maria •setzte sich dem 
Herrn zu Füßen und hörte seiner Rede zu. Martha aber machte sich viel 
zu schaffen, ihm zu dienen." Als Martha sich bei Jesus über die zuhö- 
rende Maria beschwert, antwortet dieser: •Martha, Martha, du hast viel 
Sorge und Mühe. Eins aber ist not. Maria hat das gute Teil erwählt; das 
soll nicht von ihr genommen werden." 

Ayako Koike wählt aus dieser Szene nur einen Moment aus: Maria, 
die Hörende. Und dieses Motiv gerät ihr zu einem Lehrbild für Frauen. 
Der Körper der Maria ist fast ganz unter einem weiten, blauen Tuch ver- 
borgen, der den kauernden Leib ein- und verhüllt. Die ganze Gestalt ist 
in sich versunken, und von der irdischen Leiblichkeit dieser Frau ist le- 
diglich das Gesicht zu sehen - ein Gesicht, das aus dem Blau des Mal- 
grundes aufstrahlt, aufleuchtet. Ihre Augen sind geschlossen, ihr Blick 
nach innen gewandt. Sie lauscht in sich hinein - und doch auf etwas 
ganz anderes, was sich außerhalb des Bildes, außerhalb unseres Ge- 
sichtskreises befindet. Darauf richtet sie sich mit ganzer Konzentration 
aus. Sie hört. Es ist in den theologischen Schriften viel diskutiert worden 
über Maria und Martha. In der feministischen Theologie sind die beiden 
heute Sinnbilder für die Doppelbelastung der Frau zwischen Haushalt 
und sinnerfüllter Arbeit. Doch auch Teresa von Avila widmete sich im 
16. Jahrhundert diesem Problem und verteidigt die geschäftige Martha 
als Vertreterin der vita activa gegenüber ihren Karmelitinnen, die viel- 
leicht eher die vita contemplativa der Maria schätzten. Teresa aber 
meint: •Wie hätte Maria, die immer zu seinen Füßen saß, ihm etwas zu 
essen gegeben, wenn die Schwester ihr nicht beigesprungen wäre?" Und 
mit einem Seitenblick auf das Lukasevangelium (Lk 7,36-50) urteilt sie 
klug über Maria: •Aber sie hatte ja auch bereits das Amt der Martha er- 
füllt, da sie ihn schon erquickt hatte, als sie ihm die Füße wusch und sie 
mit ihren Haaren trocknete. Und meint ihr, es sei für eine Dame, wie sie 
es war, eine geringe Selbstkasteiung gewesen, durch die Gassen zu ge- 
hen, vielleicht allein, weil sie in ihrem Ungestüm gar nicht darauf ach- 
tete, und dann dort einzutreten, wo sie noch nie hineingegangen war, 
und später die Lästerreden des Pharisäers und vieles andere böse Ge- 
rede über sich ergehen zu lassen? ... Ich sage euch, Schwestern: Maria 
gelangte durch viele Leiden und Selbstkasteiung zu jenem besseren 
Teil."2 

2 Teresa von Avila. Die innere Burg, Bd. 7, 4. Hg. u. übers, von F. Vogelsang, Zürich 1979, 
212f. 



Ayako Koike 101 

Dieses Lob der Fürsorge hören Frauen nicht ungern - zielt es doch 
allzu oft auf deren angestammte Rolle, zu der sie erzogen werden und in 
die zurückzufallen sie sich immer wieder erlauben. In der kunstge- 
schichtlichen Ikonographie wird Martha mit Schürze, Kochlöffel und 
Schüssel als Patronin der Hausfrauen, Dienstmägde und Wäscherinnen 
dargestellt und unter Vernachlässigung der Maria zum einseitigen, ten- 
denziösen Vorbild der braven Frauen. Ayako Koike jedoch malt nur die 
hörende Maria und ergreift damit Partei für eine Rolle, zu der den 
Frauen der Zugang schwerer fällt. 

Unterstützung erhält sie in dieser Motivwahl von männlicher Seite: 
Johannes vom Kreuz, ein Schüler Teresas, verherrlicht in einem Kom- 
mentar zu seiner Nachdichtung des Hohenliedes jene Maria, über die er 
schreibt: •Tatsächlich ist diese Seele für alle Dinge verloren und nur für 
die Liebe gewonnen; auf nichts anderes richtet sie ihren Geist. Darum 
versagt sie auch vor den Anforderungen des tätigen Lebens und der an- 
deren äußerlichen Beschäftigungen, damit sie dafür wahrhaftig das eine 
erfüllen kann, was nach den Worten des Bräutigams not ist (vgl. Lk 
10,42); und dies ist das Verweilen in Gott und eine Beschäftigung in der 
beständigen Liebe zu Ihm."3 

Maria, die Hörende, ist also zugleich die Liebende, die sich Gott ganz 
zuwendet und die darin von niemandem, auch nicht von der geschäfti- 
gen Martha, gestört werden darf. 

Dieser Augenblick des Gesprächs zwischen Jesus und der Frau ist 
durch die bildliche Herauslösung der Maria aus dem Geschehen auch 
herausgenommen aus der Historizität des Ereignisses. Maria, die Hö- 
rende, saß nicht nur damals zu Füßen Jesu, um seine Lehre zu hören, 
sondern sitzt seitdem immer wieder da, seinen Worten lauschend. Ge- 
malter Wunschtraum, Aufruf, Lehrbild für die Frauen: Die Malerin gibt 
selbst zu, daß Martha und ihre Flucht in Geschäftigkeit ihr näher ste- 
hen, und sie nimmt dankbar an, daß Jesus keine der beiden Frauen ver- 
urteilt, vielmehr zu Martha sagt: Du machst dir zu viel Sorgen. •Eins 
aber ist not": ein Bildnis der Hörenden, die die Hände in den Schoß le- 
gen kann, weil sie weiß, daß Sein wichtiger ist als Haben. Erich Fromm 
urteilt: •Jesus ist die Verkörperung des Seins und der Idee, daß Nichtha- 
ben die Voraussetzung des Seins ist."4 Unter dem Feuer der Rede und in 
der Hingabe der Zuhörerin kann Haus und Hof, Essen und Trinken ver- 
gessen werden. Jesus achtet diejenige, die bereit ist für den Bräutigam 

3 Johannes vom Kreuz, Geistlicher Gesang (Kommentar), Manuskript von Jaen, 39,1. In: 
Obras completas. Hg. Luciano Ruano de la Iglesia, Madrid 1982, 686. 

4 E. Fromm, Haben oder Sein. München 1979, 62. 



102 

Abb. 2    Nachsinnende 



Ayako Koike 103 

ihrer Seele und die sich so nach ihm ausrichtet, wie das Gesicht der Ma- 
ria auf dem Bild. 

Die Malerin Ayako Koike, die 1982 die Taufe empfing, verknüpft mit 
dieser Maria Abend- und Morgenland. Dem chinesischen Philosophen 
Lao-tse wird die Maxime zugeschrieben •Bleib ohne Tun - Nichts, das 
dann ungetan bliebe."5 - Eine östliche Lehre, die mit der vita contem- 
plativa des Westens verwandt zu sein scheint. So vereint sich auf diesem 
Bild das Gesicht einer jungen Japanerin mit der Erzählung vom Ruf an 
die Frau, die ihm zuhört (Abb. 2). Ist es Meditation, ist es Gebet, was sie 
hier erlebt? Es ist die Begegnung mit Gott. 

Ein bereiteter Tisch: der wartende Gott 

Das •Abendmahl" der Ayako Koike ist ein ungewöhnliches Bild (Farb- 
tafel II). Aus der ausführlichen Schilderung der vier Evangelien greift 
die Malerin zwei Momente heraus: Es ist Abend, und es ist alles vorbe- 
reitet. Dämmrig ist der Raum, in den wir blicken, und es brennt schon 
die Kerze. Doch ihr Licht wird überstrahlt von der Helligkeit des weißen 
Tuches, auf dem ein Weinkelch steht und ein Laib Brot liegt. Nur dieses 
Abendmahl ist zu sehen - sonst ist der Raum leer. 

•Es wurde Abend, und die Zeit ist gekommen", erläutert Ayako 
Koike, und dann erklärt sie, daß dieser Zeitpunkt entscheidend für sie 
ist: •Es war nicht in der Finsternis, nicht in der Dunkelheit, sondern am 
Abend, wenn man zur Ruhe kommt. Aber ohne Abend und die auf ihn 
folgende Nacht gäbe es auch keinen Sonnenaufgang, und ohne das 
Abendmahl keine Rettung, kein Morgen." Deshalb sei dieser vorberei- 
tete Abend, dieses zubereitete Mahl und dieser auf uns wartende Tisch 
bedeutsamer als die Jünger, die an ihm saßen. 

Der Zeitpunkt des Abends wird auch in den Gebetstexten von Vesper 
und Komplet seit jeher als Moment des Ruhefindens und der Einkehr 
angesehen. In diesem Geist schreibt Martin Luther seinen Abendsegen 
nieder: •Ich danke dir, mein himmlischer Vater, durch Jesus Christus, 
deinen lieben Sohn, daß du mich diesen Tag gnädiglich behütet hast, 
und bitte dich, du wolltest mir vergeben alle meine Sünde, wo ich un- 
recht getan habe, und mich diese Nacht gnädiglich behüten. Denn ich 
befehle mich, meinen Leib und Seele und alles in deine Hände. Dein 
heiliger Engel sei mit mir, daß der böse Feind keine Macht an mir finde. 
Amen." Diese Worte, die Besinnung, Dank, Sündenbekenntnis und 

Lao-tse, Tao-Te-King. Übers, von G. Debon, zweites Buch, Kap. 48, Stuttgart 1961, 111. 



Annette Krauß 104 

Bitte durchaus in liturgischem Sinn vereinen, sind nicht nur ein Nacht- 
gebet. Sie könnten auch als Einladung zum Abendmahl unter dem Bild 
der Ayako Koike stehen - ebenso wie jene Verse des Psalms 145, die oft 
als Tischgebet gesprochen werden: •Aller Augen warten auf dich, und 
du gibst ihnen ihre Speise zur rechten Zeit." 

Dieses Warten auf die Speisung aus Gottes Hand nennt unsere Sehn- 
sucht beim Namen. In diesem Sinn sind auch die Worte der Emmaus- 
Jünger zu verstehen, die zu ihrem Begleiter sagen: •Bleibe bei uns; denn 
es will Abend werden, und der Tag hat sich geneigt." Ihre Hoffnung er- 
füllt sich, denn •er ging hinein, bei ihnen zu bleiben", und als er das 
Brot brach, •wurden ihre Augen geöffnet und sie erkannten ihn". (Lk 
24,29-31) 

Doch diese Sehnsucht ist nicht einseitig. Nicht nur wir bedürfen eines 
Gottes, der sich uns zuwendet - auch er wartet auf uns. Jesus selbst er- 
zählt in dem Gleichnis vom großen Abendmahl (Lk 14,15-24), daß der 
Herr seinen Knecht aussandte mit den Worten: •Kommt, denn es ist al- 
les bereit!" Als aber keiner der Eingeladenen kommen mag und alle sich 
in Ausreden flüchten, weil ihnen der Besitz von Acker, Ochsen und 
Weib wichtiger ist als die Einladung zum Abendmahl, da befiehlt der 
Herr seinem Knecht: •Geh schnell hinaus auf die Straßen und Gassen 
der Stadt und führe die Armen, Verkrüppelten, Blinden und Lahmen 
herein." Die Reichen und Angesehenen wollen nicht kommen - da lädt 
er die Ausgestoßenen, die Kranken und Außenseiter ein. Und als dann 
immer noch Platz ist, da schickt er seinen Knecht wieder aus: •Geh hin- 
aus auf die Landstraßen und an die Zäune und nötige sie hereinzukom- 
men, daß mein Haus voll werde." Man sieht sie förmlich hereinschlurfen, 
die müden Landstreicher und die Verängstigten, die hinter Zäunen und 
Gittern saßen - fast wie zu dem alljährlichen städtischen Weihnachtsfest 
für die •Nichtseßhaften", die Tippelbrüder und Schwestern von der 
Landstraße. Daß nur das Haus voll werde, denn es ist alles bereit! 

Warum ist der Raum der Ayako Koike leer? Warum sitzt niemand an 
dem bereiteten Tisch? In der Tradition der Abendmahlsdarstellungen ist 
der lange, rechteckige Tisch umlagert von zwölf Jüngern, die ihren 
Herrn in die Mitte nehmen. Ayako Koike hingegen malt die Leere. Es ist 
dies vielleicht weniger die Leere östlicher Religionen -jenes •Nirwana" 
genannte Paradies, in dem sich alles Wollen und alle Individualität auf- 
lösen. Es ist wohl eher eine mystische Leere, die doch schon erfüllt ist 
von der Sehnsucht nach Gott, ein Bild der Offenheit, eine Einladung 
zum Mahl, das bereitet ist. Und eine Wandöffnung auf der linken Seite 
des Raumes weist darauf hin, daß die Möglichkeit des Zugangs gegeben 
ist. 



Farbtafel I     Maria, die Schwester von Martha und Lazarus 



Farbtafel II    Abendmahl 



Farbtafel III    Judas mit Jesus 



Farbtafel IV     Weinende Frauen 



Ayako Koike 105 

Ayako Koike ist keine Historienmalerin. Ihr kommt es weder auf den 
buchstäblichen Sinn der biblischen Erzählung noch auf deren histori- 
schen Inhalt an. Die Bildtypen des Abendmahls, mit Jesus auf dem Eh- 
renplatz und Johannes an seiner Seite, Judas aber düster an den Rand 
gedrängt oder gleichzeitig mit Christus in die Schüssel greifend - all 
diese Motive sind nebensächlich. Auch das beliebte Spiel der Künstler, 
die Gestalten ihrer Bilder in zeitgenössischen Kostümen auftreten zu 
lassen und damit aktuelle Bezüge herzustellen, ist ihr gleichgültig. Denn 
Ayako Koike deckt mit ihrem Bild zeitlose Aspekte auf, die von un- 
gleich höherer Bedeutung sind als der historische Inhalt, sie stellt den 
geistlichen, übertragenen Sinn der Szene vor Augen. Analog spätantiken 
und mittelalterlichen Interpreten der Schrift, die zwischen buchstäbli- 
cher und geistlicher Ebene unterschieden und dort wiederum zwischen 
allegorischem, moralischem und anagogischem, also endzeitlichem 
Sinn, läßt sich in den Bildern der Malerin jener moralische Aspekt ent- 
decken, der besonders in der Predigt beliebt war. Ihr geht es um die Be- 
ziehung der Seele des einzelnen Menschen zu Gott. So wie Maria dem 
Ruf Gottes lauscht und eine unzufriedene Martha unwichtig wird und 
aus dem Bild verschwindet, so ist dieser bereitete Tisch Sinnbild für den 
wartenden Gott. Dieser wird in einer Lichtmetapher faßbar: in der wei- 
ßen Helligkeit des Tuches. Ayako Koike schrieb zu dieser Gotteserfah- 
rung: •Das ehrliche Suchen nach dem Licht der Liebe Gottes findet 
seine Antwort durch das Licht, das in die Welt kam, um alle zu erleuch- 
ten. Jenes Licht ist in Fleisch und Blut erschienen: Jesus Christus."6 Die- 
ser ist im Zeichen von Brot und Wein, Leib und Blut anwesend, und zu- 
gleich strahlt sein göttlicher Geist in der durchscheinenden Helligkeit 
des Tisches auf. 

Dieser Tisch in der Mitte des Bildes hat eine alte Tradition in der Iko- 
nenmalerei.7 Es ist der Tisch, an dem jene drei Männer sitzen, die Abra- 
ham besuchen (1. Mose 18). Der russische Mönch Andrej Rubljew be- 
nutzt dieses Motiv in seiner meisterhaften Dreifaltigkeits-Ikone von 
1411, um trotz des Abbildungsverbotes Gott darzustellen: Die drei Män- 
ner, die zugleich geflügelte Wesen sind, personifizieren Vater, Sohn und 
Heiligen Geist.8 Damit wird sichtbar, was verborgen ist. Auf dem Tisch 

6A. Koike (s. Anm. 1)244. 
7 Wir werden erinnert an Hetoimasia, den eschatologischen Tisch / Altar / Thron. Im 
Hymnus der byzantinischen Liturgie vom dritten Vorfastensonntag heißt es: •Wenn der 
Richter sich auf den ehrfurchtgebietenden Thron setzen wird, / wie wird diese Stunde, die- 
ser Tag sein? / Die Bücher werden geöffnet, die Taten vorgewiesen / und das im Dunkeln 
Verborgene geoffenbart." Zit. nach: Philoxenia. Fresken und Ikonen im Ostkirchlichen Insti- 
tut Regensburg. Hg. A. Rauch - P. Imhof SJ, München 1980. 
8 Vgl. dazu P. Evdokimov, Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit. In: GuL 57 (1984) 181 f. 



Annette Krauß 106 

steht, auch bei Rubljew, der Kelch, der von dem Mittleren der Drei ge- 
segnet wird. Die Gesichter aber werden umhüllt von einem Licht, das 
dieselbe Farbe hat wie die Tischplatte: Weiß -jene Farbe, die keine ist, 
weil sie alle Farben in sich vereint, verweist in der Ikone des Andrej 
Rubljew, in der liturgischen Symbolik der Kirche wie im Abendmahls- 
bild der Ayako Koike auf Gottes Anwesenheit. 

Nurmehr den Tisch als isoliertes Motiv herauszugreifen ist jedoch ein 
modernes Phänomen. So hat die junge polnische Künstlerin Aldona 
Mickiewicz 1986 bei der Ausstellung der Internationalen Gesellschaft 
Christlicher Künstler (SIAC) in Rom ein ähnliches Abendmahlsbild ge- 
zeigt: Auf dem weißen Tuch, das die ganze Bildfläche füllt, liegen neben 
der Weinkaraffe und dem Brotteller sechs gebrochene Brotstücke. Zwar 
gemahnt das faltige Leinen in der Aufsicht bereits an das Leichentuch, 
doch ist auch hier sein leuchtendes Weiß ein ähnliches Sinnbild wie in 
dem Werk der Ayako Koike: Gott ist anwesend im von ihm bereiteten 
Mahl. 

Mit der Darstellung dieses geistlichen Sinnes der Schrift im Bild ist 
das Projekt einer Malerin umrissen, die eine Beziehung zwischen Ich 
und Gott in den Mittelpunkt ihres Schaffens stellt. Ausgehend von zahl- 
reichen Bezügen zur Bibel ist nicht die narrative Illustration ihre Auf- 
gabe, sondern die Konzentration auf die wesentliche Aussage, auf die 
Botschaft an uns. Deshalb ist der Raum leer, weil nicht das Abendmahl 
der Jünger ihr Thema ist, sondern der für uns bereitete Tisch. Damit 
nimmt sie dem Motiv den ereignishaften, geschichtlichen und vergängli- 
chen Charakter und verwandelt es in eine Verbildlichung des Wortes 
Gottes: •Siehe, ich stehe vor der Tür und klopfe an. Wenn jemand 
meine Stimme hören wird und die Tür auftut, zu dem werde ich hinein- 
gehen und das Abendmahl mit ihm halten und er mit mir." (Offb 3,20) 
In diesem Bild leuchtet jenseits von Gegenwart, Vergangenheit und Zu- 
kunft die Präsenz Christi auf, seine Gegenwärtigkeit jetzt und in Ewig- 
keit gemäß dem Wort: •Ich bin der da ist und der da war und der da 
kommt." (Offb 1,8) 

Der schwache Mensch: Zärtlichkeit und Verrat 

Wenn Jesus für die Armen auf die Welt gekommen ist, wie es uns die 
Befreiungstheologie ins Gedächtnis ruft, so hat er auch und gerade die 
Schwachen um sich geschart - jene, die die Stunde der Verzweiflung, als 
er betet und sein Schweiß wie Blutstropfen wird, verschlafen; jene, die 
ihn verraten und verleugnen; jene, die nicht an seine Auferstehung glau- 



Ayako Koike 107 

ben. Und weil er Menschensohn war, kannte er ihre Schwäche und 
nahm sich ihrer an als Bruder, nicht als pharisäischer Richter. 

Der Verrat des Judas an Jesus gehört zu den frühesten Darstellungen 
der Passion Christi. Es reizte die Künstler, jenen Augenblick im Bild 
festzuhalten, an dem sich die Wege trennen zwischen dem Gottessohn 
und den Menschen. Und schon bald wurde Judas Iskariot zum Sinnbild 
des Bösen, zum Ungeheuer, ja zu dem, in den der Satan gefahren ist 
(vgl. Lk 22,3). Er wird zum Negativ-Helden der Passionsgeschichte und 
damit zum dramaturgischen Gegengewicht jenes starken Christus, der 
schließlich verklärt in den Himmel auffährt. Doch so notwendig diese 
Schwarzweißmalerei in der Trivialliteratur und im Kino sein mag - theo- 
logisch kann sie mißverständlich sein. Gerade die Verteufelung des Ju- 
das besorgt unsere Distanz zu ihm und klammert ihn dadurch leicht aus 
unserer Reflexion aus. Dabei ist gerade er es, der uns unsere Schwach- 
heit bewußtmachen kann. 

Ayako Koike malt den Moment der Begegnung von Judas mit Jesus 
(Farbtafel III). Wieder steht ein Gesicht im Mittelpunkt des Bildes, ähn- 
lich wie bei der hörenden Maria. Von Jesus hingegen ist nur ein schwar- 
zes Tuch auf dem Kopf sichtbar. Breit ausladend das rote Gewand, des- 
sen Farbe bereits auf den Verrat verweist - in früheren Jahrhunderten 
hatte Judas oft rote Haare und wurde somit zur männlichen Hexe ge- 
stempelt. 

Faszinierend ist dieser Kopf des Judas. Während die Züge der hören- 
den Maria Gelöstheit und innere Ruhe spiegeln, ist dieses Gesicht äu- 
ßerst angespannt. Es sind die harten Züge eines Menschen, der sich 
selbst gefangen nimmt, eines, der sich selbst einsperrt in sein Tun. Ver- 
schlossen sind die Augen, knochig seine Wangen, zusammengepreßt die 
Lippen. Er kann weder Augen noch Mund noch Ohren mehr öffnen - er 
kann nur noch das tun, was er sich vorgenommen hat, wovon er nicht 
mehr abrücken wird. Oder will er sich selbst nicht zuschauen bei dem, 
was er tut? Ist es das •ich muß" und das gleichzeitige Zögern, das in die- 
sem Gesicht geschrieben steht? Die Züge bleiben zweideutig, so wie 
auch nicht genau einzuordnen ist, ob dieser Mensch Mann oder Frau ist. 
Vieles bleibt offen bei diesem verschlossenen Gesicht. 

Die Künstlerin hat selbst ihre ambivalente Vorstellung mit den Wor- 
ten erklärt: •Selbst wenn er ein Verräter war, so war er trotzdem nicht 
einfach nur böse. Er hat Jesus auch sehr geliebt, aber er hat es nicht 
durchgehalten und konnte seinen Glauben in sich nicht festhalten. Zu 
seiner Wesensart gehören Leiden, Verraten und Lieben gleichermaßen 
als menschliche Eigenschaften." 

Judas, der Liebende - das ist für uns zunächst einmal eine sehr 



Annette Krauß 108 

fremde Vorstellung. Aber kennzeichnet diesen Liebenden nicht eben 
jene Geste, mit der er Jesus seinen Häschern zuführt: der Kuß, die Um- 
armung? Denn es ist mehr als eine rituelle Begrüßung, wenn die synopti- 
schen Evangelien unisono diesen Kuß erwähnen. Laut Markus (14,45) 
und Matthäus (26,49) trat Judas auf Jesus zu und sprach: •Rabbi!" und 
küßte ihn. Und bei Lukas (22,48) fragt Jesus daraufhin seinen Jünger: 
•Judas, verrätst du den Menschensohn mit einem Kuß?" Warum soviel 
Aufhebens um eine banale Geste des Alltags, wie sie noch heute in vie- 
len Kulturen üblich ist - der Wangenkuß zur Begrüßung und Verab- 
schiedung? Nein, hier geht es um mehr: Es ist ein Ausdruck der Zärt- 
lichkeit, eine Umarmung unter einander Liebenden, deren Zeugen wir 
sind. In diesem Sinn argumentiert jedenfalls der heilige Ambrosius in 
seinem Lukas-Kommentar, wenn er zu Jesu Wort an Judas schreibt: 
•Man beachte die Ironie: ich meine nämlich, der Satz sei als Frage zu 
betonen, so als würde er den Verräter durch seine liebevolle Zuneigung 
zurechtweisen: Judas, mit einem Kuß verrätst du den Menschensohn? 
Das bedeutet doch: Mit einem Zeichen der Liebe schlägst du mir eine 
Wunde; mit einem Erweis der Zärtlichkeit vergießt du mein Blut; und 
mit einem Werkzeug des Friedens trachtest du mir nach dem Leben? Als 
Diener verrätst du deinen Herrn, als Jünger deinen Meister, als Auser- 
wählter den, der dich berufen hat?"9 

Ambrosius rührt hier an einen sehr empfindlichen Punkt. Niemand ist 
so verletzlich wie Menschen, die einander lieben. Judas und Jesus sind 
Liebende in dem Sinn, daß sie einander erwählt haben: Jesus den Jün- 
ger und dieser seinen Rabbi, um ein neues Leben anzufangen im ge- 
meinsamen Kampf für die Armen.10 Aber Judas war, anders als sein 
Meister, ein Diesseitiger. Er war ungeduldiger, unzufriedener, radikaler. 
Für die Liebe der Magdalena, die kostbares Öl auf den Füßen Jesu ver- 
gießt, hat er kein Verständnis. Er hätte den Erlös des Öls lieber den Ar- 
men gegeben (Joh 12,5). Und ist er uns in dieser Haltung so fremd? Da- 
mit aber wird er seiner Liebe untreu. Irgendwann verliert er den Glau- 
ben an diesen Jesus, der ein so ganz anderer König der Juden ist, als er 
ihn sich erträumt hat. •Er konnte seinen Glauben in sich nicht festhal- 
ten", wie die Künstlerin sagt. Diese letzte Geste einer enttäuschten 
Liebe ist ein schmerzvoller Abschied für ihn. Er geht einen Weg, den er 
glaubt gehen zu müssen und den er doch nicht gehen mag. Dieser Zwie- 
spalt verschließt ihm die Augen, verschließt sein ganzes Gesicht. Ist er 
darin nicht unser Spiegelbild? (Abb. 3) 

9 Ambrosius von Mailand, Expositio evangelii secundum Lucam, PL 15, 1819 f. 
10 Zur Judas-Jesus-Problematik, vgl. H.-J. Klauck, Judas - ein Jünger des Herrn, Freiburg 
1987. 



109 

Abb. 3    Eingesperrt 

Ayako Koike erinnert sich angesichts dieses Bildes an ein Stück japa- 
nischer Geschichte. Anfang des 17. Jahrhunderts kam es unter dem 
Schogun-Geschlecht der Tokugawa zu einem großen wirtschaftlichen 
und kulturellen Aufschwung, der einherging mit der Ausrottung des 
Christentums, das erst um 1550 durch die Jesuiten nach Japan gekom- 
men war. •Die Christen damals mußten auf ein Brett mit einer christli- 
chen Szene treten. Einige taten es und haben innerlich geweint. Sie wa- 



Annette Krauß 110 

ren nicht böse, sondern identisch mit Judas, der Jesus weinend umarmt 
hat." 

Der Jünger, der seiner Liebe nicht treu sein kann, wird zum Sinnbild 
für den schwachen Menschen. Dieses androgyne Gesicht erinnert uns 
an jene Zeiten, wenn wir selbst unseren Glauben nicht festhalten kön- 
nen. Dies gilt für die Augenblicke des Zweifels und der Orientierungslo- 
sigkeit, die wir immer wieder durchleben. Dies gilt auch für jene politi- 
schen Situationen, wo wir bekennen sollten, was offenbar über unsere 
Kräfte geht. Die Japanerin erinnert an die Christenverfolgungen - ich 
will hier die Verfolgung der Juden im Dritten Reich und die heutige 
Gleichgültigkeit gegenüber Ausländern, den schleichenden Asylanten- 
haß nennen. Es gibt viele Formen des Verrats an Jesus, wo der sonntäg- 
liche Kirchgang zum Judaskuß gerät. 

Wie ungern wir unseren eigenen Verrat an Jesus zur Kenntnis neh- 
men, zeigt vielleicht gerade unsere übersteigerte Verurteilung des Judas. 
Und ist da nicht noch ein anderer Jünger, der seinen Herrn ebenfalls 
verrät und dennoch in unserer Vorstellung rehabilitiert und reputiert in 
die Geschichte eingeht, nämlich Petrus? (Abb. 4) Dreimal verleugnet er 
seinen Rabbi, bevor er sein Tun überhaupt erkennt - Judas hingegen 
war sich der Schmerzlichkeit seines Kusses wohl bewußt. Ayako Koike 
hat auch diesen anderen Verräter gemalt, wie er sich unglückselig 
krümmt unter dem Schrei des Hahns, nackt und bloß, ohne Kleider und 
ohne Schutz. Der ganze Körper ist preisgegeben diesem gellenden 
Schrei vor Tagesanbruch, der Leib findet keine Umhüllung, ist auch 
selbst kein bergendes Kleid der Seele mehr, sondern ufert in seiner gan- 
zen Bewegtheit und Fülle aus. Die Ohren mag er sich zuhalten, der Ent- 
blößte, und doch hört er sein Urteil. 

Es ist eigentlich erstaunlich, daß wir diese Verleugnung in der Nacht 
der Verhaftung geringer achten als die Schuld des Judas. War Petrus 
nicht ein noch größerer Schwächling, der - nicht einmal vor Gericht, 
sondern gegenüber zufällig Dahergekommenen auf der Straße - sich in 
•Notlügen" flüchtet? Die Entschuldbarkeit dieses Tuns bezweifelt auch 
der heilige Hieronymus, der Petri Ausflucht •Ich kenne den Menschen 
nicht" (Mt 26,72.74) folgendermaßen kommentiert: •Ich weiß, daß ei- 
nige Menschen mit frommer Zuneigung zum Apostel Petrus diese Stelle 
so gedeutet haben, daß sie sagten, Petrus habe nicht Gott verleugnet, 
sondern den Menschen und der Sinn sei: Ich kenne ihn als Menschen 
nicht, weil ich ihn als Gott kenne. Wie albern dies ist, versteht ein kluger 
Leser, verteidigen diese Leute doch hier den Apostel so, daß sie den 
Herrn selber zum Lügner stempeln. Denn wenn jener ihn nicht verleug- 



Ill 

Abb. 4    Petrus mit Hahn 

nete, dann log folglich der Herr, als er sprach: Wahrlich, ich sage dir: In 
dieser Nacht, ehe der Hahn kräht, wirst du mich dreimal verleugnen."11 

Ayako Koike stellt die Schwachheit des zweifelnden Judas-Gesichtes 
als Gegenbild auf zu jenem verzweifelten Petrus, der vor Scham er- 

Hieronymus in Matthaeum, PL 26, 72. 



Annette Krauß 112 

bleicht. Damit erhält die unscheinbare Bewährungsprobe im Alltag, die 
mit Notlügen vertan wird, ein ganz anderes Gewicht als die große Tat 
des Verrats durch die kleine zärtliche Geste. 

Nach diesen ausführlichen Erläuterungen zu den Abbildern menschli- 
cher Schwäche nun noch ein Blick auf den nur schemenhaft gemalten 
Jesus neben Judas. Ayako Koike hat wie erwähnt Scheu vor der Darstel- 
lung des Gottessohnes. In ihren Bildern taucht er, wenn überhaupt, nur 
als weiße Lichtgestalt auf, etwa auf kleinformatigen Ölgemälden wie 
zum Beispiel der Taufe im Jordan. In feinlinigen Bleistiftzeichnungen 
versucht die Künstlerin sich an die Gestalt des Gekreuzigten heranzuta- 
sten. Aber so ganz hat er noch keine Gestalt angenommen, noch steht er 
ihr nicht ebenso bildhaft vor Augen wie jene Menschen, die in seiner 
Nähe lebten. Sicher spielt hier auch ein Stück weit jene Identifikation 
eine Rolle, die sich zwischen der Malerin und ihrem Objekt entwickelt. 
Ayako Koike entdeckt sich selbst in der hörenden Maria, und auch der 
schwache Judas ist eine Person in Jesu Leben, die ihr nach eigener Aus- 
sage sehr nahesteht. Für ein Bild Jesu fehlt ihr hingegen noch der Mut; 
sein Dasein, seine Gestalt sind in der Vorstellung noch zu fern. 

Nicht zuletzt fürchtet sie jedoch auch ihre eigene Reaktion auf einen 
gemalten Christus, der dann vielleicht nicht mehr ihrem inneren Jesus- 
Bild entspräche, weil viele Verbildlichungen den Geist des Dargestellten 
einzuengen scheinen - im Gegensatz zum geschriebenen und gesproche- 
nen Wort, das alle möglichen Deutungen offenläßt. Als eines ihrer Vor- 
bilder benennt sie Alfred Hrdlicka - jenen österreichischen Bildhauer 
und Graphiker, dessen exzessive Körperlichkeit bei seinen Bibelthemen 
oft auf Unverständnis stößt. Ayako Koike jedoch erzählt, die Begeg- 
nung mit Hrdlickas Kunst habe sie •positiv schockiert, weil sie ganz et- 
was Ursprüngliches, Echtes" beinhalte. Ihre eigene Auseinandersetzung 
mit der Leiblichkeit des Menschen wird vor allem an dem letzten Bild 
ihrer Passionsreihe, den weinenden Frauen, sichtbar. (Farbtafel IV) 

Bei der Abbildung des Göttlichen jedoch übt sie Zurückhaltung. Dies 
gilt nicht nur für die Gestalt Jesu, sondern auch für die Boten Gottes - 
zu sehen in einer Arbeit zum Buch Tobit, welche die Begegnung des jun- 
gen Tobias mit seiner Braut Sara beinhaltet (Abb. 5). Der Erzengel Ra- 
fael, der als Bote Gottes das Paar zusammenführt, ist versteckt hinter 
dem Fisch in der Hand des Mannes und dem fast übermächtigen nack- 
ten Körper der Frau. Lediglich ein bärtiger Kopf ist zu sehen, der Leib 
ist verborgen. Ayako Koike malt dieses Wesen nicht mit der Selbstver- 
ständlichkeit eines Marc Chagall, den sie bewundert und dessen alttesta- 
mentliche Engel mit ihrer ungeteilten Präsenz den Betrachter in Bann 
ziehen. 



113 

Abb. 5    Buch Tobit 

Für die Gestaltung ihrer Menschen hat die Künstlerin fruchtbare Vor- 
bilder - neben Hrdlicka vor allem Barlach, dessen geschlossene Körper- 
umrisse in der •Hörenden Maria" und der Madonna mit dem Kind an- 
klingen. Gedanklich mag dahinter freilich nicht nur die Idee der •gro- 
ßen Form" und der Geschlossenheit stehen, sondern auch die Isolierung 
einer herausgehobenen Figur von der Umwelt, ihr Sich-Zurückziehen 
vor äußeren Einflüssen und die Ummantelung mit einer Aura, einem 



114 

il   * 

-' \ 

Abb. 6    Flehend 



115 

Abb. 7    Kreuztragend 



Annette Krauß ; 116 

himmlischen Schutzschleier, der in weißer Klarheit vor allem um die 
Maria mit Kind leuchtet. 

Ayako Koikes Malweise verrät Mut zur Eigenwilligkeit - bis hin zu 
Experimenten an der Bildoberfläche, beispielsweise beim Abendmahls- 
bild. Weil hier der Malerin der Aspekt des heraufdämmernden Abends 
besonders wichtig war, hat sie versucht, die Idee der Zeit durch eine Art 
Fresko-Nachahmung in Öl zu versinnbildlichen. Mit Kratzen und Scha- 
ben gestaltet sie die Oberfläche dieses Bildes so, daß diese weniger an 
eine Leinwand als an ein Mauerwerk, an rauhen Verputz erinnert und 
damit an die Glanzzeit längst verblichener Freskenmalerei anknüpft. 
Die Liebhaberin der Giotto-Fresken in Assist kann dies bei ihren Ölbil- 
dern freilich nur symbolisch mit einigen Abschürfungen andeuten, doch 
macht dieses Beispiel deutlich, wie die Künstlerin darauf bedacht ist, 
Form und Inhalt eines Bildes so in Einklang zu bringen, daß sie sich 
sinnfällig ergänzen. 

Drei trauernde Frauen: die Gabe der Tränen 

Auf dem Lebensweg Jesu haben wir mit den Bildern Ayako Koikes an 
drei Stationen teilgenommen: Zunächst begegnete uns Maria als auf- 
merksame Jüngerin, die auf die Lehre ihres Meisters lauscht; sodann sa- 
hen wir den bereiteten Tisch als das den Menschen übergebene Ver- 
mächtnis des Gottessohnes; schließlich erlebten wir den Verrat des Ju- 
das durch eine Geste der Zärtlichkeit. Auf noch etwas sei aufmerksam 
gemacht. Sowohl chronologisch als auch topographisch liegen diese drei 
Stationen nahe beieinander: Maria in Bethanien, der Abendmahlsaal 
auf dem Zion, schließlich der Garten Gethsemane im Kidron-Tal zwi- 
schen Jerusalem und Bethanien. 

Wir nähern uns nun dem Ende des irdischen Lebens Jesu, seinem Tod 
und der Trauer um ihn. Die Überwindung des Todes kennzeichnet Jesu 
Weg von der Krippe bis zum Kreuz. Die Evangelien berichten uns von 
drei Totenauferweckungen, und nimmt man die Heilung der sozial und 
psychisch Gestorbenen hinzu, so sind all diese Frauen, Männer und 
Kinder, die durch ihn wieder lebendig geworden sind, Jesu Lebensspur. 
Und doch verliert der Tod seinen Stachel nicht gleich. 

Als der Messias erst wenige Tage alt ist, rettet ihn vor der Gewalt des 
Herrschenden die Flucht ins alte Feindesland Ägypten, das sicherer ist 
als die Heimat Judäa. Denn dort veranstalten die Soldaten ein Gemetzel 
unter den jüngst Geborenen. Die Verzweiflung der Mütter, die vergeb- 
lich ihre Kinder vor den Schwertern zu retten suchen, ist in der Kunst 



117 

Abb. 8    Gestürzt 

etwa ab dem fünften Jahrhundert ein häufig vorkommendes Motiv. In 
der Ausgestaltung wird es oft mit zeitgenössischen Bezügen versehen, 
weil noch kein Jahrhundert von mordenden Soldaten verschont blieb 
und immer wieder weinende Frauen vor dem Leichnam ihrer Kinder, 
auf den Trümmern des Krieges oder am Rande der Katastrophe stehen. 
Dies ist ein erster Kontext, in dem das Bild •Die weinenden Frauen" 
von Ayako Koike zu sehen ist (Farbtafel IV). 

Ein zweiter, biblischer Kontext für das Bild der Ayako Koike sind die 
weinenden Frauen am Fuß des Kreuzes, von denen uns Matthäus mit 
den Worten berichtet: •Und es waren viele Frauen da, die von fern zusa- 
hen; die waren Jesus aus Galiläa nachgefolgt und hatten ihm gedient." 
(Mt 27,55; ähnlich bei Mk 15,40; Lk 23,49 und Joh 19,25) Diese Nach- 
folge der Frauen unter das Kreuz hat auch in der religiösen Dichtung ih- 
ren Niederschlag gefunden - bis hin zum •Stabat Mater" des Mittelal- 
ters. Doch schon in einem syrischen Hymnus des fünften Jahrhunderts 
hören wir die Mutter Jesu, die laut Johannes zu den Frauen unterm 
Kreuz gehörte, klagen: 

Überwältigt bin ich, mein Sohn, 
Überwältigt von Liebe. 



118 

Abb. 9    Gekreuzigt 



119 

Abb. 10    Gestorben 

Und ich kann nicht ertragen, 
Daß ich in der Kammer sei 
Und du am Holze des Kreuzes. 
Ich im Hause 
Und du dort im Grab.12 

Entgegen diesen Worten ist Maria in den künstlerischen Darstellun- 
gen der Kreuzigung meist sehr gefaßt in ihrem Schmerz. Die verzwei- 
felte Trauer wird in der bildnerischen Tradition jener Maria von Mag- 
dala zugestanden, die von vornherein in keinem guten Ruf steht: Ihre 
Haare sind aufgelöst, die Kleidung ist nachlässig und in Unordnung, die 
Gesichtszüge sind verzerrt von Tränen und Schmerz. 

Ein dritter Bezugspunkt unseres Bildes ist schließlich ein künstleri- 
sches Motiv, für das es keine Belegstelle in der Schrift gibt. Gemeint ist 
die •Beweinung Christi" - ebenfalls durch Frauen wie Maria Magda- 
lena, Veronika, Salome und Maria, die Mutter des Jakobus, sowie durch 
Maria, die Mutter des Herrn, welche allmählich ganz aus dieser Grup- 
penszene isoliert und zum Typus der Pietä entwickelt wird. Als ein Bei- 

12 Zit. nach: C. Mulack, Maria. Die Geheime Göttin im Christentum, Stuttgart 1985, 137. 



120 

Abb. 11     Kreuz 

spiel für jene Beweinung, bei der die Frauen durch eine dramatisch aus- 
gestaltete Trauer in den Vordergrund treten, sei hier die Skulpturen- 
gruppe im Beinhaus von St. Thegonnec in der Bretagne genannt, wo vor 
allem die schöne Magdalena sich ganz ihrem Schmerz hingibt. Damit 
aber wird sie zum Sinnbild einer Emotionalität, wie sie nur selten er- 
laubt ist. Selbst in der orientalischen Welt ist der Gesang der Klagewei- 
ber oft mehr Ritual denn Ekstase, und an den Gräbern unseres Kultur- 
kreises wird oft nur verstohlen geweint. 



121 

Abb. 12    Frau 

Diesen Mangel an Tränen beklagt Dorothee Solle in einem Gedicht, 
das zugleich Gebet ist. Sie leitet es mit den Worten ein: •Es darf nicht 
geweint werden in unserer Kultur, und somit haben wir auch auf die rei- 
nigende und tröstende Kraft, die die christliche Tradition den Tränen 
zuschrieb, verzichtet."13 Dann fährt sie fort: 

13 D. Solle, Das Fenster der Verwundbarkeit, Stuttgart 1987, 234. 



122 

Abb. 13    Baum 

gib mir die gäbe der tränen gott 
gib mir die gäbe der spräche 

führ mich aus dem lügenhaus 
wasch meine erziehung ab 

nimm meinen schutzwall ein 
schleif meine intelligente bürg 

wie kann ich reden 
wenn ich vergessen habe, wie man weint?14 

14 Ebd. 235. 



Ayako Koike 123 

Diese Worte sind Vorbereitung, Untergrund für die •Weinenden 
Frauen" der Ayako Koike. Alle drei sind hemmungslos der Trauer und, 
ohne sich zu schämen, der Verzweiflung hingegeben. Sie achten nicht 
auf die Wirkung ihres Tuns, sie rechnen nicht mit einem beobachtenden 
und beurteilenden Gegenüber. Vielmehr sind sie mit Leib und Seele •in 
Trauer". Dieses In-Trauer-Sein ist anders als einen Trauerfall zu haben, 
wo man Trauerkleidung trägt und Leichenbittermiene aufsetzt. Diese 
drei weinenden Frauen leben ihre Gefühle aus, weil sie nichts davon 
wissen, daß Tränen unnütz sind. 

Auffällig an diesem Bild ist jedoch das Fehlen des Leichnams Christi 
beziehungsweise - je nach Kontext - der Leiber der getöteten Kinder. 
Nicht nur, daß damit die gezeigte Trauer der Frauen allgemeiner, uni- 
verseller ist - Ayako Koike kommentiert diese Weinenden als Frauen, 
die den Männern Mutter sind und für die auch Jesus Sohn und Kind 
war. Zugleich enthebt dies die Malerin des Vorwurfs christlicher Nekro- 
philie, indem der Tod nicht als verwesender Körper, sondern in seiner 
seelischen Auswirkung, im Trennungsschmerz sichtbar wird. 

Die Unmittelbarkeit der Wirkung erreicht Ayako Koike durch einen 
klug bedachten Aufbau des Bildes. Keine Frau gleicht der anderen, jede 
hat eine individuelle Geste, eine bezeichnende Haltung. Den Kopf still 
in die Hand gestützt die eine, das Gesicht verbergend die andere, die 
dritte schließlich sich aufbäumend im Schmerz. Mit ihrer ganzen Exi- 
stenz, mit Leib und Seele überlassen sie sich der Trauer und von dieser 
Hingabe erzählen ihre kaum verhüllten Körper mehr als alle Worte. 

Diese Leiblichkeit der Menschen ist die große Stärke von Ayako 
Koike. Damit steht sie in der Tradition ihrer Heimat. Der 1956 Gebore- 
nen und im japanischen Osaka Aufgewachsenen konnten auch fünf 
Jahre Ausbildung an der Münchner Akademie, während derer sie meist 
ungegenständlich malte, nicht die Sensibilität für den Körper nehmen 
(Abb. 12). Und selbst bei diesen stark abstrahierenden Bildern während 
der Studienjahre finden sich immer wieder Anklänge an das Thema 
•Bäume" - ein Motiv, das in der japanischen Landschaftszeichnung 
eine große Bedeutung hat. Freilich gliedert die kleine Japanerin ihre 
großformatigen Ölbilder nicht wie die filigranen Tuschzeichnungen der 
heimatlichen Meister, sondern mit einem enormen Schwung und einer 
immensen Kraft. Davon zeugt auch die Abschlußarbeit an der Akade- 
mie von 1985, bei der große Kreuze, die Überschneidungen von Balken 
und das Gitterwerk der Striche bereits einen Wendepunkt markierten 
(Abb. 13). Das Kreuz wird zum Beginn eines neuen Weges für die Male- 
rin, denn •ich brauchte einen anderen Stil, einen Gegenpol zur abstrak- 
ten Malerei". 



124 

Abb. 14    Osternacht 

1987 eröffnet sie schließlich ihren Zyklus von Bildern zum Neuen Te- 
stament und beginnt gleichzeitig, nach langen Jahren der Zerrissenheit 
zwischen Deutschland und Japan, sich in der zweiten Heimat einzurich- 
ten. Dennoch blieb ihre Sehnsucht - nicht nach bestimmten Orten oder 
Personen, sondern nach einer unbestimmten japanischen Atmosphäre, 



Ayako Koike 125 

die sie vermißt. •Manchmal ist es zu schwer für mich, diese Zerrissen- 
heit auszutragen, aber ich will sie in meiner Kunst ausdrücken", sagt sie. 
Wer ihre Bilder sieht, versteht diesen Weg. Behutsam und doch eindeu- 
tig wird Japanisches in ihren Bildern sichtbar: das Gesicht der Maria 
beispielsweise, die füllige Figur des kreuztragenden Christus in einer 
Bleistiftzeichnung oder gar der quellende Leib des Petrus, der an japani- 
sche Sumo-Ringer erinnert, wie sie uns nicht zuletzt aus Farbholzschnit- 
ten, beispielsweise von Hokusai, bekannt sind. 

Ayako Koike freilich ist nicht glücklich über die Benennung solcher 
kultureller Stilmerkmale, denn sie will sich nicht als •Exotin verkaufen". 
Ihrer Ansicht nach trägt die moderne Kunst ein internationales Gesicht. 
Vielleicht verrät sich darin die Souveränität einer Asiatin, in deren Hei- 
mat seit der Meiji-Restauration 1868 massive Einflüsse aus dem Westen 
Verbreitung fanden und in der auch die abendländische Kunst wesent- 
lich bekannter ist als die japanische bislang bei uns - mit Ausnahme der 
Farbholzschnitte, die unsere Jugendstil-Künstler anregten. 

Doch wenn auch nicht als Malerin, als Mensch möchte Ayako Koike 
eine Japanerin sein - auch mit der unbestimmten Sehnsucht nach einer 
Heimat, die vielleicht um so eher Heimat wird, je mehr sie sich hier zu 
Hause fühlt (Abb. 14). In einem Ausblick auf ihr künftiges Schaffen er- 
innert sie noch einmal an das wohl wichtigste Motiv östlicher Kunst, an 
die Landschaft, und verinnerlicht, verbildlicht sie, identifiziert sich so- 
gar mit ihr: •Ich wundere mich über die Landschaft in mir, die weinen 
und lieben und lachen kann. Meine Sprache wird sein, dies zu malen."15 

Die Bilder von Ayako Maria Koike sind ein Spiegel eines geistlichen 
Weges, den jeder in seiner Weise und Kultur zu gehen hat.* 

15 A. Koike, (s. Anm. 1) 245. 
* Fotos: Imhof (2), Krauß (11). 




