Menschen in Jesu Nihe

Bilder der japanischen Malerin Ayako Maria Koike

Annette KrauB3, Miinchen

,Jesus Christus hat sich geoffenbart und ist zugleich unendlich verbor-
gen.“! Dieser Ausspruch von Ayako Koike, der die vielumstrittene Pro-
blematik von Gottessohn und Menschensohn umreif3t, spricht zugleich
jenes Bildprogramm zum Neuen Testament an, das die japanische
Kiinstlerin 1987 begonnen hat. Wie aber 148t sich das Leben Jesu malen,
ohne Christus darzustellen? Wie wird Offenbarung sichtbar, wenn der
Geoffenbarte verborgen ist? Die Worte der Malerin sprechen die uralte
Scheu vor jenem aus, der zugleich Mensch und Gott war, der zugleich
messianisch gepredigt hat und die Erfillung aller Prophetenworte war,
der zugleich gestorben und auferstanden ist, der zugleich zur Holle und
in den Himmel gefahren ist. Den Streit um die zwei Naturen Christi
kann die Malerin nicht fithren. IThr Weg ist die Darstellung der Men-
schen in Jesu Nihe - jene Menschen, die damals geglaubt und gehofft
haben, die an ihm zweifelten und ihn verrieten, die ihm nachfolgten und
die fiir und mit ihm lebten — Menschen, die zugleich Abbilder von uns
heute sind und die deshalb, weil sie uns nahestehen, uns auch diesen
Gottessohn ndherbringen, uns auf ihn verweisen.

Die Menschen, die Ayako Koike aus der Menge um Jesus von Naza-
reth herausnimmt und uns isoliert vor Augen stellt, sind keine beliebigen
Figuren eines Historienspiels. Es sind vielmehr jene, die in einem Mo-
ment existentieller Ergriffenheit Jesus als Gottessohn erfahren haben: in
der Liebe die hérende Maria; in der Schwachheit der ungliickliche Ju-
das: in der Trauer die verzweifelten Frauen. In dem Bild von dem berei-
teten Abendmahl schlieBlich vergegenwirtigt sie die Zusage Gottes, auf
uns zu warten und jenseits von Lében und Tod, jenseits auch von aller
historischen Wirklichkeit fiir uns da zu sein.

Maria, die h6rende Schwester der Martha: ein Lehrbild fiir Frauen

Die Frauen der Ayako Koike sind stark. Sie sind kraftvoll, ohne aggres-
siv zu sein. Die Malerin hat einen ausgeprigten Sinn fiir den weiblichen

' A. Koike, Knospen am Baum der Gnade. In: GulL 55 (1982) 241.



Annette Krauf3 98

Korper. In ihren Bildern gibt es keine schlanken, leichten, wankelmiiti-
gen Frauen. Sie sind vielmehr erdhaft, mit weit ausladenden Korperfor-
men, gehiillt in weite Gewinder, die Raum lassen flr die Bewegung der
GliedmaBen und den Leib wie einen Schutzwall umhiillen. Weich sind
die Falten, gerundet die Umrisse, bergend und bewahrend die ganze
Haltung. Thre Korper wecken Assoziationen der Miitterlichkeit: ,,Ernéh-
ren, tragen, mittragen — das sind meine Frauen, und auch meine Maria®,
erklart die Kiinstlerin selbst.

Das Bildnis der Mutter Jesu, das als eines der ersten dieses Pro-
gramms entstand, nimmt Maria als eine Frau. ,Sie ist nicht hochgebil-
det, auch nicht theologisch, sondern eine einfache fromme Frau, die ge-
litten und gelebt hat. Erst mit der Zeit, Schritt fir Schritt, ist sie eine
Christin geworden und vielleicht hat sie erst nach dem Tod ihres Sohnes
einen Weg zum Christsein gefunden.“ Sie trigt dieses Kind, das sie und
die ganze Welt verwandeln wird. Aber sie trdgt es nicht wie die Mitter
der ganzen Welt: auf den Armen, vor dem Bauch, an der Brust oder auf
dem Riicken. Sie trigt dieses Kind mit ihrer ganzen Gestalt und ganz
nahe an ihrem Gesicht. Die stimmigen Fiile auf dem Boden, der weit-
ausladende, sitzende Leib, ja selbst die Falten ihres Gewandes, tragen
das Kind, werden zu einer schiitzenden Schale, zu einer sanften Wiege
fiir den kostbaren Gottessohn. Er ist eingebettet in die ganze Miitterlich-
keit einer Frau, deren Hinde ,,knorrig wie Médnnerhinde* sind und die
»ganz auf dem Boden sitzt“ (Abb. 1).

Diese Opposition zu den schénen Madonnen der Kunstgeschichte ist
bewuflt gewihlt. ,,Ich verstehe, daB die Leute in der Kirche vor einer
jungen und unbeschmutzten Maria leichter knien kdnnen, aber fiir mich
war sie in diesem Moment eine einfache Dorffrau.“ Der kdrperlosen
Schwachheit, einer abstrakten Vergeistigung und Verklarung wird hier
eine Absage erteilt. Jene ,gelingten Madonnen, wie sie die Kiinstler
iiber Jahrhunderte erfanden, die kaum die Last an Gold und Edelstei-
nen zu tragen vermochten, die ihnen die Gldubigen verehrten, werden
von einer solch weiblichen Gestalt, wie sie die Maria der Ayako Koike
verkorpert, im bildlichen Sinn iiberlagert. Und es bedarf wohl weibli-
cher Hiinde fiir diese Riickkehr zum Ursprung, fiir die Aufdeckung ei-
ner wahrhaftigen Mutter, die von schwachbriistigen Jungfrauen allzu oft
verdringt wurde. Das Wunder der Menschwerdung Gottes 146t sich,
wenn iiberhaupt, so nur iiber die Annahme von Maria als Mutter Jesu
erkennen.

Die Bedeutung der Frauen fiir Jesus greift die Kiinstlerin in einem
Bildnis jener anderen Maria auf (Farbtafel I), die wir als Schwester von
Martha und Lazarus kennen und die gern mit der Stinderin oder gar der






Annette Krauf3 100

Jungerin aus Magdala gleichgesetzt wurde, welche Jesus die Fiifie
salbte. Ayako Koike bezieht sich auf jenen Bericht, wo Jesus bei Martha
und Maria einkehrt (Lk 10,38-42). Dort hei3t es: Maria ,,setzte sich dem
Herrn zu Filen und horte seiner Rede zu. Martha aber machte sich viel
zu schaffen, ihm zu dienen.” Als Martha sich bei Jesus iiber die zuhé-
rende Maria beschwert, antwortet dieser: ,,Martha, Martha, du hast viel
Sorge und Miihe. Eins aber ist not. Maria hat das gute Teil erwihlt; das
soll nicht von ihr genommen werden.*

Ayako Koike wihlt aus dieser Szene nur einen Moment aus: Maria,
die Horende. Und dieses Motiv gerit ihr zu einem Lehrbild fiir Frauen.
Der Korper der Maria ist fast ganz unter einem weiten, blauen Tuch ver-
borgen, der den kauernden Leib ein- und verhiillt. Die ganze Gestalt ist
in sich versunken, und von der irdischen Leiblichkeit dieser Frau ist le-
diglich das Gesicht zu sehen - ein Gesicht, das aus dem Blau des Mal-
grundes aufstrahlt, aufteuchtet. Ihre Augen sind geschlossen, ihr Blick
nach innen gewandt. Sie lauscht in sich hinein - und doch auf etwas
ganz anderes, was sich auBlerhalb des Bildes, aullerhalb unseres Ge-
sichtskreises befindet. Darauf richtet sie sich mit ganzer Konzentration
aus. Sie hort. Es ist in den theologischen Schriften viel diskutiert worden
iiber Maria und Martha. In der feministischen Theologie sind die beiden
heute Sinnbilder fir die Doppelbelastung der Frau zwischen Haushalt
und sinnerfiillter Arbeit. Doch auch Teresa von Avila widmete sich im
16. Jahrhundert diesem Problem und verteidigt die geschiftige Martha
als Vertreterin der vita activa gegeniiber ihren Karmelitinnen, die viel-
leicht eher die vita contemplativa der Maria schitzten. Teresa aber
meint: ,, Wie hitte Maria, die immer zu seinen Fiilen saB3, ihm etwas zu
essen gegeben, wenn die Schwester ihr nicht beigesprungen wire?* Und
mit einem Seitenblick auf das Lukasevangelium (Lk 7,36-50) urteilt sie
klug iiber Maria: ,,Aber sie hatte ja auch bereits das Amt der Martha er-
fiillt, da sie ihn schon erquickt hatte, als sie ihm die FiiBe wusch und sie
mit ihren Haaren trocknete. Und meint ihr, es sei fiir eine Dame, wie sie
es war, eine geringe Selbstkasteiung gewesen, durch die Gassen zu ge-
hen, vielleicht allein, weil sie in ihrem Ungestiim gar nicht darauf ach-
tete, und dann dort einzutreten, wo sie noch nie hineingegangen war,
und spiter die Lasterreden des Pharisders und vieles andere bése Ge-
rede iiber sich ergehen zu lassen? ... Ich sage euch, Schwestern: Maria
gelangte durch viele Leiden und Selbstkasteiung zu jenem besseren
Teil.“?

? Teresa von Avila. Die innere Burg, Bd. 7, 4. Hg. u. iibers. von F. Vogelsang, Ziirich 1979,
212f.



Ayako Koike 101

Dieses Lob der Fiirsorge horen Frauen nicht ungern - zielt es doch
allzu oft auf deren angestammte Rolle, zu der sie erzogen werden und in
die zuriickzufallen sie sich immer wieder erlauben. In der kunstge-
schichtlichen Ikonographie wird Martha mit Schiirze, Kochloffel und
Schiissel als Patronin der Hausfrauen, Dienstmigde und Wascherinnen
dargestellt und unter Vernachlidssigung der Maria zum einseitigen, ten-
denzidsen Vorbild der braven Frauen. Ayako Koike jedoch malt nur die
hérende Maria und ergreift damit Partei fiir eine Rolle, zu der den
Frauen der Zugang schwerer fillt.

Unterstiitzung erhélt sie in dieser Motivwahl von ménnlicher Seite:
Johannes vom Kreuz, ein Schiiler Teresas, verherrlicht in einem Kom-
mentar zu seiner Nachdichtung des Hohenliedes jene Maria, iiber die er
schreibt: , Tatsdchlich ist diese Seele fiir alle Dinge verloren und nur fiir
die Liebe gewonnen; auf nichts anderes richtet sie ihren Geist. Darum
versagt sie auch vor den Anforderungen des titigen Lebens und der an-
deren duBerlichen Beschiftigungen, damit sie dafiir wahrhaftig das eine
erfiillen kann, was nach den Worten des Briutigams not ist (vgl. Lk
10,42); und dies ist das Verweilen in Gott und eine Beschiftigung in der
bestindigen Liebe zu Ihm.“?

Maria, die Hérende, ist also zugleich die Liebende, die sich Gott ganz
zuwendet und die darin von niemandem, auch nicht von der geschifti-
gen Martha, gestért werden darf.

Dieser Augenblick des Gesprichs zwischen Jesus und der Frau ist
durch die bildliche Herauslosung der Maria aus dem Geschehen auch
herausgenommen aus der Historizitit des Ereignisses. Maria, die Ho-
rende, saB} nicht nur damals zu Fiilen Jesu, um seine Lehre zu héren,
sondern sitzt seitdem immer wieder da, seinen Worten lauschend. Ge-
malter Wunschtraum, Aufruf, Lehrbild fiir die Frauen: Die Malerin gibt
selbst zu, daB Martha und ihre Flucht in Geschiftigkeit ihr niher ste-
hen, und sie nimmt dankbar an, daf3 Jesus keine der beiden Frauen ver-
urteilt, vielmehr zu Martha sagt: Du machst dir zu viel Sorgen. ,,Eins
aber ist not“: ein Bildnis der Horenden, die die Hiande in den Schof le-
gen kann, weil sie weil3, daBl Sein wichtiger ist als Haben. Erich Fromm
urteilt: ,,Jesus ist die Verkdrperung des Seins und der Idee, da3 Nichtha-
ben die Voraussetzung des Seins ist.“* Unter dem Feuer der Rede und in
der Hingabe der Zuhorerin kann Haus und Hof, Essen und Trinken ver-
gessen werden. Jesus achtet diejenige, die bereit ist fiir den Briutigam

3 Johannes vom Kreuz, Geistlicher Gesang (Kommentar), Manuskript von Jaén, 39, 1. In:
Obras completas. Hg. Luciano Ruano de la Iglesia, Madrid 1982, 686.
4 E. Fromm, Haben oder Sein. Miinchen 1979, 62.






Ayako Koike 103

ihrer Seele und die sich so nach ihm ausrichtet, wie das Gesicht der Ma-
ria auf dem Bild.

Die Malerin Ayako Koike, die 1982 die Taufe empfing, verkniipft mit
dieser Maria Abend- und Morgenland. Dem chinesischen Philosophen
Lao-tse wird die Maxime zugeschrieben ,,Bleib ohne Tun - Nichts, das
dann ungetan bliebe.“ - Eine ostliche Lehre, die mit der vita contem-
plativa des Westens verwandt zu sein scheint. So vereint sich auf diesem
Bild das Gesicht einer jungen Japanerin mit der Erzdhlung vom Ruf an
die Frau, die ihm zuhort (Abb. 2). Ist es Meditation, ist es Gebet, was sie
hier erlebt? Es ist die Begegnung mit Gott.

Ein bereiteter Tisch: der wartende Gott

Das ,,Abendmahl“ der Ayako Koike ist ein ungewohnliches Bild (Farb-
tafel 1I). Aus der ausfithrlichen Schilderung der vier Evangelien greift
die Malerin zwei Momente heraus: Es ist Abend, und es ist alles vorbe-
reitet. Ddmmrig ist der Raum, in den wir blicken, und es brennt schon
die Kerze. Doch ihr Licht wird iiberstrahlt von der Helligkeit des weillen
Tuches, auf dem ein Weinkelch steht und ein Laib Brot liegt. Nur dieses
Abendmahl ist zu sehen - sonst ist der Raum leer.

,Es wurde Abend, und die Zeit ist gekommen®, erldutert Ayako
Koike, und dann erklirt sie, daB dieser Zeitpunkt entscheidend fiir sie
ist: ,,Es war nicht in der Finsternis, nicht in der Dunkelheit, sondern am
Abend, wenn man zur Ruhe kommt. Aber ohne Abend und die auf ihn
folgende Nacht gibe es auch keinen Sonnenaufgang, und ohne das
Abendmahl keine Rettung, kein Morgen.“ Deshalb sei dieser vorberei-
tete Abend, dieses zubereitete Mahl und dieser auf uns wartende Tisch
bedeutsamer als die Jiinger, die an ihm sallen.

Der Zeitpunkt des Abends wird auch in den Gebetstexten von Vesper
und Komplet seit jeher als Moment des Ruhefindens und der Einkehr
angesehen. In diesem Geist schreibt Martin Luther seinen Abendsegen
nieder: ,,Ich danke dir, mein himmlischer Vater, durch Jesus Christus,
deinen lieben Sohn, daBl du mich diesen Tag gnidiglich behiitet hast,
und bitte dich, du wolltest mir vergeben alle meine Siinde, wo ich un-
recht getan habe, und mich diese Nacht gnéadiglich behiiten. Denn ich
befehle mich, meinen Leib und Seele und alles in deine Hinde. Dein
heiliger Engel sei mit mir, daB3 der bose Feind keine Macht an mir finde.
Amen.“ Diese Worte, die Besinnung, Dank, Siindenbekenntnis und

5 Lao-tse, Tao-Té-King. Ubers. von G. Debon, zweites Buch, Kap. 48, Stuttgart 1961, 111.



Annette Krauf3 104

Bitte durchaus in liturgischem Sinn vereinen, sind nicht nur ein Nacht-
gebet. Sie konnten auch als Einladung zum Abendmahl unter dem Bild
der Ayako Koike stehen — ebenso wie jene Verse des Psalms 145, die oft
als Tischgebet gesprochen werden: ,,Aller Augen warten auf dich, und
du gibst ihnen ihre Speise zur rechten Zeit.“

Dieses Warten auf die Speisung aus Gottes Hand nennt unsere Sehn-
sucht beim Namen. In diesem Sinn sind auch die Worte der Emmaus-
Jiinger zu verstehen, die zu ihrem Begleiter sagen: ,,Bleibe bei uns; denn
es will Abend werden, und der Tag hat sich geneigt.“ Thre Hoffnung er-
fiillt sich, denn ,,er ging hinein, bei ihnen zu bleiben“, und als er das
Brot brach, ,,wurden ihre Augen gedffnet und sie erkannten ihn*. (Lk
24,29-31)

Doch diese Sehnsucht ist nicht einseitig. Nicht nur wir bediirfen eines
Gottes, der sich uns zuwendet — auch er wartet auf uns. Jesus selbst er-
zdhlt in dem Gleichnis vom grofien Abendmahl (Lk 14,15-24), daf3 der
Herr seinen Knecht aussandte mit den Worten: ,,Kommt, denn es ist al-
les bereit!*“ Als aber keiner der Eingeladenen kommen mag und alle sich
in Ausreden fliichten, weil ihnen der Besitz von Acker, Ochsen und
Weib wichtiger ist als die Einladung zum Abendmahl, da befiehlt der
Herr seinem Knecht: ,,Geh schnell hinaus auf die StraBen und Gassen
der Stadt und fithre die Armen, Verkriippelten, Blinden und Lahmen
herein.” Die Reichen und Angesehenen wollen nicht kommen - da ladt
er die Ausgestoflenen, die Kranken und AuBenseiter ein. Und als dann
immer noch Platz ist, da schickt er seinen Knecht wieder aus: ,,Geh hin-
aus auf die Landstraen und an die Ziaune und nétige sie hereinzukom-
men, dafj mein Haus voll werde.“ Man sieht sie férmlich hereinschlurfen,
die miiden Landstreicher und die Veringstigten, die hinter Zaunen und
Gittern saflen - fast wie zu dem alljahrlichen stidtischen Weihnachtsfest
fir die , Nichtselhaften“, die Tippelbriider und Schwestern von der
Landstrae. Dal3 nur das Haus voll werde, denn es ist alles bereit!

Warum ist der Raum der Ayako Koike leer? Warum sitzt niemand an
dem bereiteten Tisch? In der Tradition der Abendmahlsdarstellungen ist
der lange, rechteckige Tisch umlagert von zwdlf Jiingern, die ihren
Herrn in die Mitte nehmen. Ayako Koike hingegen malt die Leere. Es ist
dies vielleicht weniger die Leere Gstlicher Religionen - jenes ,,Nirwana*
genannte Paradies, in dem sich alles Wollen und alle Individualitit auf-
16sen. Es ist wohl eher eine mystische Leere, die doch schon erfiillt ist
von der Sehnsucht nach Gott, ein Bild der Offenheit, eine Einladung
zum Mahl, das bereitet ist. Und eine Wandé6ffnung auf der linken Seite
des Raumes weist darauf hin, daBl die Moglichkeit des Zugangs gegeben
ist.















Ayako Koike - 105

Ayako Koike ist keine Historienmalerin. Thr kommt es weder auf den
buchstiblichen Sinn der biblischen Erzdhlung noch auf deren histori-
schen Inhalt an. Die Bildtypen des Abendmahls, mit Jesus auf dem Eh-
renplatz und Johannes an seiner Seite, Judas aber diister an den Rand
gedriangt oder gleichzeitig mit Christus in die Schiissel greifend - all
diese Motive sind nebensidchlich. Auch das beliebte Spiel der Kiinstler,
die Gestalten ihrer Bilder in zeitgendssischen Kostiimen auftreten zu
lassen und damit aktuelle Bezlige herzustellen, ist ihr gleichgtltig. Denn
Ayako Koike deckt mit ihrem Bild zeitlose Aspekte auf, die von un-
gleich hoherer Bedeutung sind als der historische Inhalt, sie stellt den
geistlichen, iibertragenen Sinn der Szene vor Augen. Analog spétantiken
und mittelalterlichen Interpreten der Schrift, die zwischen buchstébli-
cher und geistlicher Ebene unterschieden und dort wiederum zwischen
allegorischem, moralischem und anagogischem, also endzeitlichem
Sinn, 148t sich in den Bildern der Malerin jener moralische Aspekt ent-
decken, der besonders in der Predigt beliebt war. Ihr geht es um die Be-
ziehung der Seele des einzelnen Menschen zu Gott. So wie Maria dem
Ruf Gottes lauscht und eine unzufriedene Martha unwichtig wird und
aus dem Bild verschwindet, so ist dieser bereitete Tisch Sinnbild fiir den
wartenden Gott. Dieser wird in einer Lichtmetapher faBbar: in der wei-
Ben Helligkeit des Tuches. Ayako Koike schrieb zu dieser Gotteserfah-
rung: ,,Das ehrliche Suchen nach dem Licht der Liebe Gottes findet
seine Antwort durch das Licht, das in die Welt kam, um alle zu erleuch-
ten. Jenes Licht ist in Fleisch und Blut erschienen: Jesus Christus.“® Die-
ser ist im Zeichen von Brot und Wein, Leib und Blut anwesend, und zu-
gleich strahlt sein gottlicher Geist in der durchscheinenden Helligkeit
des Tisches auf.

Dieser Tisch in der Mitte des Bildes hat eine alte Tradition in der [ko-
nenmalerei.” Es ist der Tisch, an dem jene drei Minner sitzen, die Abra-
ham besuchen (1. Mose 18). Der russische Mdnch Andrej Rubljew be-
nutzt dieses Motiv in seiner meisterhaften Dreifaltigkeits-Ikone von
1411, um trotz des Abbildungsverbotes Gott darzustellen: Die drei Mén-
ner, die zugleich gefliigelte Wesen sind, personifizieren Vater, Sohn und
Heiligen Geist.? Damit wird sichtbar, was verborgen ist. Auf dem Tisch

¢ A. Koike (s. Anm. 1) 244.

7 Wir werden erinnert an Heloimasia, den eschalologischen Tisch / Alitar / Thron. Im
Hymnus der byzantinischen Liturgie vom dritten Vorfastensonntag heifit es: ,,Wenn der
Richter sich auf den ehrfurchtgebieienden Thron setzen wird, / wie wird diese Stunde, die-
ser Tag sein? / Die Biicher werden gedffunet, die Taten vorgewiesen / und das im Dunkeln
Verborgene geoffenbarl.“ Zit. nach: Philoxenia. Fresken und Ikonen im Ostkirchlichen Insti-
tut Regensburg. Hg. A. Rauch — P. Imhof SJ, Miinchen 1980.

8 Vgl. dazu P. Evdokimov, Die lkone der heiligsten Dreifaltigkeit. In: GuL 57 (1984) 181f.



Annette Krauf3 106

steht, auch bei Rubljew, der Kelch, der von dem Mittleren der Drei ge-
segnet wird. Die Gesichter aber werden umbhiillt von einem Licht, das
dieselbe Farbe hat wie die Tischplatte: Weill - jene Farbe, die keine ist,
weil sie alle Farben in sich vereint, verweist in der lkone des Andrej
Rubljew, in der liturgischen Symbolik der Kirche wie im Abendmabhls-
bild der Ayako Koike auf Gottes Anwesenheit.

Nurmehr den Tisch als isoliertes Motiv herauszugreifen ist jedoch ein
modernes Phinomen. So hat die junge polnische Kiinstlerin Aldona
Mickiewicz 1986 bei der Ausstellung der Internationalen Gesellschaft
Christlicher Kiinstler (SIAC) in Rom ein dhnliches Abendmahlsbild ge-
zeigt: Auf dem weiBlen Tuch, das die ganze Bildfliche fiillt, liegen neben
der Weinkaraffe und dem Brotteller sechs gebrochene Brotstiicke. Zwar
gemahnt das faltige Leinen in der Aufsicht bereits an das Leichentuch,
doch ist auch hier sein leuchtendes Weil} ein dhnliches Sinnbild wie in
dem Werk der Ayako Koike: Gott ist anwesend im von ihm bereiteten
Mahl.

Mit der Darstellung dieses geistlichen Sinnes der Schrift im Bild ist
das Projekt einer Malerin umrissen, die eine Beziehung zwischen Ich
und Gott in den Mittelpunkt ihres Schaffens stellt. Ausgehend von zahl-
reichen Beziigen zur Bibel ist nicht die narrative Illustration ihre Auf-
gabe, sondern die Konzentration auf die wesentliche Aussage, auf die
Botschaft an uns. Deshalb ist der Raum leer, weil nicht das Abendmahl
der Jinger ihr Thema ist, sondern der fiir uns bereitete Tisch. Damit
nimmt sie dem Motiv den ereignishaften, geschichtlichen und vergéngli-
chen Charakter und verwandelt es in eine Verbildlichung des Wortes
Gottes: ,,Siehe, ich stehe vor der Tiir und klopfe an. Wenn jemand
meine Stimme hoéren wird und die Tiir auftut, zu dem werde ich hinein-
gehen und das Abendmahl mit ihm halten und er mit mir.” (Offb 3,20)
In diesem Bild leuchtet jenseits von Gegenwart, Vergangenheit und Zu-
kunft die Prisenz Christi auf, seine Gegenwirtigkeit jetzt und in Ewig-
keit gemaB dem Wort: ,,Ich bin der da ist und der da war und der da
kommt.“ (Offb 1,8)

Der schwache Mensch: Zirtlichkeit und Verrat

Wenn Jesus fiir die Armen auf die Welt gekommen ist, wie es uns die
Befreiungstheologie ins Gedachtnis ruft, so hat er auch und gerade die
Schwachen um sich geschart - jene, die die Stunde der Verzweiflung, als
er betet und sein Schweifl wie Blutstropfen wird, verschlafen; jene, die
ihn verraten und verleugnen; jene, die nicht an seine Auferstehung glau-



Ayako Koike 107

ben. Und weil er Menschensohn war, kannte er ihre Schwiche und
nahm sich ihrer an als Bruder, nicht als pharisdischer Richter.

Der Verrat des Judas an Jesus gehort zu den frithesten Darstellungen
der Passion Christi. Es reizte die Kiinstler, jenen Augenblick im Bild
festzuhalten, an dem sich die Wege trennen zwischen dem Gottessohn
und den Menschen. Und schon bald wurde Judas Iskariot zum Sinnbild
des Bésen, zum Ungeheuer, ja zu dem, in den der Satan gefahren ist
(vgl. Lk 22,3). Er wird zum Negativ-Helden der Passionsgeschichte und
damit zum dramaturgischen Gegengewicht jenes starken Christus, der
schlieBlich verklart in den Himmel auffihrt. Doch so notwendig diese
SchwarzweiBmalerei in der Trivialliteratur und im Kino sein mag - theo-
logisch kann sie miBverstdndlich sein. Gerade die Verteufelung des Ju-
das besorgt unsere Distanz zu ihm und klammert ihn dadurch leicht aus
unserer Reflexion aus. Dabei ist gerade er es, der uns unsere Schwach-
heit bewuBtmachen kann.

Ayako Koike malt den Moment der Begegnung von Judas mit Jesus
(Farbtafel I1I). Wieder steht ein Gesicht im Mittelpunkt des Bildes, dhn-
lich wie bei der hérenden Maria. Von Jesus hingegen ist nur ein schwar-
zes Tuch auf dem Kopf sichtbar. Breit ausladend das rote Gewand, des-
sen Farbe bereits auf den Verrat verweist — in fritheren Jahrhunderten
hatte Judas oft rote Haare und wurde somit zur ménnlichen Hexe ge-
stempelt.

Faszinierend ist dieser Kopf des Judas. Wihrend die Ziige der horen-
den Maria Geldstheit und innere Ruhe spiegeln, ist dieses Gesicht du-
Berst angespannt. Es sind die harten Ziige eines Menschen, der sich
selbst gefangen nimmt, eines, der sich selbst einsperrt in sein Tun. Ver-
schlossen sind die Augen, knochig seine Wangen, zusammengeprel3t die
Lippen. Er kann weder Augen noch Mund noch Ohren mehr 6ffnen - er
kann nur noch das tun, was er sich vorgenommen hat, wovon er nicht
mehr abriicken wird. Oder will er sich selbst nicht zuschauen bei dem,
was er tut? Ist es das ,,ich muf3* und das gleichzeitige Zogern, das in die-
sem Gesicht geschrieben steht? Die Ziige bleiben zweideutig, so wie
auch nicht genau einzuordnen ist, ob dieser Mensch Mann oder Frau ist.
Vieles bleibt offen bei diesem verschlossenen Gesicht.

Die Kiinstlerin hat selbst ihre ambivalente Vorstellung mit den Wor-
ten erklirt: ,,Selbst wenn er ein Verrdter war, so war er trotzdem nicht
einfach nur bése. Er hat Jesus auch sehr geliebt, aber er hat es nicht
durchgehalten und konnte seinen Glauben in sich nicht festhalten. Zu
seiner Wesensart gehoren Leiden, Verraten und Lieben gleichermaBlen
als menschliche Eigenschaften.

Judas, der Liebende - das ist fiir uns zunichst einmal eine sehr



Annette Krauf 108

fremde Vorstellung. Aber kennzeichnet diesen Liebenden nicht eben
jene Geste, mit der er Jesus seinen Hischern zufiibrt: der KuB3, die Um-
armung? Denn es ist mehr als eine rituelle BegriiBung, wenn die synopti-
schen Evangelien unisono diesen KuB erwdhnen. Laut Markus (14,45)
und Matthius (26,49) trat Judas auf Jesus zu und sprach: ,,Rabbi!“ und
kiilte ihn. Und bei Lukas (22,48) fragt Jesus daraufhin seinen Jinger:
wJudas, verritst du den Menschensohn mit einem Kul3?* Warum soviel
Aufhebens um eine banale Geste des Alltags, wie sie noch heute in vie-
len Kulturen iiblich ist — der Wangenkul3 zur BegriBung und Verab-
schiedung? Nein, hier geht es um mehr: Es ist ein Ausdruck der Zirt-
lichkeit, eine Umarmung unter einander Liebenden, deren Zeugen wir
sind. In diesem Sinn argumentiert jedenfalls der heilige Ambrosius in
seinem Lukas-Kommentar, wenn er zu Jesu Wort an Judas schreibt:
»Man beachte die Ironie: ich meine ndmlich, der Satz sei als Frage zu
betonen, so als wiirde er den Verréiter durch seine liebevolle Zuneigung
zurechtweisen: Judas, mit einem Kul3 verrdtst du den Menschensohn?
Das bedeutet doch: Mit einem Zeichen der Liebe schligst du mir eine
Wunde; mit einem Erweis der Zirtlichkeit vergie3t du mein Blut; und
mit einem Werkzeug des Friedens trachtest du mir nach dem Leben? Als
Diener verritst du deinen Herrn, als Jiinger deinen Meister, als Auser-
wihlter den, der dich berufen hat?**

Ambrosius rithrt hier an einen sehr empfindlichen Punkt. Niemand ist
so verletzlich wie Menschen, die einander lieben. Judas und Jesus sind
Liebende in dem Sinn, daB sie einander erwihlt haben: Jesus den Jun-
ger und dieser seinen Rabbi, um ein neues Leben anzufangen im ge-
meinsamen Kampf fiir die Armen.’® Aber Judas war, anders als sein
Meister, ein Diesseitiger. Er war ungeduldiger, unzufriedener, radikaler.
Fiir die Liebe der Magdalena, die kostbares Ol auf den FiiBen Jesu ver-
gieBt, hat er kein Verstindnis. Er hitte den Erlos des Ols lieber den Ar-
men gegeben (Joh 12,5). Und ist er uns in dieser Haltung so fremd? Da-
mit aber wird er seiner Liebe untreu. Irgendwann verliert er den Glau-
ben an diesen Jesus, der ein so ganz anderer Konig der Juden ist, als er
ihn sich ertraumt hat. ,,Er konnte seinen Glauben in sich nicht festhal-
ten*, wie die Kiinstlerin sagt. Diese letzte Geste einer enttduschten
Liebe ist ein schmerzvoller Abschied fiir ihn. Er geht einen Weg, den er
glaubt gehen zu miissen und den er doch nicht gehen mag. Dieser Zwie-
spalt verschlieBt ihm die Augen, verschlieBt sein ganzes Gesicht. Ist er
darin nicht unser Spiegelbild? (Abb. 3)

® Ambrosius von Mailand, Expositio evangelii secundum Lucam, PL 15, 1819f.

10 Zur Judas-Jesus-Problematik, vgl. H.-J. Klauck, Judas — ein Jiinger des Herrn, Freiburg
1987.






Annette Krauf3 110

ren nicht bose, sondern identisch mit Judas, der Jesus weinend umarmt
hat.

Der Jiinger, der seiner Liebe nicht treu sein kann, wird zum Sinnbild
fiir den schwachen Menschen. Dieses androgyne Gesicht erinnert uns
an jene Zeiten, wenn wir selbst unseren Glauben nicht festhalten kon-
nen. Dies gilt fiir die Augenblicke des Zweifels und der Orientierungslo-
sigkeit, die wir immer wieder durchleben. Dies gilt auch fiir jene politi-
schen Situationen, wo wir bekennen sollten, was offenbar iiber unsere
Krifte geht. Die Japanerin erinnert an die Christenverfolgungen — ich
will hier die Verfolgung der Juden im Dritten Reich und die heutige
Gleichgiiltigkeit gegeniiber Auslindern, den schleichenden Asylanten-
hal} nennen. Es gibt viele Formen des Verrats an Jesus, wo der sonntég-
liche Kirchgang zum JudaskuB gerit.

Wie ungern wir unseren eigenen Verrat an Jesus zur Kenntnis neh-
men, zeigt vielleicht gerade unsere iibersteigerte Verurteilung des Judas.
Und ist da nicht noch ein anderer Jiinger, der seinen Herrn ebenfalls
verrit und dennoch in unserer Vorstellung rehabilitiert und reputiert in
die Geschichte eingeht, nimlich Petrus? (Abb. 4) Dreimal verleugnet er
seinen Rabbi, bevor er sein Tun iiberhaupt erkennt - Judas hingegen
war sich der Schmerzlichkeit seines Kusses wohl bewuflt. Ayako Koike
hat auch diesen anderen Verrdter gemalt, wie er sich ungliickselig
kriimmt unter dem Schrei des Hahns, nackt und bloB3, ohne Kleider und
ohne Schutz. Der ganze Kérper ist preisgegeben diesem gellenden
Schrei vor Tagesanbruch, der Leib findet keine Umhiillung, ist auch
selbst kein bergendes Kleid der Seele mehr, sondern ufert in seiner gan-
zen Bewegtheit und Fiille aus. Die Ohren mag er sich zuhalten, der Ent-
bloBte, und doch hort er sein Urteil.

Es ist eigentlich erstaunlich, dal wir diese Verleugnung in der Nacht
der Verhaftung geringer achten als die Schuld des Judas. War Petrus
nicht ein noch gréBerer Schwichling, der — nicht einmal vor Gericht,
sondern gegeniiber zufillig Dahergekommenen auf der StraBe - sich in
»Notliigen* fliichtet? Die Entschuldbarkeit dieses Tuns bezweifelt auch
der heilige Hieronymus, der Petri Ausflucht ,,Ich kenne den Menschen
nicht“ (Mt 26,72.74) folgendermaflen kommentiert: ,,Ich weil}, daB} ei-
nige Menschen mit frommer Zuneigung zum Apostel Petrus diese Stelle
so gedeutet haben, daBl sie sagten, Petrus habe nicht Gott verleugnet,
sondern den Menschen und der Sinn sei: Ich kenne ihn als Menschen
nicht, weil ich ihn als Gott kenne. Wie albern dies ist, versteht ein kluger
Leser, verteidigen diese Leute doch hier den Apostel so, dal3 sie den
Herrn selber zum Liigner stempeln. Denn wenn jener ihn nicht verleug-






Annette Krauf3 112

bleicht. Damit erhilt die unscheinbare Bewihrungsprobe im Alltag, die
mit Notliigen vertan wird, ein ganz anderes Gewicht als die groBBe Tat
des Verrats durch die kleine zirtliche Geste.

Nach diesen ausfiihrlichen Erlduterungen zu den Abbildern menschli-
cher Schwiche nun noch ein Blick auf den nur schemenhaft gemalten
Jesus neben Judas. Ayako Koike hat wie erwihnt Scheu vor der Darstel-
lung des Gottessohnes. In ihren Bildern taucht er, wenn tliberhaupt, nur
als weiBle Lichtgestalt auf, etwa auf kleinformatigen Olgemilden wie
zum Beispiel der Taufe im Jordan. In feinlinigen Bleistiftzeichnungen
versucht die Kiinstlerin sich an die Gestalt des Gekreuzigten heranzuta-
sten. Aber so ganz hat er noch keine Gestalt angenommen, noch steht er
ihr nicht ebenso bildhaft vor Augen wie jene Menschen, die in seiner
Nihe lebten. Sicher spielt hier auch ein Stiick weit jene Identifikation
eine Rolle, die sich zwischen der Malerin und ihrem Objekt entwickelt.
Ayako Koike entdeckt sich selbst in der horenden Maria, und auch der
schwache Judas ist eine Person in Jesu Leben, die ihr nach eigener Aus-
sage sehr nahesteht. Fiir ein Bild Jesu fehlt ihr hingegen noch der Mut;
sein Dasein, seine Gestalt sind in der Vorstellung noch zu fern.

Nicht zuletzt fiirchtet sie jedoch auch ihre eigene Reaktion auf einen
gemalten Christus, der dann vielleicht nicht mehr ihrem inneren Jesus-
Bild entspriche, weil viele Verbildlichungen den Geist des Dargestellten
einzuengen scheinen — im Gegensatz zum geschriebenen und gesproche-
nen Wort, das alle moglichen Deutungen offenlédf3t. Als eines ihrer Vor-
bilder benennt sie Alfred Hrdlicka — jenen dsterreichischen Bildhauer
und Graphiker, dessen exzessive Korperlichkeit bei seinen Bibelthemen
oft auf Unverstindnis stoBt. Ayako Koike jedoch erzihlt, die Begeg-
nung mit Hrdlickas Kunst habe sie ,,positiv schockiert, weil sie ganz et-
was Urspriingliches, Echtes* beinhalte. Thre eigene Auseinandersetzung
mit der Leiblichkeit des Menschen wird vor allem an dem letzten Bild
ihrer Passionsreihe, den weinenden Frauen, sichtbar. (Farbtafel IV)

Bei der Abbildung des Géttlichen jedoch iibt sie Zuriickhaltung. Dies
gilt nicht nur fir die Gestalt Jesu, sondern auch fiir die Boten Gottes —
zu sehen in einer Arbeit zum Buch Tobit, welche die Begegnung des jun-
gen Tobias mit seiner Braut Sara beinhaltet (Abb. 5). Der Erzengel Ra-
fael, der als Bote Gottes das Paar zusammenfiihrt, ist versteckt hinter
dem Fisch in der Hand des Mannes und dem fast iiberméichtigen nack-
ten Korper der Frau. Lediglich ein bartiger Kopf ist zu sehen, der Leib
ist verborgen. Ayako Koike malt dieses Wesen nicht mit der Selbstver-
standlichkeit eines Marc Chagall, den sie bewundert und dessen alttesta-
mentliche Engel mit ihrer ungeteilten Prisenz den Betrachter in Bann
zichen.












Annette Krauf3 ’ 116

himmlischen Schutzschleier, der in weiB3er Klarheit vor allem um die
Maria mit Kind leuchtet.

Ayako Koikes Malweise verrat Mut zur Eigenwilligkeit — bis hin zu
Experimenten an der Bildoberfliche, beispielsweise beim Abendmahls-
bild. Weil hier der Malerin der Aspekt des heraufdimmernden Abends
besonders wichtig war, hat sie versucht, die Idee der Zeit durch eine Art
Fresko-Nachahmung in Ol zu versinnbildlichen. Mit Kratzen und Scha-
ben gestaltet sie die Oberfliche dieses Bildes so, daB diese weniger an
eine Leinwand als an ein Mauerwerk, an rauhen Verputz erinnert und
damit an die Glanzzeit ldngst verblichener Freskenmalerei ankniipft.
Die Liebhaberin der Giotto-Fresken in Assisi kann dies bei ihren Olbil-
dern freilich nur symbolisch mit einigen Abschiirfungen andeuten, doch
macht dieses Beispiel deutlich, wie die Kiinstlerin darauf bedacht ist,
Form und Inhalt eines Bildes so in Einklang zu bringen, dal sie sich
sinnfillig ergénzen.

Drei trauernde Frauen: die Gabe der Tridnen

Auf dem Lebensweg Jesu haben wir mit den Bildern Ayako Koikes an
drei Stationen teilgenommen: Zunichst begegnete uns Maria als auf-
merksame Jiingerin, die auf die Lehre ihres Meisters lauscht; sodann sa-
hen wir den bereiteten Tisch als das den Menschen {ibergebene Ver-
mdchtnis des Gottessohnes; schlieBlich erlebten wir den Verrar des Ju-
das durch eine Geste der Zirtlichkeit. Auf noch etwas sei aufmerksam
gemacht. Sowohl chronologisch als auch topographisch liegen diese drei
Stationen nahe beieinander: Maria in Bethanien, der Abendmahlsaal
auf dem Zion, schlieBlich der Garten Gethsemane im Kidron-Tal zwi-
schen Jerusalem und Bethanien.

Wir ndhern uns nun dem Ende des irdischen Lebens Jesu, seinem Tod
und der Trauer um ihn. Die Uberwindung des Todes kennzeichnet Jesu
Weg von der Krippe bis zum Kreuz. Die Evangelien berichten uns von
drei Totenauferweckungen, und nimmt man die Heilung der sozial und
psychisch Gestorbenen hinzu, so sind all diese Frauen, Minner und
Kinder, die durch ihn wieder lebendig geworden sind, Jesu Lebensspur.
Und doch verliert der Tod seinen Stachel nicht gleich.

Als der Messias erst wenige Tage alt ist, rettet ihn vor der Gewalt des
Herrschenden die Flucht ins alte Feindesland Agypten, das sicherer ist
als die Heimat Judda. Denn dort veranstalten die Soldaten ein Gemetzel
unter den jiingst Geborenen. Die Verzweiflung der Miitter, die vergeb-
lich ihre Kinder vor den Schwertern zu retten suchen, ist in der Kunst





















Ayako Koike 123

Diese Worte sind Vorbereitung, Untergrund fiir die ,,Weinenden
Frauen“ der Ayako Koike. Alle drei sind hemmungslos der Trauer und,
ohne sich zu schimen, der Verzweiflung hingegeben. Sie achten nicht
auf die Wirkung ihres Tuns, sie rechnen nicht mit einem beobachtenden
und beurteilenden Gegeniiber. Vielmehr sind sie mit Leib und Seele ,,in
Trauer“. Dieses In-Trauer-Sein ist anders als einen Trauerfall zu haben,
wo man Trauerkleidung triagt und Leichenbittermiene aufsetzt. Diese
drei weinenden Frauen leben ihre Gefiithle aus, weil sie nichts davon
wissen, daB Trinen unniitz sind.

Auffillig an diesem Bild ist jedoch das Fehlen des Leichnams Christi
beziehungsweise — je nach Kontext — der Leiber der getdteten Kinder.
Nicht nur, dafl damit die gezeigte Trauer der Frauen allgemeiner, uni-
verseller ist - Ayako Koike kommentiert diese Weinenden als Frauen,
die den Minnern Mutter sind und fiir die auch Jesus Sohn und Kind
war. Zugleich enthebt dies die Malerin des Vorwurfs christlicher Nekro-
philie, indem der Tod nicht als verwesender Korper, sondern in seiner
seelischen Auswirkung, im Trennungsschmerz sichtbar wird.

Die Unmittelbarkeit der Wirkung erreicht Ayako Koike durch einen
klug bedachten Aufbau des Bildes. Keine Frau gleicht der anderen, jede
hat eine individuelle Geste, eine bezeichnende Haltung. Den Kopf still
in die Hand gestiitzt die eine, das Gesicht verbergend die andere, die
dritte schlieBlich sich aufbdumend im Schmerz. Mit ihrer ganzen Exi-
stenz, mit Leib und Seele iiberlassen sie sich der Trauer und von dieser
Hingabe erzihlen ihre kaum verhiillten Korper mehr als alle Worte.

Diese Leiblichkeit der Menschen ist die groBe Stirke von Ayako
Koike. Damit steht sie in der Tradition ihrer Heimat. Der 1956 Gebore-
nen und im japanischen Osaka Aufgewachsenen konnten auch finf
Jahre Ausbildung an der Miinchner Akademie, wihrend derer sie meist
ungegenstindlich malte, nicht die Sensibilitat fiir den Korper nehmen
(Abb. 12). Und selbst bei diesen stark abstrahierenden Bildern wihrend
-~ der Studienjahre finden sich immer wieder Ankldnge an das Thema
,Biume*“ — ein Motiv, das in der japanischen Landschaftszeichnung
eine groBe Bedeutung hat. Freilich gliedert die kleine Japanerin ihre
groBformatigen Olbilder nicht wie die filigranen Tuschzeichnungen der
heimatlichen Meister, sondern mit einem enormen Schwung und einer
immensen Kraft. Davon zeugt auch die AbschluBarbeit an der Akade-
mie von 1985, bei der groBe Kreuze, die Uberschneidungen von Balken
und das Gitterwerk der Striche bereits einen Wendepunkt markierten
(Abb. 13). Das Kreuz wird zum Beginn eines neuen Weges fiir die Male-
rin, denn ,,ich brauchte einen anderen Stil, einen Gegenpol zur abstrak-
ten Malerei®.






Ayako Koike 125

die sie vermiBt. ,Manchmal ist es zu schwer fiir mich, diese Zerrissen-
heit auszutragen, aber ich will sie in meiner Kunst ausdriicken®, sagt sie.
Wer ihre Bilder sieht, versteht diesen Weg. Behutsam und doch eindeu-
tig wird Japanisches in ihren Bildern sichtbar: das Gesicht der Maria
beispielsweise, die fiillige Figur des kreuztragenden Christus in einer
Bleistiftzeichnung oder gar der quellende Leib des Petrus, der an japani-
sche Sumo-Ringer erinnert, wie sie uns nicht zuletzt aus Farbholzschnit-
ten, beispielsweise von Hokusai, bekannt sind.

Ayako Koike freilich ist nicht gliicklich iiber die Benennung solcher
kultureller Stilmerkmale, denn sie will sich nicht als ,,Exotin verkaufen®.
Ihrer Ansicht nach trigt die moderne Kunst ein internationales Gesicht.
Vielleicht verrit sich darin die Souverinitit einer Asiatin, in deren Hei-
mat seit der Meiji-Restauration 1868 massive Einfliisse aus dem Westen
Verbreitung fanden und in der auch die abendldndische Kunst wesent-
lich bekannter ist als die japanische bislang bei uns — mit Ausnahme der
Farbholzschnitte, die unsere Jugendstil-Kiinstler anregten.

Doch wenn auch nicht als Malerin, als Mensch mochte Ayako Koike
eine Japanerin sein — auch mit der unbestimmten Sehnsucht nach einer
Heimat, die vielleicht um so eher Heimat wird, je mehr sie sich hier zu
Hause fiihlt (Abb. 14). In einem Ausblick auf ihr kiinftiges Schaffen er-
innert sie noch einmal an das wohl wichtigste Motiv dstlicher Kunst, an
die Landschaft, und verinnerlicht, verbildlicht sie, identifiziert sich so-
gar mit ihr: ,Ich wundere mich tiber die Landschaft in mir, die weinen
und lieben und lachen kann. Meine Sprache wird sein, dies zu malen.*!*

Die Bilder von Ayako Maria Koike sind ein Spiegel eines geistlichen
Weges, den jeder in seiner Weise und Kultur zu gehen hat.*

5 A. Koike, (s. Anm. 1) 245.
* Fotos: Imhof (2), Krau3 (11).





