[

,Hinabgestiegen in das Reich des Todes"

Kunstgeschichtliche Uberlegungen zur ,,Hollenfahrt Jesu Christi“

Markwart Herzog / Markus von Hagen, Miinchen

Welch ungewdhnliches Getiimmel!

Ein Jauchzen tonet durch die Himmel.
Ein groBes Heer zieht herrlich fort.
Gefolgt, von tausend Millionen,

Steigt Gottes Sohn von seinen Thronen,
Und eilt an jenen finstern Ort.!

Mit diesen Versen beginnt ein langes Gedicht von Goethe iiber die Hol-
lenfahrt Jesu Christi, ein Thema, das viele Christen wohl eher befremd-
lich anmutet (A.v. Harnack beispielsweise nennt es eine ,,vertrocknete
Reliquie®). Nur noch selten wird der ,,descensus ad inferos* in der Lite-
ratur (P. Claudel), bildenden Kunst (M. Beckmann) oder Dogmatik (W.
Pannenberg) iiberhaupt thematisiert.”

Auf den spitmittelalterlichen abendldandischen Passionsaltiren fehlt
freilich nur selten dieses Motiv, das sich in die Biographie Jesu als ein
zeitliches Ereignis zwischen Kreuzigung und Auferstehung einzufiigen
scheint.

Die Nachzeichnung eines byzantinischen Mosaiks® kann so fiir zahl-
lose kaum voneinander unterscheidbare Darstellungen innerhalb des
Leben-Jesu-Zyklus stehen, den wir auch als Fresko und Tafelbildreihe
in den Kirchen immer wieder entdecken. Jesus, gezeichnet von den
Kreuzeswunden, reifit die Hollenpforten nieder bzw. steht im Triumph
auf ihnen. Mit dem Kreuz sticht er auf den Héllenfiirsten ein und setzt
seinen FuB auf ihn. Es handelt sich hierbei um die sogenannte ,calca-
tio“, eine politische Zeremonie aus der feierlichen Inszenierung der ro-
mischen Kaisersiege, bei denen der Herrscher dem Anfithrer der Besieg-
ten offentlich den FuB auf den Nacken setzt.

1 J. W. v. Goethe, Hollenfahrt Jesu Christi. In: Goethes Werke, Bd. 37. Weimar 1896, 4.
2Vgl. allg. zum Thema: A. Grillmeier, Mit ihm und in ihm. Freiburg i. Br. 21975, dort Kap.
2, Der Gottessohn im Totenreich. 76-174.

3 Das Mosaik stammt aus Daphni bei Athen (um 1100); die Nachzeichnung ist entnom-
men aus: R. Lange, Die Auferstehung, Recklinghausen 1966.

4 Die Darstellung des Teufels erinnert an einen antiken FluBgott, der ausgestreckt in den
Triimmern seines Tempels liegt.






Hinabgestiegen 141

Die Formel selbst reicht noch viel weiter zuriick. Schon um 3000 v. Chr.
lieBen sich die dgyptischen Gottkonige in diesem festen ,,Standschritt®
iiber ihren gleichsam im leeren Raum herumpurzelnden Feinden dar-
stellen. Doch wihrend der Pharao nichts anderes tut, als seine Gegner
am Schopf emporzuzerren, um sie zu erschlagen, steigt Jesus zu den ver-
lorenen Menschen hinab, um sie aufzurichten.’

Die Evangelien geben keinen direkten Anhaltspunkt fiir eine Hollen-
fahrt. Hinweise darauf finden sich erst im ersten Petrusbrief: ,,Auch den
Toten ist das Evangelium verkiindet worden* (1 Petr 4,6; vgl. auch |
Petr 3,19 und Eph 4,9). Diese zunichst theologische Aussage, welche
die Menschen, die vor Jesus gelebt haben, in das Erlosungsgeschehen
miteinbezieht, wird nun in den an reicher Ausschmiickung der Biogra-
phie Jesu interessierten Apokryphen mit der Frage verbunden, was denn
Jesus vor der Auferstehung ,gemacht“ habe. Fiir die Kirchenkunst
wurde dabei das Nikodemusevangelium aus dem 4. Jahrhundert weg-
weisend, das dramatisch schildert, wie Satan, der den Adam noch am
Ful} festzuhalten versucht, in Ketten gelegt wird. Danach habe der K6-
nig der Herrlichkeit seine Hand ausgestreckt, den Urvater Adam ergrif-
fen und ihn aufgerichtet. Dieser ,,Griff ans Handgelenk* findet sich
ibrigens oft in Darstellungen, in denen ein Héhergestellter jemanden zu
sich nimmt (vgl. Hand Gottes in Himmelfahrtsbildern).s

Die patristische Theologie interpretierte dieses Geschehen in der mis-
sionarischen Auseinandersetzung mit dem Judentum im Sinne der Sub-
stitutionstheorie und beschriinkte den Kreis der so Geretteten oft nur
auf die alttestamentlichen Gerechten’, die dann natiirlich auch getauft
wurden. Die Kunst jedoch macht hier den Sinn der Formel des Glau-
bensbekenntnisses gegen dogmatische Engfithrung deutlich: Jesus erlost
Adam, d. h. den Menschen schlechthin, indem er den Tod, die Folge sei-
ner Siinde (Rém 5), auf sich nimmt.

Wihrend im Westen die Auferstehungsbotschaft seit dem 3. Jahrhun-
dert durch das Bild der ,,Frauen am leeren Grab* zu Ausdruck gebracht

> Ebenso weisen die auf dem Boden liegenden Tiirangeln, Riegel und der dem Hades (in
den &stlichen Anastasis-Bildern zusammengesehen mit Satan und Tod) entfallene Schliis-
sel darauf hin, daB3 der Einbruch des Anferstandenen in die Holle den Weg freigab fiir ei-
nen Auszug aus dem Machtbereich von Holle, Tod und Teufel (als Erfiillung von Ps
107,10-16 und Offb 1,18).

¢ Auch diese Darstellung diirfte auf eine antike Bildprigung zuriickgehen, die den Kaiser
als liberator oder restitutor zeigt, der den Vertreter einer besiegten Provinz zu sich empor-
zieht.

7 Vgl. als Beispiel fiir diese Engfithrung Irenaeus von Lyon, Adversus haereses 1V, 27,2;
vgl. 1V, 22,1. Auf unserem Mosaik sind die alttestamentlichen Kénige hinter den Voreltern
und gegeniiber Johannes dem Taufer mit den anderen Propheten dargestellt.



v. Hagen/Herzog 142

und seit dem 12. Jahrhundert durch die typisch abendlindische Bildtra-
dition der Auferstehung Christi aus dem Grab langsam verdridngt
wurde, ist in der Ostkirche die als ,,Anastasis® bezeichnete Zusammen-
schau von Hollenfahrt und Auferstehung nach dem Bilderstreit als das
kanonische Auferstehungsbild in den Festkreis-Bildzyklus der orthodo-
xen Kirche eingegangen.

Die reformierte Dogmatik des 16. Jahrhunderts legte die Hollenfahrt
Jesu als tiefsten Punkt seines erniedrigenden Leidens aus: Er starb den
Tod, was ja nach alttestamentlicher Auffassung den Ausschlul3 von der
Nihe Gottes bedeutete (Ps 104,29f), und erlebte ihn als Hollenqual, da
er in dem besonderen BewuBtsein des von Gott Gesandten gelebt hatte.
Unser Bild jedoch betont den 6sterlichen Aspekt dieses Zwischen-,,Er-
eignisses®: Der neue Mensch reiBt den alten in einem ersten Erlésungs-
akt machtvoll an sich (so die lutherische Dogmatik des 17. Jahrhun-
derts).

Die Kernaussage des Hollenfahrtmotivs als Zeichen des Tiefpunktes
des Leidens Jesu und seines Triumphes (bzw. die Einheit von beiden)
verdeutlicht einen Universalismus des christlichen Heilsverstindnisses,
wie er in dieser Klarheit erst im Zweiten Vatikanischen Konzil explizit
formuliert wurde. SchlieBen wir deshalb unsere Betrachtung mit dem
Ausdruck der Freude in der letzten Strophe aus Goethes Gedicht:

Der Gott-Mensch schlie3t der Hollen Pforten,
Er schwingt Sich aus den dunklen Orten,

In Seine Herrlichkeit zuriick.

Er sitzet an des Vaters Seiten,

Er will noch immer fiir uns streiten.

Er wills! O, Freude! Welches Gliick?

Der Engel feierliche Chore,

Die jauchzen vor dem groBlen Gott.

Daf} es die ganze Schopfung hore:

GroB ist der Herr Gott Zebaoth!®

8 J. W. v. Goethe, (s. Anm. 1) 9.





