
•Hinabgestiegen in das Reich des Todes" 
Kunstgeschichtliche Überlegungen zur •Höllenfahrt Jesu Christi' 

Markwart Herzog / Markus von Hagen, München 

Welch ungewöhnliches Getümmel! 
Ein Jauchzen tönet durch die Himmel. 
Ein großes Heer zieht herrlich fort. 
Gefolgt, von tausend Millionen, 
Steigt Gottes Sohn von seinen Thronen, 
Und eilt an jenen finstern Ort.1 

Mit diesen Versen beginnt ein langes Gedicht von Goethe über die Höl- 
lenfahrt Jesu Christi, ein Thema, das viele Christen wohl eher befremd- 
lich anmutet (A.v. Harnack beispielsweise nennt es eine •vertrocknete 
Reliquie"). Nur noch selten wird der •descensus ad inferos" in der Lite- 
ratur (P. Claudel), bildenden Kunst (M. Beckmann) oder Dogmatik (W. 
Pannenberg) überhaupt thematisiert.2 

Auf den spätmittelalterlichen abendländischen Passionsaltären fehlt 
freilich nur selten dieses Motiv, das sich in die Biographie Jesu als ein 
zeitliches Ereignis zwischen Kreuzigung und Auferstehung einzufügen 
scheint. 

Die Nachzeichnung eines byzantinischen Mosaiks3 kann so für zahl- 
lose kaum voneinander unterscheidbare Darstellungen innerhalb des 
Leben-Jesu-Zyklus stehen, den wir auch als Fresko und Tafelbildreihe 
in den Kirchen immer wieder entdecken. Jesus, gezeichnet von den 
Kreuzeswunden, reißt die Höllenpforten nieder bzw. steht im Triumph 
auf ihnen. Mit dem Kreuz sticht er auf den Höllenfürsten ein und setzt 
seinen Fuß auf ihn. Es handelt sich hierbei um die sogenannte •calca- 
tio", eine politische Zeremonie aus der feierlichen Inszenierung der rö- 
mischen Kaisersiege, bei denen der Herrscher dem Anführer der Besieg- 
ten öffentlich den Fuß auf den Nacken setzt. 

1 J. W. v. Goethe, Höllenfahrt Jesu Christi. In: Goethes Werke, Bd. 37. Weimar 1896, 4. 
2 Vgl. allg. zum Thema: A. Grillmeier, Mit ihm und in ihm. Freiburg i. Br. 21975, dort Kap. 
2, Der Gottessohn im Totenreich. 76-174. 
3 Das Mosaik stammt aus Daphni bei Athen (um 1100); die Nachzeichnung ist entnom- 
men aus: R. Lange, Die Auferstehung, Recklinghausen 1966. 
4 Die Darstellung des Teufels erinnert an einen antiken Flußgott, der ausgestreckt in den 
Trümmern seines Tempels liegt. 



m 



Hinabgestiegen 141 

Die Formel selbst reicht noch viel weiter zurück. Schon um 3000 v. Chr. 
ließen sich die ägyptischen Gottkönige in diesem festen •Standschritt" 
über ihren gleichsam im leeren Raum herumpurzelnden Feinden dar- 
stellen. Doch während der Pharao nichts anderes tut, als seine Gegner 
am Schopf emporzuzerren, um sie zu erschlagen, steigt Jesus zu den ver- 
lorenen Menschen hinab, um sie aufzurichten.5 

Die Evangelien geben keinen direkten Anhaltspunkt für eine Höllen- 
fahrt. Hinweise darauf finden sich erst im ersten Petrusbrief: •Auch den 
Toten ist das Evangelium verkündet worden" (1 Petr 4,6; vgl. auch 1 
Petr 3,19 und Eph 4,9). Diese zunächst theologische Aussage, welche 
die Menschen, die vor Jesus gelebt haben, in das Erlösungsgeschehen 
miteinbezieht, wird nun in den an reicher Ausschmückung der Biogra- 
phie Jesu interessierten Apokryphen mit der Frage verbunden, was denn 
Jesus vor der Auferstehung •gemacht" habe. Für die Kirchenkunst 
wurde dabei das Nikodemusevangelium aus dem 4. Jahrhundert weg- 
weisend, das dramatisch schildert, wie Satan, der den Adam noch am 
Fuß festzuhalten versucht, in Ketten gelegt wird. Danach habe der Kö- 
nig der Herrlichkeit seine Hand ausgestreckt, den Urvater Adam ergrif- 
fen und ihn aufgerichtet. Dieser •Griff ans Handgelenk" findet sich 
übrigens oft in Darstellungen, in denen ein Höhergestellter jemanden zu 
sich nimmt (vgl. Hand Gottes in Himmelfahrtsbildern).6 

Die patristische Theologie interpretierte dieses Geschehen in der mis- 
sionarischen Auseinandersetzung mit dem Judentum im Sinne der Sub- 
stitutionstheorie und beschränkte den Kreis der so Geretteten oft nur 
auf die alttestamentlichen Gerechten7, die dann natürlich auch getauft 
wurden. Die Kunst jedoch macht hier den Sinn der Formel des Glau- 
bensbekenntnisses gegen dogmatische Engführung deutlich: Jesus erlöst 
Adam, d. h. den Menschen schlechthin, indem er den Tod, die Folge sei- 
ner Sünde (Rom 5), auf sich nimmt. 

Während im Westen die Auferstehungsbotschaft seit dem 3. Jahrhun- 
dert durch das Bild der •Frauen am leeren Grab" zu Ausdruck gebracht 

5 Ebenso weisen die auf dem Boden liegenden Türangeln, Riegel und der dem Hades (in 
den östlichen Anastasis-Bildern zusammengesehen mit Satan und Tod) entfallene Schlüs- 
sel darauf hin, daß der Einbruch des Auferstandenen in die Hölle den Weg freigab für ei- 
nen Auszug aus dem Machtbereich von Hölle, Tod und Teufel (als Erfüllung von Ps 
107,10-16 und Offb 1,18). 
6 Auch diese Darstellung dürfte auf eine antike Bildprägung zurückgehen, die den Kaiser 
als liberator oder restitutor zeigt, der den Vertreter einer besiegten Provinz zu sich empor- 
zieht. 
7 Vgl. als Beispiel für diese Engführung Irenaeus von Lyon, Adversus haereses IV, 27,2; 
vgl. IV, 22,1. Auf unserem Mosaik sind die alttestamentlichen Könige hinter den Voreltern 
und gegenüber Johannes dem Täufer mit den anderen Propheten dargestellt. 



v. Hagen/Herzog 142 

und seit dem 12. Jahrhundert durch die typisch abendländische Bildtra- 
dition der Auferstehung Christi aus dem Grab langsam verdrängt 
wurde, ist in der Ostkirche die als •Anastasis" bezeichnete Zusammen- 
schau von Höllenfahrt und Auferstehung nach dem Bilderstreit als das 
kanonische Auferstehungsbild in den Festkreis-Bildzyklus der orthodo- 
xen Kirche eingegangen. 

Die reformierte Dogmatik des 16. Jahrhunderts legte die Höllenfahrt 
Jesu als tiefsten Punkt seines erniedrigenden Leidens aus: Er starb den 
Tod, was ja nach alttestamentlicher Auffassung den Ausschluß von der 
Nähe Gottes bedeutete (Ps 104,29f), und erlebte ihn als Höllenqual, da 
er in dem besonderen Bewußtsein des von Gott Gesandten gelebt hatte. 
Unser Bild jedoch betont den österlichen Aspekt dieses Zwischen-•Er- 
eignisses": Der neue Mensch reißt den alten in einem ersten Erlösungs- 
akt machtvoll an sich (so die lutherische Dogmatik des 17. Jahrhun- 
derts). 

Die Kernaussage des Höllenfahrtmotivs als Zeichen des Tiefpunktes 
des Leidens Jesu und seines Triumphes (bzw. die Einheit von beiden) 
verdeutlicht einen Universalismus des christlichen Heilsverständnisses, 
wie er in dieser Klarheit erst im Zweiten Vatikanischen Konzil explizit 
formuliert wurde. Schließen wir deshalb unsere Betrachtung mit dem 
Ausdruck der Freude in der letzten Strophe aus Goethes Gedicht: 

Der Gott-Mensch schließt der Höllen Pforten, 
Er schwingt Sich aus den dunklen Orten, 
In Seine Herrlichkeit zurück. 
Er sitzet an des Vaters Seiten, 
Er will noch immer für uns streiten. 
Er wills! O, Freude! Welches Glück? 
Der Engel feierliche Chöre, 
Die jauchzen vor dem großen Gott. 
Daß es die ganze Schöpfung höre: 
Groß ist der Herr Gott Zebaoth!8 

! J. W. v. Goethe, (s. Anno. 1) 9. 




