EINUBUNG UND WEISUNG

Jesus vor Pilatus

Die Evangelien berichten von Pilatus, da3 er Jesus vorfithren lieB. Der Evange-
list Johannes schreibt uns, daB Jesus nach der GeiBlelung und Dornenkrénung
weder freigelassen noch gleich zur Kreuzigung verurteilt wurde (vgl. Joh 19). Pi-
latus versuchte um eine Entscheidung herumzukommen. Vielleicht hitte er am
liebsten mit dem Ganzen gar nichts mehr zu tun gehabt. Vielleicht wollte er es
allen recht machen, ohne dabei sich preiszugeben, ohne sich einzulassen auf das,
was fiir ihn persdnlich anstand.
Der Evangelist Johannes schreibt:
»Pilatus sagte zu Jesus: ,Was ist Wahrheit? ... Woher stammst du?‘ Jesus
aber gab ihm keine Antwort. Da sagte Pilatus zu ihm: ,Du sprichst nicht
mit mir? Weilt du nicht, da ich Macht habe, dich freizulassen, und
Macht, dich zu kreuzigen?* (Joh 18,38)
»Pilatus liel ein Schild anfertigen und oben am Kreuz befestigen; die In-
schrift lautete: Jesus von Nazareth, der Kénig der Juden (Joh 19,9f) ...
,Was ich geschrieben habe, habe ich geschrieben.‘* (Joh 19,22)

Zur Situation der Verhandlung

Die tragische Biihne, auf der die Verhandlung des Pilatus gegen Jesus stattfand,
wurde bevolkert durch Anhinger verschiedener Gruppierungen der damaligen
Zeit. Insoweit sie typisch sind, finden sie sich als Gestaltkrifte auch noch in der
Psyche des heutigen Menschen. Wer war dort versammelt? Was waren das fiir
Leute?

Richten wir unser Augenmerk auf die gewi recht vielschichtige Volksmenge'.
Da gab es vermutlich Leute, die mit den Essenern sympathisierten, den beson-
ders ,,Reinen”, religios Radikalen, die auf den Weltuntergang warteten. Sie leb-
ten in Ordensgemeinschaften und beschiftigten sich hauptsichlich mit Schrift-
forschung, Gebet und Handarbeit. Threr Weise zu glauben lag weithin ein duali-
stisches Weltbild zugrunde. Die Hauptgruppe beim Volksauflauf vor Pilatus
bildeten wahrscheinlich die Anhdnger der Pharisder, deren Gruppe neben Weis-
heitslehrern und Schriftgelehrten hauptsédchlich aus Handwerkern, Bauern und
Kaufleuten bestand. Thr oberstes Prinzip war die kultische Reinheit; als grundle-
gende Rechtsnorm galten die biblischen Biicher, vor allem aber die Halacha, das
von den Schriftgelehrten fiir die Gegenwart giiltig ausgelegte traditionelle Ge-
setz. Fiir sie war das Gesetz in seiner ,Starrheit* leitend. Konkrete Menschen

' Vgl. zum folgenden W. Dommershausen, Die Umwelt Jesu. Politik und Kultur in neutesta-
mentlicher Zeit. Freiburg 41987, 54-63.



Einitbung und Weisung 152

und ihr Schicksal riicken bei dieser Art von Religiositit oft in den Hintergrund.
Auch Parteiginger der Sadduzder mit ihrer prinzipiell innerweltlichen Einstel-
lung hatten sich wohl unter das ,,Volk* gemischt. Sie stammten vor allem aus
dem Priester- und Laienadel. Oberste Rechtsnorm war fiir sie das geschriebene
Gesetz, die Tora. Auferstehungsgedanken waren ihnen fremd; dafiir hatten sie
um so mehr Interesse, sich politisch und religids zu arrangieren. Es mag sein,
dafl auch Sympathisanten der Zeloten zur Masse vor Pilatus gehoérten, Mitglie-
der einer priesterlichen Aufstandsbewegung, die mittels terroristischer Gewalt
sich dem Befreiungskampf gegen die Rémer verschrieben hatten. Auch Sicarier,
Leute, die mit dem Dolch unterwegs waren, gehdrten zur antirémischen Bewe-
gung; sozialrevolutiondr eingestellt strebten sie die Alleinherrschaft Jahwes an.
Barabbas etwa ist einer solchen Gruppierung zuzurechnen. Was es wohl bedeu-
tet, daB3 gerade er von der Verurteilung Jesu den greifbarsten Nutzen hatte?
Denn aufgrund des - im direktesten Sinn des Wortes — stellvertretenden Kreuzes-
todes Jesu kam er ja frei, lebte vorerst weiter?.

Nicht nur solche, die sich leicht in damals gédngige politisch-religise Richtun-
gen einordnen lassen, sondern auch manche, die einfach gerne mitschreien,
wenn irgendwo etwas los ist, strdmten zur Menge vor Pilatus zusammen. Viel-
leicht darunter ein paar StraBenhindler und der eine oder andere Fremde, der
zum Fest nach Jerusalem gekommen war.

Es spricht gar nichts dagegen, zu vermuten, daf3 auch einige einfache Leute,
die fur das Wirken Jesu offen waren, sich in besagter Volksmenge befanden.
Manche aus dem Kreis um Johannes den Tdufer und einige, die Jesus von Naza-
ret als dem Messias anhingen, wollten die Masse vielleicht umstimmen. Doch
sie konnten sich nicht durchsetzen.

Pilatus

Wer war Pilatus? Er setzte sich auf seinen Richterstuhl - ein Mensch also, der
iber andere den Stab bricht. Jemand, der sich uns gegeniiber wie Pilatus verhilt,
paBt uns nicht - aber geféllt man sich selber nicht zuweilen in dieser Rolle? Zur
Zeit Jesu war er Vertreter der héchsten politischen Instanz. Méchte in uns nicht
auch eine Dynamik von politischer Gewalt agieren, gegen die Jesus keine

2 Vgl. P. Lagerkvist, Barabbas. Berlin 1956.

3Vgl. J. Gnilka, Der Prozef3 Jesu nach den Berichten des Markus und Matthdius mit einer Re-
konstruktion des historischen Verlaufs. In: Der Prozef3 gegen Jesus. Historische Riickfrage und
theologische Deutung. Hg. K. Kertelge (QD 112), Freiburg 1988, 11-40, hier 26: ,,Pilatus, 5.
Statthalter von Judda (26-36 n. Chr.), wird in der zeitgenédssischen Literatur negativ beur-
teilt. Philo sagt ihm Bestechlichkeit, Beleidigungen, fortgesetzte Hinrichtungen ohne Ge-
richtsverfahren usw. nach. Er galt als Giinstling des Seianus, der als michtigster Mann
nach dem Kaiser und als Judenfeind angesehen wurde. Die Judenfeindschaft kann auch
fiir Pilatus in Anspruch genommen werden, wie manche Episoden aus seinem Wirken er-
hirten. Dies wird vielleicht auch durch seine Miinzpriigung bestétigt, bei der er polythei-
stische Opfersymbole, die religidsen Empfindungen der Juden verletzt haben kénnten, ver-
wendete.



Einiibung und Weisung 153

Chance mehr hat? Meldet sich nicht zuweilen in uns der ,Romer*, der so auf
Ordnung und Macht und Recht pocht, als hitte er noch nie etwas von Freiheit
und Gnade und Wunder gehort? Pilatus ist ein Mensch, der seine Hiande gern in
Unschuld wischt. Ein gewisses Talent, zu merken, was fiir die eigene ,Karriere*
forderlich ist, kann man ihm nicht absprechen. Er war bereit, dafiir einen ande-
ren zu opfern.

Was ist Wahrheit?

Pilatus stellt die Frage: ,,Was ist Wahrheit?** Von vornherein ist seine Fragestel-
lung eingeengt: Was ist Wahrheit*? Gleichsam unkritisch erkundigt er sich nach
der Wahrheit wie nach einem Gegenstand, anstatt die Frage vorzulassen: Werist
die Wahrheit? Man konnte sagen: Wie Pilatus auf seine Weise ,,danebenfragt”,
wird auch heute die Wahrheitsfrage oft unangemessen gestellt. Man reduziert
das mogliche Antwortfeld auf Strukturelles, Programmatisches, Philosophi-
sches, Psychologisches etc. Die Wahrheitsfrage wird im Gegenstindlichen, Rela-
tionalen, Tranzendentalen etc. situiert. Diese Form der Fragestellung verhindert
aber geradezu die ganze Wahrheit der Antwort — steht doch die Wahrheit als je-
mand personal vor Pilatus.

Pilatus bricht nicht durch zur wahren Frage: Wer bist du? Die Wahrheit in
Person, die sich vor ihm verschweigt, kann im Horizont seines bloB allgemeinen
Interesses nicht zum Vorschein kommen. Ob Pilatus seine Frage nach der Wahr-
heit ehrlich gemeint hat? Klingt sie im Blick auf seine Gesamtpersonlichkeit
nicht so, als ob er im Grunde gar keine Antwort erwarte? Ist es zu viel interpre-
tiert, zu meinen, daf3 Pilatus gar nicht wirklich fragt, sondern nur intellektuell-
iiberheblich, etwas sarkastisch, die grammatikalische Form der Frage anwendet:
Was ist Wahrheit? Der andere hat ihm im Grunde ja ohnehin nichts zu sagen. —
Und Jesus schweigt. Keine Antwort auf eine ,falsche* Frage.

Was ich geschrieben habe, habe ich geschrieben

Pilatus belédBt es nicht dabei, sich hinter seiner Fragestellung zu verstecken, son-
dern er wendet Gewalt an gegen den sich in seinem Schweigen verbergenden
Messias. Die Selbstaussage des johanneischen Christus: ,,Ich bin der Weg, die
Wahrheit und das Leben* (Joh 14,6) bleibt Pilatus unzugénglich. Denn mit den
Mitteln des kausalen, strukturellen, eshaften Gesetzes, der Sprache der Was-

4 Es gibt allerdings auch einen positiv-sachlichen Aspekt der Frage nach der Wahrheit:
vgl. dazu R. Guardini, Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns. Hg. F. Messer-
schmid. Paderborn 1980, 12: ,,Die Wahrheit des Denkens besteht darin, einen Gedanken
nach seiner ganzen Tiefe, Hohe und Breite durchzufiihren und vor keiner Konsequenz zu-
riickzuscheuen. Die Wahrheit des Tuns ist anders. Sie besteht darin, die schmale Stelle der
Maoglichkeit zu suchen und die eigene Kraft in das rechte Mal3 zu bescheiden, wissend,
daf3 der vollzogene Ansatz durch die innere Logik des Lebens selber weitergefiihrt wird.“



Einiibung und Weisung 154

Welt, eréffnet sich kein angemessener Zugang zur Wer-Welt mit ihrem persona-
len Logos von Freiheit und Wiirde. Das Gesetz bleibt dem Vordergriindig-Orga-
nisatorischen verhaftet. Die Schuldfrage ist nur unter gesellschaftlicher Riick-
sicht relevant. Die Normen als solche zédhlen fiir das Urteil, nicht wer jemand im
ontologischen Sinne ist. Wie geht Pilatus mit dem Wort der Wahrheit in Fleisch
und Blut um? Er will es hinter sich bringen. Das Diktum des Pilatus: ,,Was ich
geschrieben habe, habe ich geschrieben® ist nur eine Form seiner Sucht, den an-
deren ins Perfekt(!), ins Abgelegte, in die Vergangenheit also, zu transportieren.
Dem ewigen Wort Gottes, dem Logos, von dem uns der Evangelist Johannes ver-
kiindet, dal es Mensch geworden ist, soll keine Gegenwart und Zukunft einge-
rdumt werden. Seine Geschichte in Raum und Zeit soll in die Form der Gewe-
senheit gebracht werden. Wie geschieht dies? Pilatus geht fixierend mit dem
lebendigen Wort Gottes, mit Jesus von Nazaret, um. Er entscheidet, den Logos
in seine Lebendigkeit auf Aufschreibbares hin zu reduzieren. Pilatus fixiert
gleichsam in Buchstéblichkeit hinein und nimmt ihm so alles, was sein Leben
ausmacht: ,Was ich geschrieben habe, habe ich geschrieben“ (Joh 19,22). Dies
ist im Grunde alles, was vom anderen Du {ibrigzubleiben hat. Und die Weise,
den Logos zu fixieren, ist nur der Beginn des Prozesses, der bei der Kruzi-fixa-
tion endet. Der , Fixierungswahn® des Pilatus wirkt sich tédlich aus; er bringt
den anderen ans Kruzifix. (Durch das Schild am Kreuz wird dieser Vorgang do-
kumentiert.) Ein Mensch wie Pilatus mit seinem Perfekt-Wahn (was ich ge-
schrieben habe, habe ich geschrieben) treibt den im wahren Sinn ,,Perfekten®,
den vollkommenen Menschen, ans Kreuz. Pilatus macht auf diese Weise ,,per-
fekt”, was der andere freiwillig tun wird: die Ganzhingabe an Gott. ,,Es ist voll-
bracht* (Joh 19,30).

Politik und Spiritualitit

Fragen wir gegen Ende unserer meditativen Uberlegungen nun noch einmal
nach der Bedeutung der biblischen Gestalten im eigenen personlichen Leben.
Loten wir in uns hinein. Wie wirkt sich ,,Pilatus“ in uns aus? Pilatus ist Rémer,
der Soldat mit der Lanze ein rémisches Vollzugsorgan. Leben wir als Menschen
der Heiligen R6mischen Kirche oder einer ,,romischen Welt*, die unbekehrt die
Geschifte des Pilatus betreibt? Spiiren wir einmal den eigenen Verfiithrungskiin-
sten nach, ob wir nicht andere zum Sprechen bringen wollen a la Pilatus! Wo ist
man selbst geneigt, mit Gewalt und eigener Macht zu drohen? Wann ist man ge-
neigt, den anderen mit egoistischer ,,KompromiB3bereitschaft” zu verfithren? Wo
wird versucht, die Gegenwart und die Zukunft der Sucht nach Vergangenheit,
der Form des Perfekts, zu opfern? Wie steht es um den ,,Perfektionswahn“? Von
wem fiithle ich mich fixiert, wen fixiere ich? Welch todlicher Zweikampf auf Le-
ben und Tod kann daraus werden! Was ist das fiir ein Sieg, seinen Gegner aufs
Kreuz gelegt zu haben? Wieso renne ich mit Problemen von Pontius zu Pilatus,
anstait sie in das Gesprich mit Jesus einzubringen?



Buchbesprechungen 155

Doch nicht nur die unmittelbare, persénliche Lebenswelt, sondern auch der
Bereich der Offentlichkeit ist die Biihne, auf der politisch-fixierend agiert wer-
den kann. Wie verhilt man sich als Teil des ,,Volkes“? Was besagt der Aspekt
des Pharisiers, Sadduziers, Esseners, Zeloten ... in einem selbst? Wohin gehen
die eigenen Sympathieanteile? Welcher Platz bietet sich vielleicht in einer mehr
oder minder haBerfiillten Masse an? Wie reagiert man selbst? Wie leicht ge-
schieht es, jemand anderen auf die eigenen Gedankengebédude hin zurechtzubie-
gen, ihn nach einem eigenen System endgiiltig zu be-(ver-)urteilen, ihn auf seine
Lieblingsrolle festzulegen, sei es, daBl erwartet wird, er miisse sich permanent
kritisch oder skeptisch duBern, sei es, daBl man insinuiert, ihm sei ein klagloses
Hinnehmen allen Unrechts zuzumuten. Wie verhilt man sich als Teil des ,,Vol-
kes“ mit seinem Glauben an Jesus Christus, in der Verantwortung fiir seine Sa-
che?

Solche Fragen konnen dazu fiihren, die eigene politische Aktivitit auch ein-
mal kritisch in Blick zu nehmen, so daB man nicht bewuBt einer schlechten poli-
tischen Theologie zuarbeitet. Als Christen sind wir immer wieder aufgefordert,
das notwendige politische und gesellschaftliche Engagement anhand der Ge-
schichte Jesu zu iiberpriifen, so daB wir nicht Handlanger einer politischen ,,Spi-
ritualitit* a la Pilatus werden. Gewil3 ist Politik die Kunst des gesellschaftlich
Maéglichen. Aber als Christen, die auch politische Menschen sein wollen, haben
wir uns nicht nur um die Welt zu kiimmern, sondern immer wieder nach Gott
und seiner Wahrheit zu fragen. Gerade so kdnnen wir fiir die Welt am meisten
tun. Je spiritueller wir im Sinne Jesu werden, um so gesellschaftlich wirksamer -
zumindest langfristig - breitet sich die Herrschaft Gottes auf Erden aus. Oder
allgemeiner gesagt: Je transzendenter eine Religion ist, um so politisch wirksa-
mer ist sie®. Denn jegliches kann es selbst sein. Die Entfremdung wird aufgeho-
ben. Denn das Reich Gottes leuchtet in der Welt.

Paul Imhof, Miinchen

5 Vgl. S. N. Eisenstadt, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Eine ana-
Iytische und vergleichende Darstellung. Opladen 1971.

BUCHBESPRECHUNGEN

Geistliches Leben und Theologie

Kolvenbach, Peter-Hans: Der o6sterli- Im Vatikan werden jedes Jahr zu Beginn
che Weg Exerzitien zur Lebenser- der Fastenzeit Exerzitien gehalten, an de-
neuerung. Freiburg/Basel/Wien, Her- nen der Papst und seine engsten Mitarbei-

der 1988. 240 Seiten, geb. DM 26,-. ter teilnehmen. In diesem Buch sind die
’ > Anregungen verdffentlicht, die Peter-Hans





