
EINÜBUNG UND WEISUNG 

Jesus vor Pilatus 

Die Evangelien berichten von Pilatus, daß er Jesus vorführen ließ. Der Evange- 
list Johannes schreibt uns, daß Jesus nach der Geißelung und Dornenkrönung 
weder freigelassen noch gleich zur Kreuzigung verurteilt wurde (vgl. Joh 19). Pi- 
latus versuchte um eine Entscheidung herumzukommen. Vielleicht hätte er am 
liebsten mit dem Ganzen gar nichts mehr zu tun gehabt. Vielleicht wollte er es 
allen recht machen, ohne dabei sich preiszugeben, ohne sich einzulassen auf das, 
was für ihn persönlich anstand. 

Der Evangelist Johannes schreibt: 
•Pilatus sagte zu Jesus: ,Was ist Wahrheit? ... Woher stammst du?' Jesus 
aber gab ihm keine Antwort. Da sagte Pilatus zu ihm: ,Du sprichst nicht 
mit mir? Weißt du nicht, daß ich Macht habe, dich freizulassen, und 
Macht, dich zu kreuzigen?'" (Joh 18,38) 
•Pilatus ließ ein Schild anfertigen und oben am Kreuz befestigen; die In- 
schrift lautete: Jesus von Nazareth, der König der Juden (Joh 19,9f) ... 
,Was ich geschrieben habe, habe ich geschrieben.'" (Joh 19,22) 

Zur Situation der Verhandlung 

Die tragische Bühne, auf der die Verhandlung des Pilatus gegen Jesus stattfand, 
wurde bevölkert durch Anhänger verschiedener Gruppierungen der damaligen 
Zeit. Insoweit sie typisch sind, finden sie sich als Gestaltkräfte auch noch in der 
Psyche des heutigen Menschen. Wer war dort versammelt? Was waren das für 
Leute? 

Richten wir unser Augenmerk auf die gewiß recht vielschichtige Volksmenge1. 
Da gab es vermutlich Leute, die mit den Essenern sympathisierten, den beson- 
ders •Reinen", religiös Radikalen, die auf den Weltuntergang warteten. Sie leb- 
ten in Ordensgemeinschaften und beschäftigten sich hauptsächlich mit Schrift- 
forschung, Gebet und Handarbeit. Ihrer Weise zu glauben lag weithin ein duali- 
stisches Weltbild zugrunde. Die Hauptgruppe beim Volksauflauf vor Pilatus 
bildeten wahrscheinlich die Anhänger der Pharisäer, deren Gruppe neben Weis- 
heitslehrern und Schriftgelehrten hauptsächlich aus Handwerkern, Bauern und 
Kaufleuten bestand. Ihr oberstes Prinzip war die kultische Reinheit; als grundle- 
gende Rechtsnorm galten die biblischen Bücher, vor allem aber die Halacha, das 
von den Schriftgelehrten für die Gegenwart gültig ausgelegte traditionelle Ge- 
setz. Für sie war das Gesetz in seiner •Starrheit" leitend. Konkrete Menschen 

1 Vgl. zum folgenden W. Dommershausen, Die Umwelt Jesu. Politik und Kultur in neutesta- 
mentlicher Zeit. Freiburg 41987, 54-63. 



Einübung und Weisung 152 

und ihr Schicksal rücken bei dieser Art von Religiosität oft in den Hintergrund. 
Auch Parteigänger der Sadduzäer mit ihrer prinzipiell innerweltlichen Einstel- 
lung hatten sich wohl unter das •Volk" gemischt. Sie stammten vor allem aus 
dem Priester- und Laienadel. Oberste Rechtsnorm war für sie das geschriebene 
Gesetz, die Tora. Auferstehungsgedanken waren ihnen fremd; dafür hatten sie 
um so mehr Interesse, sich politisch und religiös zu arrangieren. Es mag sein, 
daß auch Sympathisanten der Zeloten zur Masse vor Pilatus gehörten, Mitglie- 
der einer priesterlichen Aufstandsbewegung, die mittels terroristischer Gewalt 
sich dem Befreiungskampf gegen die Römer verschrieben hatten. Auch Sicarier, 
Leute, die mit dem Dolch unterwegs waren, gehörten zur antirömischen Bewe- 
gung; Sozialrevolutionär eingestellt strebten sie die Alleinherrschaft Jahwes an. 
Barabbas etwa ist einer solchen Gruppierung zuzurechnen. Was es wohl bedeu- 
tet, daß gerade er von der Verurteilung Jesu den greifbarsten Nutzen hatte? 
Denn aufgrund des - im direktesten Sinn des Wortes - stellvertretenden Kreuzes- 
todes Jesu kam er ja frei, lebte vorerst weiter2. 

Nicht nur solche, die sich leicht in damals gängige politisch-religiöse Richtun- 
gen einordnen lassen, sondern auch manche, die einfach gerne mitschreien, 
wenn irgendwo etwas los ist, strömten zur Menge vor Pilatus zusammen. Viel- 
leicht darunter ein paar Straßenhändler und der eine oder andere Fremde, der 
zum Fest nach Jerusalem gekommen war. 

Es spricht gar nichts dagegen, zu vermuten, daß auch einige einfache Leute, 
die für das Wirken Jesu offen waren, sich in besagter Volksmenge befanden. 
Manche aus dem Kreis um Johannes den Täufer und einige, die Jesus von Naza- 
ret als dem Messias anhingen, wollten die Masse vielleicht umstimmen. Doch 
sie konnten sich nicht durchsetzen. 

Pilatus 

Wer war Pilatus?3 Er setzte sich auf seinen Richterstuhl - ein Mensch also, der 
über andere den Stab bricht. Jemand, der sich uns gegenüber wie Pilatus verhält, 
paßt uns nicht - aber gefällt man sich selber nicht zuweilen in dieser Rolle? Zur 
Zeit Jesu war er Vertreter der höchsten politischen Instanz. Möchte in uns nicht 
auch eine Dynamik von politischer Gewalt agieren, gegen die Jesus keine 

2 Vgl. P. Lagerkvist, Barabbas. Berlin 1956. 
3 Vgl. J. Gnilka, Der Prozeß Jesu nach den Berichten des Markus und Matthäus mit einer Re- 
konstruktion des historischen Verlaufs. In: Der Prozeß gegen Jesus. Historische Rückfrage und 
theologische Deutung. Hg. K. Kertelge (QD 112), Freiburg 1988, 11-40, hier 26: •Pilatus, 5. 
Statthalter von Judäa (26-36 n. Chr.), wird in der zeitgenössischen Literatur negativ beur- 
teilt. Philo sagt ihm Bestechlichkeit, Beleidigungen, fortgesetzte Hinrichtungen ohne Ge- 
richtsverfahren usw. nach. Er galt als Günstling des Seianus, der als mächtigster Mann 
nach dem Kaiser und als Judenfeind angesehen wurde. Die Judenfeindschaft kann auch 
für Pilatus in Anspruch genommen werden, wie manche Episoden aus seinem Wirken er- 
härten. Dies wird vielleicht auch durch seine Münzprägung bestätigt, bei der er polythei- 
stische Opfersymbole, die religiösen Empfindungen der Juden verletzt haben könnten, ver- 
wendete." 



Einübung und Weisung 153 

Chance mehr hat? Meldet sich nicht zuweilen in uns der •Römer", der so auf 
Ordnung und Macht und Recht pocht, als hätte er noch nie etwas von Freiheit 
und Gnade und Wunder gehört? Pilatus ist ein Mensch, der seine Hände gern in 
Unschuld wäscht. Ein gewisses Talent, zu merken, was für die eigene •Karriere" 
förderlich ist, kann man ihm nicht absprechen. Er war bereit, dafür einen ande- 
ren zu opfern. 

Was ist Wahrheit? 

Pilatus stellt die Frage: •Was ist Wahrheit?" Von vornherein ist seine Fragestel- 
lung eingeengt: Was ist Wahrheit4? Gleichsam unkritisch erkundigt er sich nach 
der Wahrheit wie nach einem Gegenstand, anstatt die Frage vorzulassen: Wer ist 
die Wahrheit? Man könnte sagen: Wie Pilatus auf seine Weise •danebenfragt", 
wird auch heute die Wahrheitsfrage oft unangemessen gestellt. Man reduziert 
das mögliche Antwortfeld auf Strukturelles, Programmatisches, Philosophi- 
sches, Psychologisches etc. Die Wahrheitsfrage wird im Gegenständlichen, Rela- 
tionalen, Tranzendentalen etc. situiert. Diese Form der Fragestellung verhindert 
aber geradezu die ganze Wahrheit der Antwort - steht doch die Wahrheit als je- 
mand personal vor Pilatus. 

Pilatus bricht nicht durch zur wahren Frage: Wer bisX du? Die Wahrheit in 
Person, die sich vor ihm verschweigt, kann im Horizont seines bloß allgemeinen 
Interesses nicht zum Vorschein kommen. Ob Pilatus seine Frage nach der Wahr- 
heit ehrlich gemeint hat? Klingt sie im Blick auf seine Gesamtpersönlichkeit 
nicht so, als ob er im Grunde gar keine Antwort erwarte? Ist es zu viel interpre- 
tiert, zu meinen, daß Pilatus gar nicht wirklich fragt, sondern nur intellektuell- 
überheblich, etwas sarkastisch, die grammatikalische Form der Frage anwendet: 
Was ist Wahrheit? Der andere hat ihm im Grunde ja ohnehin nichts zu sagen. - 
Und Jesus schweigt. Keine Antwort auf eine •falsche" Frage. 

Was ich geschrieben habe, habe ich geschrieben 

Pilatus beläßt es nicht dabei, sich hinter seiner Fragestellung zu verstecken, son- 
dern er wendet Gewalt an gegen den sich in seinem Schweigen verbergenden 
Messias. Die Selbstaussage des johanneischen Christus: •Ich bin der Weg, die 
Wahrheit und das Leben" (Joh 14,6) bleibt Pilatus unzugänglich. Denn mit den 
Mitteln des kausalen, strukturellen, eshaften Gesetzes, der Sprache der Was- 

4 Es gibt allerdings auch einen positiv-sachlichen Aspekt der Frage nach der Wahrheit: 
vgl. dazu R. Guardini, Wahrheit des Denkens und Wahrheit des Tuns. Hg. F. Messer- 
schmid. Paderborn 1980, 12: •Die Wahrheit des Denkens besteht darin, einen Gedanken 
nach seiner ganzen Tiefe, Höhe und Breite durchzuführen und vor keiner Konsequenz zu- 
rückzuscheuen. Die Wahrheit des Tuns ist anders. Sie besteht darin, die schmale Stelle der 
Möglichkeit zu suchen und die eigene Kraft in das rechte Maß zu bescheiden, wissend, 
daß der vollzogene Ansatz durch die innere Logik des Lebens selber weitergeführt wird." 



Einübung und Weisung 154 

Welt, eröffnet sich kein angemessener Zugang zur Wer-Welt mit ihrem persona- 
len Logos von Freiheit und Würde. Das Gesetz bleibt dem Vordergründig-Orga- 
nisatorischen verhaftet. Die Schuldfrage ist nur unter gesellschaftlicher Rück- 
sicht relevant. Die Normen als solche zählen für das Urteil, nicht wer jemand im 
ontologischen Sinne ist. Wie geht Pilatus mit dem Wort der Wahrheit in Fleisch 
und Blut um? Er will es hinter sich bringen. Das Diktum des Pilatus: •Was ich 
geschrieben habe, habe ich geschrieben" ist nur eine Form seiner Sucht, den an- 
deren ins Perfekt (!), ins Abgelegte, in die Vergangenheit also, zu transportieren. 
Dem ewigen Wort Gottes, dem Logos, von dem uns der Evangelist Johannes ver- 
kündet, daß es Mensch geworden ist, soll keine Gegenwart und Zukunft einge- 
räumt werden. Seine Geschichte in Raum und Zeit soll in die Form der Gewe- 
senheit gebracht werden. Wie geschieht dies? Pilatus geht fixierend mit dem 
lebendigen Wort Gottes, mit Jesus von Nazaret, um. Er entscheidet, den Logos 
in seine Lebendigkeit auf Aufschreibbares hin zu reduzieren. Pilatus fixiert 
gleichsam in Buchstäblichkeit hinein und nimmt ihm so alles, was sein Leben 
ausmacht: •Was ich geschrieben habe, habe ich geschrieben" (Joh 19,22). Dies 
ist im Grunde alles, was vom anderen Du übrigzubleiben hat. Und die Weise, 
den Logos zu fixieren, ist nur der Beginn des Prozesses, der bei der Kruzi-fixa- 
tion endet. Der •Fixierungswahn" des Pilatus wirkt sich tödlich aus; er bringt 
den anderen ans Kruzifix. (Durch das Schild am Kreuz wird dieser Vorgang do- 
kumentiert.) Ein Mensch wie Pilatus mit seinem Perfekt-Wahn (was ich ge- 
schrieben habe, habe ich geschrieben) treibt den im wahren Sinn •Perfekten", 
den vollkommenen Menschen, ans Kreuz. Pilatus macht auf diese Weise •per- 
fekt", was der andere freiwillig tun wird: die Ganzhingabe an Gott. •Es ist voll- 
bracht" (Joh 19,30). 

Politik und Spiritualität 

Fragen wir gegen Ende unserer meditativen Überlegungen nun noch einmal 
nach der Bedeutung der biblischen Gestalten im eigenen persönlichen Leben. 
Loten wir in uns hinein. Wie wirkt sich •Pilatus" in uns aus? Pilatus ist Römer, 
der Soldat mit der Lanze ein römisches Vollzugsorgan. Leben wir als Menschen 
der Heiligen Römischen Kirche oder einer •römischen Welt", die unbekehrt die 
Geschäfte des Pilatus betreibt? Spüren wir einmal den eigenen Verführungskün- 
sten nach, ob wir nicht andere zum Sprechen bringen wollen ä la Pilatus! Wo ist 
man selbst geneigt, mit Gewalt und eigener Macht zu drohen? Wann ist man ge- 
neigt, den anderen mit egoistischer •Kompromißbereitschaft" zu verführen? Wo 
wird versucht, die Gegenwart und die Zukunft der Sucht nach Vergangenheit, 
der Form des Perfekts, zu opfern? Wie steht es um den •Perfektionswahn"? Von 
wem fühle ich mich fixiert, wen fixiere ich? Welch tödlicher Zweikampf auf Le- 
ben und Tod kann daraus werden! Was ist das für ein Sieg, seinen Gegner aufs 
Kreuz gelegt zu haben? Wieso renne ich mit Problemen von Pontius zu Pilatus, 
anstatt sie in das Gespräch mit Jesus einzubringen? 



Buchbesprechungen 155 

Doch nicht nur die unmittelbare, persönliche Lebenswelt, sondern auch der 
Bereich der Öffentlichkeit ist die Bühne, auf der politisch-fixierend agiert wer- 
den kann. Wie verhält man sich als Teil des •Volkes"? Was besagt der Aspekt 
des Pharisäers, Sadduzäers, Esseners, Zeloten ... in einem selbst? Wohin gehen 
die eigenen Sympathieanteile? Welcher Platz bietet sich vielleicht in einer mehr 
oder minder haßerfüllten Masse an? Wie reagiert man selbst? Wie leicht ge- 
schieht es, jemand anderen auf die eigenen Gedankengebäude hin zurechtzubie- 
gen, ihn nach einem eigenen System endgültig zu be-(ver-)urteilen, ihn auf seine 
Lieblingsrolle festzulegen, sei es, daß erwartet wird, er müsse sich permanent 
kritisch oder skeptisch äußern, sei es, daß man insinuiert, ihm sei ein klagloses 
Hinnehmen allen Unrechts zuzumuten. Wie verhält man sich als Teil des •Vol- 
kes" mit seinem Glauben an Jesus Christus, in der Verantwortung für seine Sa- 
che? 

Solche Fragen können dazu führen, die eigene politische Aktivität auch ein- 
mal kritisch in Blick zu nehmen, so daß man nicht bewußt einer schlechten poli- 
tischen Theologie zuarbeitet. Als Christen sind wir immer wieder aufgefordert, 
das notwendige politische und gesellschaftliche Engagement anhand der Ge- 
schichte Jesu zu überprüfen, so daß wir nicht Handlanger einer politischen •Spi- 
ritualität" ä la Pilatus werden. Gewiß ist Politik die Kunst des gesellschaftlich 
Möglichen. Aber als Christen, die auch politische Menschen sein wollen, haben 
wir uns nicht nur um die Welt zu kümmern, sondern immer wieder nach Gott 
und seiner Wahrheit zu fragen. Gerade so können wir für die Welt am meisten 
tun. Je spiritueller wir im Sinne Jesu werden, um so gesellschaftlich wirksamer - 
zumindest langfristig - breitet sich die Herrschaft Gottes auf Erden aus. Oder 
allgemeiner gesagt: Je transzendenter eine Religion ist, um so politisch wirksa- 
mer ist sie4. Denn jegliches kann es selbst sein. Die Entfremdung wird aufgeho- 
ben. Denn das Reich Gottes leuchtet in der Welt. 

Paul Imhof, München 

5 Vgl. S. N. Eisenstadt, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Eine ana- 
lytische und vergleichende Darstellung. Opladen 1971. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliches Leben und Theologie 

Kolvenbach, Peter-Hans: Der österli- Im Vatikan werden jedes Jahr zu Beginn 
ehe Weg. Exerzitien zur Lebenser- der Fastenzeit Exerzitien gehalten, an de- 
neuerung. Freiburg/Basel/Wien, Her- nen der PaPst und seine engsten Mitarbei- 
der 1988. 240 Seiten, geb. DM 26,-. ter teilnehmen. In diesem Buch sind die 

Anregungen veröffentlicht, die Peter-Hans 




