
Buchbesprechungen 155 

Doch nicht nur die unmittelbare, persönliche Lebenswelt, sondern auch der 
Bereich der Öffentlichkeit ist die Bühne, auf der politisch-fixierend agiert wer- 
den kann. Wie verhält man sich als Teil des •Volkes"? Was besagt der Aspekt 
des Pharisäers, Sadduzäers, Esseners, Zeloten ... in einem selbst? Wohin gehen 
die eigenen Sympathieanteile? Welcher Platz bietet sich vielleicht in einer mehr 
oder minder haßerfüllten Masse an? Wie reagiert man selbst? Wie leicht ge- 
schieht es, jemand anderen auf die eigenen Gedankengebäude hin zurechtzubie- 
gen, ihn nach einem eigenen System endgültig zu be-(ver-)urteilen, ihn auf seine 
Lieblingsrolle festzulegen, sei es, daß erwartet wird, er müsse sich permanent 
kritisch oder skeptisch äußern, sei es, daß man insinuiert, ihm sei ein klagloses 
Hinnehmen allen Unrechts zuzumuten. Wie verhält man sich als Teil des •Vol- 
kes" mit seinem Glauben an Jesus Christus, in der Verantwortung für seine Sa- 
che? 

Solche Fragen können dazu führen, die eigene politische Aktivität auch ein- 
mal kritisch in Blick zu nehmen, so daß man nicht bewußt einer schlechten poli- 
tischen Theologie zuarbeitet. Als Christen sind wir immer wieder aufgefordert, 
das notwendige politische und gesellschaftliche Engagement anhand der Ge- 
schichte Jesu zu überprüfen, so daß wir nicht Handlanger einer politischen •Spi- 
ritualität" ä la Pilatus werden. Gewiß ist Politik die Kunst des gesellschaftlich 
Möglichen. Aber als Christen, die auch politische Menschen sein wollen, haben 
wir uns nicht nur um die Welt zu kümmern, sondern immer wieder nach Gott 
und seiner Wahrheit zu fragen. Gerade so können wir für die Welt am meisten 
tun. Je spiritueller wir im Sinne Jesu werden, um so gesellschaftlich wirksamer - 
zumindest langfristig - breitet sich die Herrschaft Gottes auf Erden aus. Oder 
allgemeiner gesagt: Je transzendenter eine Religion ist, um so politisch wirksa- 
mer ist sie4. Denn jegliches kann es selbst sein. Die Entfremdung wird aufgeho- 
ben. Denn das Reich Gottes leuchtet in der Welt. 

Paul Imhof, München 

5 Vgl. S. N. Eisenstadt, Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Eine ana- 
lytische und vergleichende Darstellung. Opladen 1971. 

BUCHBESPRECHUNGEN 

Geistliches Leben und Theologie 

Kolvenbach, Peter-Hans: Der österli- Im Vatikan werden jedes Jahr zu Beginn 
ehe Weg. Exerzitien zur Lebenser- der Fastenzeit Exerzitien gehalten, an de- 
neuerung. Freiburg/Basel/Wien, Her- nen der PaPst und seine engsten Mitarbei- 
der 1988. 240 Seiten, geb. DM 26,-. ter teilnehmen. In diesem Buch sind die 

Anregungen veröffentlicht, die Peter-Hans 



Buchbesprechungen 156 

Kolvenbach, der derzeitige Generalobere 
der Gesellschaft Jesu, diesem Auditorium 
im März 1988 gegeben hat. 

Zu ihrer Überraschung werden sie fest- 
stellen, daß es sich nicht um ignatianische 
Exerzitien im eigentlichen Sinne handelt. 
Es sind 22 Vorträge, die von den liturgi- 
schen Perikopen der ersten Fastenwoche 
ausgehen und den •österlichen Weg" Jesu 
betrachten, der durch Versuchung, Verlas- 
senheit und Wüste ins wahre Leben führt. 
So ergibt sich freilich ein Stil, der das 
Thema nicht geradlinig-kontinuierlich zur 
Sprache bringt, sondern sozusagen •johan- 
neisch" kreisend meditiert. Dabei schöpft 
K. aus der geistlichen Tradition der Väter 
des Orients, vor allem jedoch aus der bibli- 
schen Botschaft selber. Ein Priester darf 
nicht •seine subjektiven Eindrücke oder 
Erfahrungen zum Gegenstand seiner Ver- 
kündigung oder Unterweisung machen, 
sondern er muß in der ersten Person, ganz 
persönlich, verkündigen und lehren, was 
die Kirche lehrt" (23). Seine Betrachtungen 
zeigen, daß K. diese Regel nicht nur ande- 
ren vorschreibt, sondern auch, wie er sie 
selber befolgt. 

Das Buch erscheint wie eine feierlich 
und bunt geschmückte Ikonostase, die die 
kirchliche Überlieferung nüchtern und ob- 
jektiv vor Augen führt. Es setzt einen Leser 
voraus, der einiges an Geduld und Muße 
aufbringt, dann aber für seine Mühe reich- 
lich belohnt wird. Er erlebt einen Autor, 
der klassische Themen christlicher Spiri- 
tualität (z. B. Umkehr, Liebe, Danksagung, 
Bittgebet, Dienstbereitschaft, Barmherzig- 
keit, Brüderlichkeit, Schuld und Versöh- 
nung) phantasievoll und mit großer Asso- 
ziationskraft variiert (beispielhaft etwa der 
Vergleich zwischen der Königin Ester und 
Jesus oder zwischen Jona und Jesus). Zu- 
gleich stößt er selbstverständlich auf einen 
kritischen Beobachter unserer Zeit, der um 
die Widerstände des Alltags weiß und sie 
beim Namen nennt: •Kleinlichkeit und 
Unmäßigkeit, Hochmut und Eifersucht 
und die Unfähigkeit, uns von uns selber 
loszureißen." (146) Mit großem Gespür für 
die entsetzliche Not der Armen und Un- 
glücklichen in aller Welt spricht K. über 
das Anliegen der Befreiungsbewegungen 
und die noch keineswegs vollendete Soli- 
darität, die wir füreinander haben müßten. 

Seine Stellungnahme aber bleibt vorsichtig. 
•Von sich aus ändert die Befreiungsbewe- 
gung, die doch der Versöhnung unter den 
Menschen dienen müßte, an dem eigentli- 
chen geistlichen Hunger nichts, den allein 
Gott, unser Schöpfer, weckt und den einzig 
und allein Christus stillen kann, der sich 
uns in seinem Leib und seinem für uns ver- 
gossenen Blut schenkt." (218) 

Insgesamt wird unser Blick auf die para- 
doxe Form der Zuversicht gerichtet, die K. 
bescheiden als Wort aus dem 18. Jahrhun- 
dert zitiert (161), das aber ursprünglich 
schon von Ignatius stammt: •Setz dein Ver- 
trauen auf Gott, als ob der Erfolg ganz von 
dir selbst abhinge, aber keineswegs von 
Gott; widme den Dingen aber deine ganze 
Sorgfalt, als ob du nichts zu tun brauchtest, 
Gott allein aber alles." (vgl. GuL42 [1969] 
321 -328). F.-J. Steinmetz SJ 

von Balthasar, Hans Urs: Credo: Me- 
ditationen zum Apostolischen Glau- 
bensbekenntnis. Einf. Medard Kehl. 
Freiburg, Herder 1989. 92 S., geb. DM 
15,80. 

Auch wenn es nicht unbedingt darauf an- 
kommt, ob dieses •Credo" nun das letzte 
Buch des großen Schweizer Theologen ist, 
so kann man dem Herausgeber doch nur 
beipflichten, daß die konzentrierten Be- 
trachtungen über die Artikel des Apostoli- 
schen Glaubensbekenntnis eine Summula 
und ein Vermächtnis der Theologie und 
des Werks Hans Urs von Balthasars sind. 

Medard Kehl zeichnet in seiner Einlei- 
tung die Besonderheiten dieses Buches - 
auch innerhalb des sonstigen gesamten 
Oeuvres Hans Urs von Balthasars - auf: 
•formal" die starke Konzentration auf das 
Wort der Heiligen Schrift (ohne daß Bal- 
thasar hier den reichhaltigen Traditionsho- 
rizont dokumentierte, der ihm umfassend 
zur Verfügung stand und aus dem sein 
Werk lebt); die antignostische Stoßrichtung 
des Textes; inhaltlich die trinitätstheologi- 
sche Konzentration, die •Gehorsams"- 
bzw. Sendungs-Christologie, die schöne In- 
terpretation der heilsgeschichtlichen Be- 
deutung des Heiligen Geistes und der 
•Schlußsequenz des Credo, die von der 
Hoffnung des Christen auf das .ewige Le- 
ben' spricht", und in der •die Auslegung v. 
Balthasars ihren Höhepunkt" erreicht. 



Buchbesprechungen 157 

Besonders hier, aber auch sonst legt sich 
bei dem Büchlein ein Vergleich mit den 
Veröffentlichungen Karl Rahners nahe, ge- 
rade auch seinen letzten. Rahner war ja 
zeitlebens - in Freundschaft, aber teilweise 
auch in Spannung - ein Gegenpol zum 
Denken von Balthasars in der katholischen 
deutschen Theologie. Vieles ist vergleich- 
bar. Man sehe sich hier etwa Balthasars 
Auslegung des •Jüngsten Gerichts" mit ih- 
rer Zentrierung auf Mt 25,35 an, eine 
Stelle, die bei Rahner im Kontext des •ano- 
nym Christlichen" so wichtig ist. Im 
Grunde bleiben aber die in den Frühschrif- 
ten beider Theologen angelegten Grund- 
entscheidungen für die unterschiedliche 
Ausrichtung des Spätwerks immer noch 
entscheidend. Der frühe Vorwurf der Bild- 
losigkeit an Rahners Theologie durch H. U. 
von Balthasar faßt das Gemeinte in etwa 
zusammen. Das wird hier noch deutlich, 
wenn man die innerhalb einer biblisch-me- 
ditativen Sprachwelt formulierte Trinitäts- 
theologie Balthasars mit den viel stärker 
die Geheimnishaftigkeit Gottes und •die je 
größere Unähnlichkeit" unserer Rede von 
ihm (mit dem berühmten Text des IV. La- 
teranums formuliert, den allerdings auch 
Balthasar in unserem Bändchen zitiert) be- 
tonenden Überlegungen Karl Rahners ver- 
gleicht. (Erfahrungen eines katholischen 
Theologen. In: Vor dem Geheimnis Gottes 
den Menschen verstehen. Hg. v. K. Leh- 
mann, München 1984, 105-119, hier 118 f.) 

An einem der letzten Vorträge Karl Rah- 
ners - bei seiner Geburtstagsfeier in der 
Katholischen Akademie Freiburg im Fe- 
bruar 1984 - werden Nähe und Unter- 
schied zwischen Rahner und Balthasar be- 
sonders klar. Dies auch deshalb, weil auch 
Karl Rahner hier kurz vor seinem Tod eine 
ergreifende Betrachtung über das ewige Le- 
ben vorgetragen hat. Rahner quält sich mit 
unangemessenem und salbungsvollem Re- 
den: •Mir will scheinen, daß die Vorstel- 
lungsschemata, mit denen man das Ewige 
Leben, das man schon seltsam als jensei- 
tig' und ,nach' den Tod weitergehend be- 
zeichnet, zu sehr ausstaffiert mit Wirklich- 
keiten, die uns hier vertraut sind... Ich 
fürchte, die radikale Unbegreiflichkeit des- 
sen, was mit Ewigem Leben wirklich ge- 
meint ist, wird verharmlost...; die unsag- 
bare Ungeheuerlichkeit, daß die absolute 

Gottheit selber nackt und bloß in unsere 
enge Kreatürlichkeit hineinstürzt, wird 
nicht echt wahrgenommen." Mit dem ihm 
eigenen Pathos formuliert Rahner dann: 
•Wenn die Engel des Todes all den nichti- 
gen Müll, den wir unsere Geschichte nen- 
nen, aus den Räumen unseres Geistes hin- 
ausgeschafft haben (obwohl natürlich die 
wahre Essenz der getanen Freiheit bleiben 
wird), wenn alle Sterne unserer Ideale, mit 
denen wir selber aus eigener Anmaßung 
den Himmel unserer Existenz drapiert ha- 
ben, verglüht und erloschen sind, wenn der 
Tod eine ungeheuerlich schweigende Leere 
errichtet hat, und wir diese glaubend und 
hoffend als unser wahres Wesen schwei- 
gend angenommen haben, wenn dann un- 
ser bisheriges, noch so langes Leben nur als 
eine einzige kurze Explosion unserer Frei- 
heit erscheint, die uns wie eine Zeitlupe ge- 
dehnt vorkam, eine Explosion, in der sich 
Frage in Antwort, Möglichkeit in Wirklich- 
keit, Zeit in Ewigkeit, angebotene in getane 
Freiheit umsetzte, und wenn sich dann in 
einem ungeheuren Schrecken eines unsag- 
baren Jubels zeigt, daß diese ungeheure 
schweigende Leere, die wir als Tod empfin- 
den, in Wahrheit erfüllt ist von dem Urge- 
heimnis, das wir Gott nennen, von seinem 
reinen Licht und seiner alles nehmenden 
und alles schenkenden Liebe, und wenn 
uns dann auch noch aus diesem weiselosen 
Antlitz doch das Antlitz Jesu, des Gebene- 
deiten, erscheint und uns anblickt, und 
diese Konkretheit die göttliche Überbietung 
all unserer wahren Annahme der Unbe- 
greiflichkeit des weiselosen Gottes ist, 
dann, dann so ungefähr möchte ich nicht 
eigentlich beschreiben, was kommt, aber 
doch stammelnd andeuten, wie einer vor- 
läufig das Kommende erwarten kann, in- 
dem er den Untergang des Todes selber 
schon als Aufgehen dessen erfährt, was 
kommt." 

Auch Balthasar nimmt die Gegenwarts- 
erfahrung auf, vermag dann aber schlicht 
und bibelnah doch in einer Weise vom 
Ewigen Leben zu reden, die auch vor Rah- 
ners Kritik bestehen kann: •Wir glauben 
an das ewige Leben, ohne ahnen zu kön- 
nen, was es sein wird. Viele sind von die- 
sem vergänglichen Leben so ermüdet, so 
übersättigt, daß sie nur eines wünschen: zu 
schlafen, zu versinken, nicht mehr leben zu 



Buchbesprechungen 158 

müssen... Und nun soll ewiges Leben das 
Letzte und Höchste sein, was christlicher 
Glauben erhoffen darf. ,Ich bin die Aufer- 
stehung und das Leben.' ,Ich bin der Weg, 
die Wahrheit und das Leben.' ,Wer an mich 
glaubt, wird leben, auch wenn er gestorben 
ist.' Sein, Bewußtsein, Personsein als ewig 
erstrebbarer Wert. Ja, vorausgesetzt, daß 
wir das Wort ,ewig' als ,göttlich' verstehen, 
denn in Gott heißt Personsein Hingabe, 
Liebe, Fruchtbarkeit, und nur so ist Gott 
ewiges Leben: als der ewig im Ereignis des 
Sich-Schenkens und Beschenktwerdens, 
des Beglückens und Beglücktwerdens Wal- 
tende." Und geradezu hymnisch vermag 
Balthasar von der Hineinnahme in das Le- 
ben Gottes zu sprechen: •Wer in dieses Le- 
ben Gottes aus dem eigenen schmalen und 
abgetanen Leben eintreten darf, dem ist es, 
als gingen unabsehbare Räume ihm auf, 
atemberaubend. Räume, in die man in der 
vollkommensten Freiheit hineinstürzen 
kann, und diese Räume sind selbst Freihei- 
ten, die unsere Liebe anlocken, aufnehmen, 
beantworten. Wer kann schon hienieden 
auf den Grund einer anderen Freiheit drin- 
gen? Unmöglich. So steigern sich in der 
Gemeinschaft der Heiligen in Gott die 
Abenteuer der schöpferischen, erfinderi- 
schen Liebe über alles Zählbare hinaus. 
Das Leben in Gott wird zum absoluten 
Wunder." 

Es ist ergreifend zu sehen, wie zwei der 
bedeutendsten deutschen Theologen dieses 
Jahrhundert kurz vor ihrem Tod das auszu- 
drücken versuchten, was kein Auge gese- 
hen und was sie jetzt, wie wir glauben, 
•schauen" dürfen. A. Raffelt 

Pesch, Otto Hermann: Dogmatik im 
Fragment. Gesammelte Studien zu 
dogmatischen und fundamentaltheo- 
logischen Fragen. Mainz, Matthias 
Grünewald Verlag 1987. 442 S., kart., 
DM 48,-. 

Otto Hermann Pesch, heute als katholi- 
scher Theologe Professor für Systematische 
Theologie und Kontroverstheologie am 
Fachbereich Evangelische Theologie in 
Hamburg tätig, entschied sich zur Heraus- 
gabe einer •Studiensammlung", d.h. einer 
systematisch geordneten  Auswahl  bereits 

an anderer Stelle publizierter Artikel bzw. 
zu einem Ausschnitt aus einer Vorlesung. 

Die Sammlung beginnt mit der Klärung 
der Unterscheidung von Fundamentaltheo- 
logie und Dogmatik (Erstveröffentlichung 
1980), besser mit dem Aufweis ihrer gegen- 
seitigen Durchdringung - •...heute nur 
noch organisatorisch, nicht mehr sachlich 
zu trennen..." (46), wie Pesch erläutert. Der 
zweite Aufsatz - •Gotteserfahrung heute", 
ist ein im Jahrgang 1983 in •Wort und Ant- 
wort" veröffentlichter Artikel. Ihm schließt 
sich an •Gott - die Freiheit des Menschen. 
Theologische Anthropologie zwischen See- 
lenlehre und Evolutionstheorien" (1986). 
Selbstverständlich kommen bei O. H. Pesch 
auch in dieser Sammlung ökumenische 
Themen, denen er sich besonders verpflich- 
tet weiß, nicht zu kurz: So beschäftigt er 
sich sorgfältig mit der historischen Klärung 
der katholischen und lutherischen Position 
der Rechtfertigungslehre (1981), der Beur- 
teilung katholischer Sakramententheologie 
auf evangelischer Seite (1982), der Frage 
der •Notwendigkeit" des Sakramentes und 
seiner Beziehung zum •Wort" (1971) und 
mit einem dogmengeschichtlichen und sy- 
stematischen Aufriß der •Verdienst"-Lehre 
(1967). 

Großen Raum nimmt die Diskussion um 
das kirchliche Lehramt ein - so eine 1979 
verfaßte •Bilanz der Diskussion um die va- 
tikanische Primats- und Unfehlbarkeitsdis- 
kussion". Desweiteren setzt sich Pesch mit 
der Verbindlichkeit von Enzykliken am 
Beispiel der (bis heute) umstrittenen Enzy- 
klika •Humanaevitae" auseinander (1968/69 
- erste Fassung in Wort und Antwort 
9/1968, 138-146). Drittens die •Kirchliche 
Lehrformulierung und persönlicher Glau- 
bensvollzug" (1973, dazu eine aktualisierte 
Nachbemerkung). 

Bisher unveröffentlicht war der Ab- 
schnitt aus einer Christologie-Vorlesung 
(1986): •Das Geheimnis Jesu Christi. Ver- 
such einer theologischen Grundformel". In 
diesem Aufsatz entwickelt O. H. Pesch 
seine christologische These, die da lautet: 
•Jesus Christus: der Mensch ganz für an- 
dere - der Mensch ganz für Gott - Gott 
ganz für die Menschen" (166). 

Der abschließende Beitrag •Bußfeier 
und Bußgeschichte" verdient genauer un- 
tersucht zu werden: Dieser Artikel, erschie- 



Buchbesprech ungen 159 

nen in: A. K. Ruf (Hg.), Sünde - Buße - 
Beichte. Ein Werkbuch für die Verkündi- 
gung, Regensburg 1976, hat auch heute 
nicht an Aktualität verloren. Grundlage des 
Textes war die Frage der Sakramentalität 
der Bußfeier. Die Diskussion seit dem 
Ende des Zweiten Vatikanischen Konzils 
wird kurz skizziert. Trotz der Tatsache, daß 
die Bußfeier fast alle Merkmale des Sakra- 
ments der Beichte enthält, bleibt doch ein 
entscheidender Unterschied bestehen: das 
Schuldbekenntnis wird allgemein gespro- 
chen und nicht persönlich, ebenso wird 
eine Lossprechung allen gemeinsam gege- 
ben, nicht jedem persönlich (365). Dagegen 
steht das Konzil von Trient, das das indivi- 
duelle Bekenntnis (abgesehen von be- 
stimmten Notfällen) fordert. Damit hat 
Trient - so Pesch - zur •Reduktion", zur 
•Verarmung" der weiteren Bußgeschichte 
beigetragen (374). Dies beweist er in einer 
kurzen Skizzierung der Entwicklung des 
kirchlichen Bußverfahrens und seines 
Selbstverständnisses. So gab es die öffentli- 
che Beichte in allgemeiner Form vor der 
Gemeinde nach einer persönlichen Beichte 
beim Amtsträger in der alten Kirche, die 
Vertiefung und Häufung der Ohrenbeichte 
beispielsweise unter dem Einfluß irisch- 
schottischer Mönche im frühen Mittelalter. 
Nach O. H. Pesch gibt es bis ins hohe Mit- 
telalter - genauer bis Duns Scotus, der auf 
den Priester und das Priestertum fixiert ist 
- •kirchliche, sogar als sakramental aner- 
kannte Bußformen.... ohne die Mitwirkung 
eines Amtsträgers" (368). Selbst der heilige 
Thomas von Aquin wird als theologische 
Bestätigung angeführt: •Im Notfalle aber 
ersetzt auch der Laie die Stelle des Prie- 
sters, so daß das Bekenntnis vor ihm abge- 
legt werden kann" (368). Weiter führt O. H. 
Pesch die Möglichkeit der Laienbeichte in 
der Ostkirche und bei den Charismatikern 
an. 

Zusammenfassend fordert der Autor um 
der veränderten pastoralen Situation willen 
eine •Wiederbelebung von Bußformen, die 
in der Kirchengeschichte schon einmal an- 
erkannt und angeboten waren" (374), im 
Sinne einer Ergänzung - nicht im Sinne ei- 
nes Ersatzes der Ohrenbeichte! 

Fraglos läßt sich sagen, daß die vorge- 
legte •Dogmatik im Fragment" eine ausge- 
sprochen interessante Auswahl systemati- 

scher Themen darstellt. Erfreulicherweise 
sind die unverändert abgedruckten Auf- 
sätze in der Regel mit einer aktualisierten 
Bibliographie versehen. Ebensowenig feh- 
len manchmal hilfreiche Vor- oder Randbe- 
merkungen. T. Eggensperger OP 

Pesch, Otto Hermann: Jesu Tod - un- 
ser Leben: Ostergedanken. Freiburg, 
Herder 1989. 108 S., geb., DM 14,80. 

Für theologisch fundierte Betrachtungen, 
die einer geistig anspruchsvollen Leser- 
schaft die Mitte des christlichen Glaubens 
erschließen, ist immer Platz. O. H. Pesch 
legt Derartiges im vorliegenden Bändchen 
vor. Es ist dreigeteilt: •Passion", •Auferste- 
hung" und •österliche Ökumene" lauten 
die Abschnitte. 

Zwei Texte des Bändchens fallen aus 
dem Rahmen - oder genauer: sie sind der 
Rahmen: Der erste ist eine in dieser Zeit- 
schrift erstmals erschienene Predigt •Vom 
Leiden und Sterben Jesu Christi", die dem 
Andenken Karl Rahners gewidmet ist. 
Pesch entwickelt in ihr auf eine eigenstän- 
dige Weise - sozusagen ohne den dauern- 
den philologischen Zeigefinger - Grundge- 
danken der Rahnerschen Theologie, wobei 
auch von der eindringlichen Sprachgestalt 
Rahnerscher Meditation einiges hörbar 
bleibt. Pesch geht aus von der menschli- 
chen Todeserfahrung und bezieht darauf 
die Antwort des Glaubens: •Glauben heißt 
buchstäblich, sich mit seiner Endlichkeit 
fallenlassen in den unendlichen Abgrund, 
den wir Gott nennen". Davor steht aber die 
geschöpfliche Unbewältigbarkeit des To- 
des, der Tod als •der Sünde Sold", und hier 
setzt Pesch in mehreren Schritten eine chri- 
stologische Deutung an, die bei aller 
Wahrung der Gipfelaussagen orthodoxer 
Christologie besonders die Menschlichkeit 
Jesu Christi, seine Freiheit, seinen Gehor- 
sam, seine Offenheit für Gott auslegt. Das 
schöne Rahnersche Axiom der je größeren 
Freiheit bei je größerer Nähe zu Gott for- 
muliert Pesch besonders eindringlich. Die 
Betrachtung, die mit einem Rahnerschen 
Gebet schließt, soll hier nicht referiert wer- 
den. Sie ist - neben ihrem geistlichen Ge- 
halt - gleichzeitig eine originelle Vergegen- 
wärtigung Rahners an seinem 85. Geburts- 
und 5. Todestag (März 1989). 



Buchbesprech ungen 160 

Der zweite Rahmen- und damit Schluß- 
text geht der •Predigt" der Kantate Johann 
Sebastian Bachs •Halt im Gedächtnis Je- 
sum Christ" zum •Weißen Sonntag" (Qua- 
simodogeniti) nach. In der katholischen 
spirituellen Literatur bzw. Predigt sind sol- 
che Auslegungen von Kirchenmusik we- 
sentlich seltener als in der evangelischen, 
wobei dort allerdings oft ein historisierend- 
philologischer Zugang versucht wird. Pesch 
deutet den von Bach verwendeten Text 
(den der normale Hörer wohl nur •in Kauf 
nimmt") mit seiner Musik in einer Weise, 
die die barocke Form für aktuelle Erfah- 
rung transparent macht. 

Dazwischen stehen Exegesen zu den 
Korintherbriefen und Mt 13, die im nach- 
sinnenden Bedenken der Texte Passion 
und Ostern hilfreich für heute auslegen 
und eine Theologie bieten, die ihre Aussa- 
gen ohne Minimalismus, in einer redlich- 
nüchternen Weise auf das Wesentliche zen- 
trieren. 

Es gehört gleichsam zur Signatur der 
Theologie von O. H. Pesch, daß sie die 
ökumenische Dimension nie aus den Au- 
gen läßt. So verwundert es nicht, daß auch 
diese Betrachtungen, besonders in der Mat- 
thäus-Auslegung über die Taufe, entschie- 
den ökumenisch ausgerichtet sind. In einer 
Zeit, in der öfter Stillstand oder gar Krebs- 
gang der ökumenischen Bemühungen kon- 
statiert werden, ist die Fundierung der 
Ökumene in der einen Taufe und die Be- 
gründung der •Krisenfestigkeit" ökume- 
nischer Hoffnung •in der österlichen Ant- 
wort Gottes auf das vorösterliche Ärgernis 
der Botschaft Jesu und seiner Nachfolger" 
besonders bedenkenswert. A. Raffelt 

Koch, Kurt: Schweigeverbot. Christli- 
che Befreiungspraxis an Brennpunk- 
ten unseres Lebens. Freiburg i. Br., 
Christophorus-Verlag 1988. 336 S., 
geb., DM 36,-. 
Koch, Kurt: Aufstand der Hoffnung. 
Die befreiende Lebenskraft christli- 
cher Feste. Freiburg i. Br., Christopho- 
rus-Verlag 1986. 260 S., kart., DM 28,-. 
Der Luzerner Theologe (Jahrgang 1950) be- 
sitzt die Kraft des Wortes, eine umfassende 
theologische Bildung, den Blick für die 
Fragen von heute und den Mut, sie unver- 
blümt auszusprechen. Wir finden in seinen 

glänzend geschriebenen Büchern Anklage 
an kirchliche Positionen (z. B. zur Atombe- 
waffnung: 1,166 ff), aber noch mehr Worte 
voll christlicher Hoffnung. 1. Es geht um 
den lebendigen Gott, der in unserer Ge- 
schichte gegenwärtig sein will und deshalb 
unsere Aktivität fordert. Von allgemeineren 
Überlegungen zum •Befreiungskampf ge- 
gen die uralten Menschensünden" geht 
Koch weiter zur •Christlichen Befreiungs- 
praxis in den hausnahen Konflikten Euro- 
pas": Gerechtigkeit statt sanktioniertem 
Egoismus; Friedenspraxis statt Friedens- 
krieg; Mitgefühl mit allem Geschaffenen 
statt Rassismus gegen die Natur; Geschwi- 
sterlichkeit statt sexistische Apartheid. 

Es ist schwer, aus der Gedankenfülle, die 
immer gut belegt im Gespräch mit der Zeit 
steht und stets einen spannenden Lesestoff 
darstellt, Themen herauszuziehen. Das Ka- 
pitel über Feminismus zeichnet sich z.B. 
aus durch Absage an dumme Thesen: •Wi- 
der den Fallstrick der Feminisierung der 
Religion", wie durch Kritik an kirchlichen 
Positionen (Zur Frage des Priestertums: 
Die •ethnisch-soziologische Konkretheit" 
der Inkarnation - nur Jude, nur aus der so- 
ziologischen Unterschicht - ist ohne Be- 
deutung; warum nicht auch deren •biologi- 
sche Konkretheit"?). 

Auch wo Koch zum Widerspruch her- 
ausfordert, liest man gerne weiter: Er fragt 
ehrlich und christlich! 

2. Diese •Meditationen" zu 40 christli- 
chen Festen sind gleichsam eine •Anwen- 
dung" der Theologie des •Schweigever- 
bots". Eingeführt werden sie durch •Bau- 
steine aus einer kleinen Theologie der 
christlichen Feste". Ein Satz aus dem Vor- 
wort charakterisiert Koch: •Es gibt nichts 
Reaktionäreres als die sich besonders mo- 
dern brüstende Anpassung des christlichen 
Glaubens und der Kirche an unsere Gesell- 
schaft und umgekehrt kann es nichts Revo- 
lutionäreres geben als die echte christliche 
Tradition zu schützen." Das Zitat Sören 
Kierkegaards zum Fest der Kreuzerhöhung 
möge die Theologie und die gedankliche 
Brisanz Kochs charakterisieren: •Käme Je- 
sus jetzt zur Welt, so würde er vielleicht 
nicht getötet werden, sondern ausgelacht." 

Noch einmal: beide theologisch gewich- 
tigen Bücher sind für jedermann leicht, ja 
spannend zu lesen. J. Sudbrack SJ 




