
Mystik 
Ein Liebesspiel der Sprache 

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Rückershausen 

Dichter reißen sich nicht darum, ihre Gedichte zu erläutern oder auszu- 
deuten. Sobald ein Gedicht fertig ist, hat der Dichter seine Arbeit erle- 
digt. Die letzte Korrektur, der letzte sprachliche Schliff trennt die Nabel- 
schnur; der Dichter endet mit Schweigen und entläßt das Gedicht in 
dessen eigene Existenz. Hat sich dieser Prozeß einmal vollzogen, ver- 
spürt der Dichter von sich aus wohl nicht das geringste Bedürfnis, zum 
Gedicht im nachhinein noch etwas hinzufügen zu wollen. Das kann ver- 
schiedene Gründe haben; vielleicht ist es die Scheu vor dem Übergriff 
auf etwas, das nicht mehr nur von ihm ist, oder die Angst zu zerreden 
und zu verflachen, vielleicht ist es das Gefühl, das Ursprüngliche opfern 
zu müssen für etwas Sekundäres oder die Scham, das Gedicht und damit 
das eigene Innere bloßzulegen. Als Johannes vom Kreuz von Dona Ana 
de Penalosa um eine Deutung seines Gedichts •Lebendige Liebes- 
flamme" gebeten wurde, war es jedoch nicht einer dieser Gründe, die 
ihn zögern ließen, sondern das Problem mystischen Sprechens über- 
haupt. Im Prolog seines Kommentars heißt es: 

•Einiges Widerstreben habe ich empfunden, edle und gottesfürchtige 
Frau, diese vier Strophen auszulegen, wie Euer Gnaden mich gebeten 
haben. Denn es ist nicht leicht, etwas über das Wesentliche dieser sehr 
innerlichen und geistigen Dinge zu sagen. Die Sprache ist hierfür ge- 
wöhnlich unzureichend, denn das Geistige übertrifft den Verstand. 
Darum kann man auch nur schwer über das Innere des Geistes spre- 
chen, es sei denn mit innigem Geist. Und weil dieser nur gering in mir 
war, habe ich es bis heute aufgeschoben. Jetzt hat mir der Herr jedoch 
anscheinend etwas Einsicht gewährt und einige Glut geschenkt"1. 

Sprache, die benennt, begreift und unterscheidet, reicht nicht sehr 
weit auf dem Weg ins •Innere des Geistes", das eben nicht dies oder das 
ist, sondern eher etwas Namenloses, etwas Un-Begreifliches, etwas Un- 
Geschiedenes. Solches aber kann die Sprache nicht sprechen. Als ein 
System von Lauten, Gebärden und Zeichen nimmt sie immer schon und 
unweigerlich Abstand. Sie ist Name, Zu-griff und Geschiedenheit, und 
somit gerade eine Entfremdung von der Wirklichkeit vorsprachlicher 

1 Juan de la Cruz, Obras Completas. Madrid 1980, 1173. 



Elisabeth Hense 162 

Einheit im Innern des Geistes. Mystische Sprache befindet sich in dem 
Dilemma, einerseits keine Distanz, selbst die Distanz eines Wortes nicht 
zu ertragen und andererseits ohne den Spielraum der Worte verstummen 
zu müssen. Wenn überhaupt, kann der Mystiker die Wirklichkeit, die 
ihm widerfährt, nur aus unmittelbarem Erleben in Sprache ausdrücken. 
Die Gewalt der Liebe bricht die Sprache dann auf; sie wird eine Weite, 
in die der Mystiker hineingeht, um sich darin zu verlieren. Worte sind 
Zwischenräume; sie berühren und wahren die Ufer, sie sind die Kluft in 
der Schöpfung, die die Alterität des andern gewährleistet. Nur wenn 
beide Pole bestehen bleiben, haben Liebe und Sprache einen Raum, ja 
sind dann selbst der Raum, in dem die Begegnung geschehen und die 
Vereinigung sich vollziehen kann. Im Innersten des Geistes, so ist die 
Erfahrung der Mystiker, schließt sich jedoch die Kluft und decken sich 
die Pole. Darum hat die Sprache dann Mühe, noch etwas zu sagen. Der 
Raum wird zum Spalt, zu schnell für ein Wort. Jedes Wort wäre ein Keil, 
der die Ufer auseinandertreibt. In der innigsten Einheit des Geistes en- 
det die Sprache. Hier, im Ungesprochenen der Sprache, wohnt Gott, 
und kein Wort kann ihn erfassen. Kein Name, kein Begriff, keine Unter- 
scheidung kann die Schwelle zur Gottheit überschreiten. Das eigen- 
mächtige Wort trifft nur auf Nicht-Gott. Insofern mystische Sprache 
sich der Einheit des Geistes nähert, hat sie die Neigung, zu verstummen. 

Hier, im Innersten des Geistes, dem großen Schweigen der Mystiker, 
wendet sich jedoch die Perspektive. Sprach-los geworden, von eigenen 
Worten entleert, ist der Mensch offen und frei, Gottes Wort zu empfan- 
gen. Darum verstummt der Mystiker nicht bleibend; er spricht - wenn- 
gleich nicht in seiner eigenen, sondern in eines anderen Sache. Es ist 
dieselbe unzulängliche, menschliche Sprache; sie hat aber eine neue 
Richtung gewonnen, ist Gespräch geworden zwischen Liebenden. In ei- 
ner kreisenden Bewegung, die in Gott beginnt und in Gott endet, öffnet 
sich der Raum innigster Liebesworte. Nach der Grammatik der Liebe 
muß unser menschliches Wort gleichsam ent-wortet, d.h. in Liebe über- 
formt werden, bevor es in seinen Ursprung, das göttliche Schöpfungs- 
wort, zurückfließen kann. Insofern mystische Sprache die schöpfenden 
Liebesworte Gottes mitspricht, besitzt sie göttliche Beredsamkeit. 

Mystisches Sprechen bewegt sich zwischen zwei Schweigen: unserer 
Wort-losigkeit und unserer Sprach-losigkeit. Doch stammelnd, keu- 
chend, seufzend und ächzend bahnt Gottes Wort sich selbst einen Weg 
in unseren Worten; es sind geschundene Worte, weil göttliche Liebe nie- 
mals mit menschlicher Sprache zusammenfallen kann. Gleichzeitig wer- 
den sie aber zum flammenden Liebesfeuer, weil Gottes Wort, das Liebe 
ist, unzertrennlich in unsere Sprache eingeschmolzen ist. 



Mystik 163 

Wenn Gott schweigt, erstirbt die Sprache. Ein gähnender Abgrund tut 
sich auf. Wortleichen umringen die Leerstelle. In der Nacht des Geistes 
erfährt der Mystiker seine absolute Sprachunfähigkeit. Mystische Spra- 
che geht durch diese Dunkelheit hindurch und tritt wieder zutage. Sie 
weiß: sie ist heteronome, enteignete Sprache. Wer sie spricht, spricht sie 
nicht allein. Darum mußte Johannes vom Kreuz mit seiner Erklärung 
der •Liebesflamme" warten, bis Gott ihm aufs neue •Einsicht und Glut" 
gab. Selbstvergessen, im Liebesspiel mit Gott verloren, dichtete Johan- 
nes vom Kreuz sein reifstes Gedicht. Im nachhinein blieb ihm nichts als 
ein paar leere Worthülsen. 

Doch irgendwann beginnt das Liebesspiel aufs neue. Die Worthülsen 
sind wie Holz, das vom Liebesfeuer verzehrt wird. Je länger und heftiger 
das Feuer brennt, desto heller glühen die Worte, bis die Flammen hoch 
auflodern und Funken sprühen. •In solch loderndem Entflammtsein äu- 
ßert sich die Seele. Innerlich ist sie schon so umgeformt und völlig zu 
Liebesfeuer geworden, daß sie mit diesem Feuer nicht nur vereinigt ist, 
sondern daß es auch bereits eine lodernde Flamme in ihr bildet. Sie 
empfindet es so und spricht in diesen Strophen so hierüber, in inniger 
und zärtlicher Liebessüße, glühend in ihrer Flamme"2. 

Mystik ist ein Liebesspiel der Sprache. Ganz von diesem Spiel in An- 
spruch genommen, vergißt die Sprache ihre Unzulänglichkeit und ihre 
Grenzen und strömt über ihre Ufer. Der Dichter kann dichten, weil Gott 
seine Zunge gelöst hat. Messerscharf spürt er den Fehlgriff des eigen- 
mächtigen Wortes und die Wahrheit des zugesprochenen Wortes. Umge- 
formt in göttliches Liebesfeuer kann die Sprache jetzt nicht irren, auch 
wenn sie im nachhinein unweigerlich wieder erlöschen und das Gedicht 
zur vagen Erinnerung erstarren wird. Doch hier und jetzt, in seinem 
Sprechen erfährt der Dichter das Wunder der Liebesvereinigung mit 
Gott. Unmittelbar und ganz vereinen sich Gott und Mensch in der Weite 
ihrer Worte, im Raum ihres Gesprächs, ohne daß die Sprache, so wie sie 
sich materiell manifestiert, eine Vereinigung erzwingen oder festhalten 
könnte. Mystische Sprache flutet und ebbt mit Gott. Johannes vom 
Kreuz hat auf eine neue Flutwelle gewartet, um in der kurzen Zeit von 
vierzehn Tagen seinen Kommentar zur •Liebesflamme" (d.h. die erste 
Version) zu schreiben. Der Kommentar spricht darum ebenso authen- 
tisch und unmittelbar wie das Gedicht. Der Unterschied zwischen bei- 
den liegt eher im verschiedenen Temperament der Texte. Ist das Gedicht 
mit einer heftigen Springflut zu vergleichen, so rollt der Kommentar we- 
sentlich ruhiger auf weitem Strand aus. 

Ebd. 1174. 



Elisabeth Hense 164 

Entscheidend für den Kommentar (wie übrigens auch für das Ge- 
dicht) ist aber nicht, daß irgendein Erfahrungs-•Inhalt" sprachlich ver- 
mittelt werden soll, sondern daß der Leser ins Fahrwasser der Liebe ge- 
rät und so von innen heraus begreift, wovon der Text spricht. Mystische 
Sprache hat nicht die Absicht, den Intellekt zu befriedigen, im Gegen- 
teil: sie bedient sich aller sprachlichen Mittel (Paradoxe, Negationen, 
Widersprüche, Bruchstellen im Gedankengang usw.), um den Leser in 
dieser Hinsicht von seinen falschen Erwartungen zu ent-täuschen. My- 
stische Sprache hat einen viel höheren Anspruch: Sie will entbrennen 
und entzünden. Darum •muß" sie, so oder so, selbst werden, wovon sie 
spricht: Lebendige Liebesflamme. 

•Oh lebendige Liebesflamme, 
zärtlich verwundest du 
meine Seele in ihrer tiefsten Mitte! 
Da du dich jetzt nicht mehr scheust, 
vollende es nun, wenn du willst, - 
zerreiß den Schleier dieser süßen Begegnung! 

Oh zärtliches Brenneisen! 
Oh genüßliche Wunde! 
Oh sanfte Hand! Oh zartes Berühren, 
das nach ewigem Leben schmeckt 
und die ganze Schuld begleicht! 
Tötend hast du den Tod in Leben verwandelt. 

Oh Feuerlichter, 
in deren zartem Leuchten 
die tiefen Höhlen des Sinnes, 
der dunkel und blind war, 
ihrem Geliebten 
mit ungeahnter Schönheit 
Wärme und Licht geben. 

Wie sanft und voller Liebe 
wachst du in meinem Herzen auf, 
wo du verborgen und allein verbleibst, 
dein Atmen, herrlich, 
voll Wohligkeit und Wonnen, 
macht mich - wie köstlich und wie zart - verliebt!"3 

Ebd. 1174 f. 




