Mystik
Ein Liebesspiel der Sprache

Elisabeth Hense, Bad Laasphe-Riickershausen

Dichter reiBen sich nicht darum, ihre Gedichte zu erldutern oder auszu-
deuten. Sobald ein Gedicht fertig ist, hat der Dichter seine Arbeit erle-
digt. Die letzte Korrektur, der letzte sprachliche Schliff trennt die Nabel-
schnur; der Dichter endet mit Schweigen und entldBt das Gedicht in
dessen eigene Existenz. Hat sich dieser ProzeB3 einmal vollzogen, ver-
spiirt der Dichter von sich aus wohl nicht das geringste Bediirfnis, zum
Gedicht im nachhinein noch etwas hinzufiigen zu wollen. Das kann ver-
schiedene Griinde haben; vielleicht ist es die Scheu vor dem Ubergriff
auf etwas, das nicht mehr nur von ihm ist, oder die Angst zu zerreden
und zu verflachen, vielleicht ist es das Gefiihl, das Urspriingliche opfern
zu miissen fiir etwas Sekundires oder die Scham, das Gedicht und damit
das eigene Innere bloBzulegen. Als Johannes vom Kreuz von Dofia Ana
de Penalosa um eine Deutung seines Gedichts ,,Lebendige Liebes-
flamme*“ gebeten wurde, war es jedoch nicht einer dieser Griinde, die
ihn zdgern lieBen, sondern das Problem mystischen Sprechens iiber-
haupt. Im Prolog seines Kommentars heiflt es:

,Einiges Widerstreben habe ich empfunden, edle und gottesfiirchtige
Frau, diese vier Strophen auszulegen, wie Euer Gnaden mich gebeten
haben. Denn es ist nicht leicht, etwas iiber das Wesentliche dieser sehr
innerlichen und geistigen Dinge zu sagen. Die Sprache ist hierfiir ge-
wohnlich unzureichend, denn das Geistige ibertrifft den Verstand.
Darum kann man auch nur schwer Uber das Innere des Geistes spre-
chen, es sei denn mit innigem Geist. Und weil dieser nur gering in mir
war, habe ich es bis heute aufgeschoben. Jetzt hat mir der Herr jedoch
anscheinend etwas Einsicht gewiéhrt und einige Glut geschenkt“!.

Sprache, die benennt, begreift und unterscheidet, reicht nicht sehr
weit auf dem Weg ins ,, Innere des Geistes“, das eben nicht dies oder das
ist, sondern eher etwas Namenloses, etwas Un-Begreifliches, etwas Un-
Geschiedenes. Solches aber kann die Sprache nicht sprechen. Als ein
System von Lauten, Gebarden und Zeichen nimmt sie immer schon und
unweigerlich Abstand. Sie ist Name, Zu-griff und Geschiedenheit, und
somit gerade eine Entfremdung von der Wirklichkeit vorsprachlicher

1 Juan de la Cruz, Obras Completas. Madrid 1980, 1173.



Elisabeth Hense » 162

Einheit im Innern des Geistes. Mystische Sprache befindet sich in dem
Dilemma, einerseits keine Distanz, selbst die Distanz eines Wortes nicht
zu ertragen und andererseits ohne den Spielraum der Worte verstummen
zu miissen. Wenn liberhaupt, kann der Mystiker die Wirklichkeit, die
ihm widerfahrt, nur aus unmittelbarem Erleben in Sprache ausdriicken.
Die Gewalt der Liebe bricht die Sprache dann auf; sie wird eine Weite,
in die der Mystiker hineingeht, um sich darin zu verlieren. Worte sind
Zwischenrdume; sie berithren und wahren die Ufer, sie sind die Kluft in
der Schopfung, die die Alteritdt des andern gewihrleistet. Nur wenn
beide Pole bestehen bleiben, haben Liebe und Sprache einen Raum, ja
sind dann selbst der Raum, in dem die Begegnung geschehen und die
Vereinigung sich vollziehen kann. Im Innersten des Geistes, so ist die
Erfahrung der Mystiker, schlieBt sich jedoch die Kluft und decken sich
die Pole. Darum hat die Sprache dann Miihe, noch etwas zu sagen. Der
Raum wird zum Spalt, zu schnell fiir ein Wort. Jedes Wort wiire ein Keil,
der die Ufer auseinandertreibt. In der innigsten Einheit des Geistes en-
det die Sprache. Hier, im Ungesprochenen der Sprache, wohnt Gott,
und kein Wort kann ihn erfassen. Kein Name, kein Begriff, keine Unter-
scheidung kann die Schwelle zur Gottheit iiberschreiten. Das eigen-
méchtige Wort trifft nur auf Nicht-Gott. Insofern mystische Sprache
sich der Einheit des Geistes ndhert, hat sie die Neigung, zu verstummen.

Hier, im Innersten des Geistes, dem groBen Schweigen der Mystiker,
wendet sich jedoch die Perspektive. Sprach-los geworden, von eigenen
Worten entleert, ist der Mensch offen und frei, Gottes Wort zu empfan-
gen. Darum verstummt der Mystiker nicht bleibend; er spricht - wenn-
gleich nicht in seiner eigenen, sondern in eines anderen Sache. Es ist
dieselbe unzulidngliche, menschliche Sprache; sie hat aber eine neue
Richtung gewonnen, ist Gesprich geworden zwischen Liebenden. In ei-
ner kreisenden Bewegung, die in Gott beginnt und in Gott endet, 6ffnet
sich der Raum innigster Liebesworte. Nach der Grammatik der Liecbe
muf} unser menschliches Wort gleichsam ent-wortet, d. h. in Liebe iiber-
formt werden, bevor es in seinen Ursprung, das goéttliche Schépfungs-
wort, zuriickflieBen kann. Insofern mystische Sprache die schopfenden
Liebesworte Gottes mitspricht, besitzt sie géttliche Beredsamkeit.

Mystisches Sprechen bewegt sich zwischen zwei Schweigen: unserer
Wort-losigkeit und unserer Sprach-losigkeit. Doch stammelnd, keu-
chend, seufzend und dchzend bahnt Gottes Wort sich selbst einen Weg
in unseren Worten; es sind geschundene Worte, weil géttliche Liebe nie-
mals mit menschlicher Sprache zusammenfallen kann. Gleichzeitig wer-
den sie aber zum flammenden Liebesfeuer, weil Gottes Wort, das Liebe
ist, unzertrennlich in unsere Sprache eingeschmolzen ist.



Mystik 163

Wenn Gott schweigt, erstirbt die Sprache. Ein gdhnender Abgrund tut
sich auf. Wortleichen umringen die Leerstelle. In der Nacht des Geistes
erfahrt der Mystiker seine absolute Sprachunfihigkeit. Mystische Spra-
che geht durch diese Dunkelheit hindurch und tritt wieder zutage. Sie
weiB: sie ist heteronome, enteignete Sprache. Wer sie spricht, spricht sie
nicht allein. Darum mufte Johannes vom Kreuz mit seiner Erkldrung
der ,,Liebesflamme* warten, bis Gott ihm aufs neue ,,Einsicht und Glut*
gab. Selbstvergessen, im Liebesspiel mit Gott verloren, dichtete Johan-
nes vom Kreuz sein reifstes Gedicht. Im nachhinein blieb ihm nichts als
ein paar leere Worthiilsen.

Doch irgendwann beginnt das Liebesspiel aufs neue. Die Worthiilsen
sind wie Holz, das vom Liebesfeuer verzehrt wird. Je ldnger und heftiger
das Feuer brennt, desto heller gliihen die Worte, bis die Flammen hoch
auflodern und Funken spriihen. ,,In solch loderndem Entflammtsein &u-
Bert sich die Seele. Innerlich ist sie schon so umgeformt und véllig zu
Liebesfeuer geworden, daB sie mit diesem Feuer nicht nur vereinigt ist,
sondern daB es auch bereits eine lodernde Flamme in ihr bildet. Sie
empfindet es so und spricht in diesen Strophen so hieriiber, in inniger
und zirtlicher LiebessiiBe, gliihend in ihrer Flamme*2.

Mystik ist ein Liebesspiel der Sprache. Ganz von diesem Spiel in An-
spruch genommen, vergiBt die Sprache ihre Unzulinglichkeit und ihre
Grenzen und stromt iiber ihre Ufer. Der Dichter kann dichten, weil Gott
seine Zunge gelost hat. Messerscharf spiirt er den Fehlgriff des eigen-
michtigen Wortes und die Wahrheit des zugesprochenen Wortes. Umge-
formt in gottliches Liebesfeuer kann die Sprache jetzt nicht irren, auch
wenn sie im nachhinein unweigerlich wieder erldschen und das Gedicht
zur vagen Erinnerung erstarren wird. Doch hier und jetzt, in seinem
Sprechen erfihrt der Dichter das Wunder der Liebesvereinigung mit
Gott. Unmittelbar und ganz vereinen sich Gott und Mensch in der Weite
ihrer Worte, im Raum ihres Gesprichs, ohne daf3 die Sprache, so wie sie
sich materiell manifestiert, eine Vereinigung erzwingen oder festhalten
konnte. Mystische Sprache flutet und ebbt mit Gott. Johannes vom
Kreuz hat auf eine neue Flutwelle gewartet, um in der kurzen Zeit von
vierzehn Tagen seinen Kommentar zur , Liebesflamme* (d.h. die erste
Version) zu schreiben. Der Kommentar spricht darum ebenso authen-
tisch und unmittelbar wie das Gedicht. Der Unterschied zwischen bei-
den liegt eher im verschiedenen Temperament der Texte. Ist das Gedicht
mit einer heftigen Springflut zu vergleichen, so rollt der Kommentar we-
sentlich ruhiger auf weitem Strand aus.

2 Ebd. 1174.



Elisabeth Hense 164

Entscheidend fiir den Kommentar (wie iibrigens auch fiir das Ge-
dicht) ist aber nicht, daB irgendein Erfahrungs-, Inhalt“ sprachlich ver-
mittelt werden soll, sondern daf der Leser ins Fahrwasser der Liebe ge-
rit und so von innen heraus begreift, wovon der Text spricht. Mystische
Sprache hat nicht die Absicht, den Intellekt zu befriedigen, im Gegen-
teil: sie bedient sich aller sprachlichen Mittel (Paradoxe, Negationen,
Widerspriiche, Bruchstellen im Gedankengang usw.), um den Leser in
dieser Hinsicht von seinen falschen Erwartungen zu ent-tiuschen. My-
stische Sprache hat einen viel héheren Anspruch: Sie will entbrennen
und entziinden. Darum ,,muf}* sie, so oder so, selbst werden, wovon sie
spricht: Lebendige Licbesflamme.

,»Oh lebendige Liebesflamme,

zértlich verwundest du

meine Seele in ihrer tiefsten Mitte!

Da du dich jetzt nicht mehr scheust,
vollende es nun, wenn du willst, —

zerreil3 den Schleier dieser siiBen Begegnung!

Oh zirtliches Brenneisen!

Oh gentilliche Wunde!

Oh sanfte Hand! Oh zartes Beriihren,

das nach ewigem Leben schmeckt

und die ganze Schuld begleicht!

To6tend hast du den Tod in Leben verwandelt.

Oh Feuerlichter,

in deren zartem Leuchten
die tiefen Hohlen des Sinnes,
der dunkel und blind war,
ihrem Geliebten

mit ungeahnter Schénheit
Wirme und Licht geben.

Wie sanft und voller Liebe

wachst du in meinem Herzen auf,

wo du verborgen und allein verbleibst,

dein Atmen, herrlich,

voll Wohligkeit und Wonnen,

macht mich - wie kostlich und wie zart - verliebt!3

> Ebd. 1174f.





