
Lernen des Nichtwissens: 
Erfahrung unbegreiflicher Wahrheit 
Gerda von Bredow, Münster 

•Docta ignorantia" 

Unser Thema, das Nikolaus von Kues in seinem ersten philosophischen 
Hauptwerk von 1440 •De docta ignorantia" der Mitwelt vorstellte, zu 
geistigem Anstoß und zur Erneuerung des Denkens, und in späteren Va- 
riationen bis in seine letzten Lebensjahre durchführte, ist der Schlüssel 
zu einer umfassenden Einführung in Erkenntnis und Geheimnis der 
Welt und ihres Schöpfers. Die Interpretation gibt einen Vorgeschmack 
der angerührten Problematik. Man kann, grammatikalisch korrekt, über- 
setzen •Gelehrte Unwissenheit", was aber zu Mißverständnissen führen 
würde. Man kennt unterschiedliche Übersetzungen ins Deutsche: •Wis- 
sen des Nichtwissens" und •Belehrtes Nichtwissen". Darin kommt der 
Sinn des Gemeinten ungefähr zum Ausdruck. Was in Wirklichkeit mit 
diesem Paukenschlag angekündigt ist, bedarf umfangreicher Erläute- 
rung. Aber dann kann sich darin das Lebenszentrum der Philosophie 
des Nikolaus von Kues zeigen. Wir interpretieren Docta ignorantia sinn- 
gemäß als •Lernen des Nichtwissens"; es bringt die Erfahrung unbe- 
greiflicher Wahrheit. In dieser Aussage liegt eine Dynamik, wie sie in 
rein erkenntnistheoretischen Erwägungen kaum anzutreffen ist. Das Er- 
lernen des Nichtwissens ist eine besondere Weise des Erkennens, zu- 
nächst negativ: Man erkennt, daß man nicht erkennen kann. Das aber 
ist nicht das Ausbleiben eines Resultates, sondern eine einsehbare Er- 
kenntnis. Solches Lernen eröffnet einen Weg, der näher an die Wahrheit 
heranführt, nämlich zum Innewerden ihrer Anwesenheit, wie diese un- 
faßbar, unberührbar, unbegreiflich bleibt. Das Lernen des Nichtwissens 
ist also nicht das Lernen von •etwas", das man •dann hat", sondern das 
Erlernen der Notwendigkeit des Unbegreiflichen. Wer dies erlernt hat, be- 
findet sich, solange er es an der Grenze seiner Vernunft aushalten kann, 
vor der Erfahrung, daß die Wahrheit unbegreiflich ist. Er ist deshalb be- 
reit, auf der höchsten Ebene der Vernunft Ausschau zu halten nach der 
Wahrheit und die Notwendigkeit ihrer Unberührbarkeit zu erfahren. 

I. Eine solche Behauptung erscheint anspruchsvoll und unverständlich. 
Aber wir können auf einfachem Wege zum Verstehen geführt werden: 



Gerda von Bredow 166 

Wenn wir nämlich nachdenken über die Bedingungen der Erkenntnis der 
Welt, d. h. wie wir die Welt als Menschen begreifen und erfassen, so daß 
wir uns orientieren können, handelnd mit den Objekten umgehen, pla- 
nend unsere Zwecke verfolgen und sie erreichen können. Die uns ver- 
fügbare Erkenntnis erfordert Mühen, ebenso auch die Realisierung un- 
serer Pläne. Aber niemand wird praktisch bezweifeln, daß wir dazu fä- 
hig sind. 

Was erkennen wir eigentlich dabei? Wir vergleichen die verschiedenen 
Objekte, wir erfassen Verhältnisse (Proportionen, Beziehungen).1 Die ge- 
fundenen Beziehungen - sowohl zwischen den Objekten wie auch zwi- 
schen uns und den Objekten, und auch zwischen uns, soweit wir einan- 
der als Gegenstände des Erkennens betrachten - dienen uns zur Orien- 
tierung in der Welt und zu geplantem Umgang mit den •Objekten". Es 
sind sehr viele relationale Aussagen möglich; aber dasjenige, das in den 
Relationen steht, verschwindet hinter den verschiedenen Bezügen zu 
diesem und jenem. Wir erfassen es nur mittelbar! Was und wie das ein- 
zelne Seiende in sich selber ist, das bleibt unseren Methoden unfaßbar. 
Wir können aber auskommen, ohne dies zu wissen. Wir bleiben so in 
neutraler Distanz zu dem konkreten Einzelnen; wir sehen ab von seinem 
einzigartigen Sein und ordnen es nur als Kreuzungspunkt ein in das Be- 
ziehungssystem des Bereiches, den wir zur Orientierung brauchen. Es 
genügt, wenn wir selber als Knotenpunkte darin unseren Ort finden. In 
solcher wissenschaftlichen Erkenntnis spielt die Eigenart des Erkannten 
keine tragende Rolle, die Erkenntnis hat abstrakte Allgemeinheit. Wirk- 
lichkeitsgemäß ist sie nicht, da sie die grundlegende Differenz der Ob- 
jekte überspringt. 

Die Andersheit dessen, das nicht wir selbst sind, ist prinzipiell nur ne- 
gativ zu erfassen; sie bleibt unübersteigbar. Eine genaue (präzise) Er- 
kenntnis der andern Dingeist uns nicht möglich! Aber die Erkenntnis in 
Andersheit, die nie genau sein kann, hat trotzdem ihren Wert. Es besteht 
kein Anlaß zu absoluter Skepsis! So zeigt sich schon hier das Lernen des 
Nichtwissens als positives Resultat; es darf allerdings nicht als Vorbild 
für die Interpretation des Nichtwissens in der Metaphysik gedeutet wer- 
den. In der Schrift •Von den Mutmaßungen" (De coniecturis) hat Niko- 
laus von Kues erklärt, wie die Mutmaßungen mittelbar in die Nähe der 
Wahrheit führen. Sie geben positive Hinweise auf die realen Verhält- 
nisse und - indirekt - auf das diesen Zugrundeliegende. Nikolaus 
drückt das so aus: •Sie ist eine bejahende Feststellung, die in Andersheit 
teilhat an der Wahrheit, wie sie ist" (coniectura est positiva assertio, in 

1 Vgl. Nikolaus von Kues, De docta ignorantia Buch I Kap. 



Docta ignorantia 167 

alternate veritatem, uti est, participans.)2 Zwar ist die volle (ganze) 
Wahrheit damit ausgeschlossen, doch wir haben Erkenntnis, wenn auch 
nur in eingeschränkter Weise. - Dies gilt für die Erkenntnis der Dinge in 
der Welt, darüber hinaus auch für das Universum, insofern es uns als 
Gegenstand gegenübersteht, also als das •Andre". 

In der reinen Mathematik sieht es etwas anders aus. Nikolaus von 
Kues betrachtet sie als Erkenntnis, die wir in unserm Geist finden kön- 
nen. (Kant würde sagen: apriori.) Wir entfalten die Mathematik aus un- 
serer Vernunft. In diesem Bereich gibt es Genauigkeit! Wir können so- 
gar diese mathematischen Erkenntnisse auf die Interpretation der Welt 
beziehen, weil unser Geist Bild des göttlichen Geistes ist. In der Mathe- 
matik unsres Geistes ist gleichsam ein Abbild der •göttlichen", d. h. der 
Ordnungsprinzipien der Welt, die als Schöpfung Gottes ihre Ordnung 
Gott verdankt. 

Anderseits begegnet uns auch in der Mathematik mancherlei Be- 
schränkung unseres Begreifens. Es gibt bekanntlich unlösbare Probleme, 
z. B. die Quadratur des Kreises. Wo das •Unendliche" begegnet, entste- 
hen Paradoxe. Gegensätze •fallen zusammen". Nikolaus benutzte des- 
halb mathematische Beispiele zur Einübung des Denkens in das Aufspü- 
ren notwendiger Widersprüche. Doch weil er von der These ausging, 
daß es nicht mehrere Unendliche geben kann, unterscheidet sich seine 
Argumentation hier klar von der modernen Mathematik. Philosophisch 
ist dies aber nicht so relevant, weil Nikolaus den fundamentalen Unter- 
schied zwischen dem •Unendlichen" in der Mathematik und dem abso- 
lut Unendlichen (Gott) strikt durchhält. Das ist auch selbstverständlich, 
da Gott in seiner allumfassenden Einfachheit mit einem •unendlichen 
Kreis" nur symbolisch vergleichbar ist. Das Mathematische hat als sol- 
ches kein selbständiges Sein. 

II. Wir haben nun den Bereich betreten, für den die Docta ignorantia ihr 
größtes Gewicht hat: die Gotteserkenntnis! Wenn wir die bisherigen 
Überlegungen folgerichtig fortführen, können wir die Möglichkeit einer 
Erkenntnis Gottes nicht bejahen, da die Unbegreiflichkeit hier maximal 
ist. Das heißt (zwar) nicht, daß wir von Gott gar nichts aussagen könn- 
ten; wir erkennen Ihn aber dabei nicht. Gewiß, wir suchen ihn, wir ha- 
ben eine Meinung über ihn. Aber wenn wir z. B. Gott als Ursprung von 
allem, was lebt (als Schöpfer des Universums), meinen, dann gerät unser 
Denken in Schwierigkeiten: Als Ursprung muß er selbst ohne alle 
Schranken sein, unendlich im absoluten Sinne, allmächtig usw.  Wenn 

2 NvK, De coniecturis Buch I Kap. 11 n. 57. 



Gerda von Bredow jgg 

Gott absolut unendlich ist, dann ist er menschlichen Begriffen schlech- 
terdings unerreichbar. Es gibt ja keine Proportion zwischen dem Endli- 
chen und dem Unendlichen;3 also ist Gott jenseits unseres Begreif ens. 
Im Nachdenken über Gott machen wir die Erfahrung, daß alles, womit 
wir in der Welt vertraut sind, durch seine Endlichkeit, seine Abhängig- 
keit von anderem und seine Eingeschränktheit (contractio) auf ein Dies- 
oder Das-Sein, unendlich verschieden ist von dem, wie Gott als Herr von 
allem gedacht werden ,müßte\ Gott •ist alles was sein kann" (omne id 
quod esse potest).4 Was in der Welt ist, das ist notwendig ,dies' und 
nicht ,das andre'. Für Gott gilt die Schranke nicht; er •ist alles (alle), 
aber so alles, daß er nichts von allem ist" (sic est omnia ut nihil om- 
nium).5 

Verstand (ratio) und Vernunft (intellectus) werden bei der Gottsuche 
unausweichlich in Widersprüche geführt. Doch Gott in sich selbst ist 
nicht Zusammenfall der Widersprüche. Die Suche geht darüber hinaus. 
Nikolaus probiert dialektisch alle möglichen Aussagen; er steigt auf von 
der eoineidentia oppositorum (Zusammenfall der Gegensätze) zur coin- 
eidentia contradictoriorum (Zusammenfall des Widersprechenden) und 
zum Einschließen aller denkbaren Kombinationen von positiven und 
negativen Aussagen. Dafür findet sich bereits in De doeta ignorantia ein 
Beispiel: •Es ist im höchsten Grade wahr, daß das schlechthin Größte 
selbst (Gott) entweder ist oder nicht ist, oder ist und nicht ist, oder weder 
ist noch nicht ist."6 Später in De visione Dei benutzt er die Formel von 
der •oppositio oppositorum" (Gegensatz der Gegensätze)7. 

Solche Mühen mit unbegreiflichen Kombinationen führen aber doch 
zu dem Resultat, daß hier nichts mehr geht! In der für die Nachwelt ver- 
faßten Schrift über die •Jagd nach Weisheit" (De venatione sapientiae) 
vom Jahre 1462 zeigt Nikolaus einen andern Aspekt: •Die Vernunft hat 
das natürliche Verlangen nach Wissen, aber nicht bloß danach, das We- 
sen ihres Gottes zu wissen, sondern vielmehr zu wissen, daß Gott größer 
ist als jeder Begriff, größer als alles, das man wissen kann... Die Ver- 
nunft wäre mit sich selbst nicht zufrieden, wenn sie bloß das Abbild (si- 
militudo) eines so kleinen und unvollkommenen Schöpfers wäre, der 
größer und vollkommener sein könnte! Wegen seiner unendlichen und 
unbegreiflichen Vollkommenheit ist Gott jedenfalls größer als alles, was 

3 So auch Thomas von Aquino, z. B. STh I q 2 a o 3. Nikolaus schärft dies Wissen dem Le- 
ser häufig ein, schon doct. ign. I cap. 3. 
4 Doct. ign. I cap. 4 n. 11. 
5 Doct. ign. I cap. 4 n. 12. 
6 Doct. ign. I cap. 6 n. 18. 
7 De visione Dei cap. 13 f. 



Docta ignorantia 169 

gewußt und begriffen werden kann (omni scibili et comprehensibili).8 

Der Titel dieses Kapitels ist •Docta ignorantia"! Wir stehen nicht bloß 
am Ende aller Denkmöglichkeiten, sondern wir erkennen die Notwendig- 
keit, daß unser Denken an sein Ende gekommen ist: Gerade so erreicht 
es seine höchste Spitze. 

Die intellektuelle Klärung, daß alle Denkwege erschöpft sind, müßte 
eigentlich alle weiteren Bemühungen beenden, wenn es sich hier um rein 
abstrakte Spekulationen handelte. Doch die Gott-suchende Vernunft ist 
nicht ein Vermögen für spekulative Gedankenspiele; sie ist überhaupt 
nicht •Vermögen"! Denn sie existiert konkret, nämlich als Person, die in 
ihrer höchsten Geisteskraft auf ihr Ziel hin ausgerichtet ist. Insofern ge- 
hören Vernunft und Wertschau hier zusammen: Vernunft ist hier auch 
Streben zu dem höchsten Guten, wahrhaft Liebenswerten. Der Verstand 
(ratio) dagegen hat keine ihm eigenen Ziele; darum kann er für dies 
oder jenes eingesetzt werden. Doch die Vernunft ist autonom, weil sie 
wesenhaft mit ihrem natürlichen Ziel verbunden ist. Es ist wichtig, diese 
Bedeutung von Vernunft (intellectus) bei Nikolaus von Kues zu erken- 
nen. Sie ist scharf unterschieden von dem, was der moderne Leser unter 
•Intellekt" versteht, aber der •praktischen Vernunft" bei Kant steht sie 
nahe. Die Person, deren Akte von der Vernunft bestimmt sind, wird 
nicht aufhören, sich ihrer Ziele durch Erfahrung auf immer neuen We- 
gen zu vergewissern. Bei den •Weisen", die den Frieden im Glauben su- 
chen, ist diese Haltung beständig. 

Die Erfahrung der unbegreiflichen Dunkelheit, die das Denken an 
der Mauer der Widersprüche9 erleidet, ist nicht •Scheitern", bloß negativ. 
Die •Mauer" ist vielmehr ein Signal dafür, daß •hinter" ihr verborgen 
der Unbegreifliche anwesend ist. Aber der Philosoph, der bloß die for- 
malen Konsequenzen der immer in Widersprüche führenden spekulati- 
ven Ansätze beachtet, wird sich - ebenso wie der Wissenschaftler vor 
unlösbaren Problemen - andern Fragen zuwenden. Das ist natürlich, da 
er sich selber als Person gar nicht in die einzigartige Situation eingelas- 
sen hat. - Aber der Gesuchte (Gott) ist gar nichts, was in irgendeiner 
weltförmigen Gestalt erfaßt werden kann. Dies ist der gottsuchenden 
Vernunft einsichtig. Gott ist keins von den •Dingen". Die Dunkelheit 
des Nicht-Etwas zeugt von der Anwesenheit des Unerkennbaren und 
wird zur Erfahrung der notwendigen Unbegreiflichkeit des Geahnten. 
Daß er so sein muß, führt den Suchenden zu ehrfürchtigem Schweigen, 
vielleicht auch zu Anbetung und Lobpreis.10 

De venatione sapientiae cap. 12. 
De visione Dei cap. 9 f. 

0 S.o. (s. Anm. 8) Zitat aus De venatione sapientiae. 



Gerda von Bredow 170 

Nikolaus von Kues ist aber nicht nur Gottsucher mit der Vernunft, 
vielmehr zugleich glaubender Christ. Dies ist möglich, weil der Glau- 
bende (noch) nicht ein Schauender ist. So hat er in der Verbindung von 
Gottsuche und Glaube seine Chance, jenseits der philosophischen Erwä- 
gungen die Erfahrungen der Docta ignorantia im Bereich der Glaubens- 
geheimnisse zu erproben und zu vertiefen. Dem Fragenden begegnet 
auch hier die Unbegreiflichkeit als Notwendigkeit. In De visione Dei, 
dem eigens für die Benediktiner von Tegernsee 1453 verfaßten Betrach- 
tungsbuch, erörtert der Glaubende die Fragen in Zwiesprache mit Gott, 
von dem er immer neue Wege zur Erfahrung11 in Docta ignorantia dar- 
geboten bekommt. Die Schau der gottsuchenden Vernunft in nicht be- 
greifender Erfahrung des Geheimnisses ist dem Glaubenden eine Stütze. 
Hier ist das Ziel ein Übersteigen aller menschlichen Begriffe, das keine 
neuen Begriffe erzeugt: eine innige Verbindung von gläubiger Anbetung 
mit Anstrengungen der Vernunft zum unberührten Berühren dessen, der 
im Glauben direkt angeredet wird, und dessen Eingebungen im •Ge- 
spräch" wie Antworten vernommen und angenommen werden. Es ist 
wie ein Emporgerissenwerden (raptus)12 im Vorgeschmack der seligen 
Schau. - Heute erscheint den wenigsten so etwas als möglicher Weg, so 
daß oft mit Schweigen darüber hinweggegangen wird. 

Durch das Anerkennen der Unendlichkeit ist die menschliche Ver- 
nunft fähig zum Aufblick über sich hinaus. Was bei solchem Bemühen 
aber an aussagbaren •Ergebnissen" anfällt, ist niemals genügend. Ge- 
rade so werden die unermüdlichen Versuche, neue und bessere Erfah- 
rungen im Lernen des Nichtwissens zu machen, zur geistigen Speise, ja 
zum Lebensquell des Gottsuchers. Es wird zum Umkreisen des uner- 
reichbaren Zieles in der Andersheit der sich niemals erschöpfenden Teil- 
habe. So ist es natürlich, daß Nikolaus bis an sein Lebensende immer 
neue Namen Gottes fand, in denen das Geheimnis seiner allumschlie- 
ßenden einfachen Einheit angedeutet wird: Possest, Non aliud, Posse ip- 
sum. 

III. Vom Schöpfer führt der Weg des Nachdenkens wieder zur Schöp- 
fung, nun aber von oben her! Wir fragen nach dem Sein der Geschöpfe. 
Wir stehen also nicht mehr bei den Objekten unsres Erkennens, sondern 

" Zur Bedeutung solcher geistigen Erfahrung vgl. die zweisprachige Ausgabe vom •Idiota 
de Sapientia. Der Laie über die Weiheit", auf der Grundlage des Textes der kritischen 
Ausgabe neu übersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Renate 
Steiger (Philosophische Bibliothek Band 411, Felix Meiner Verlag Hamburg, Hamburg 
1988). 
12 Vgl. De visione Dei cap. 16 und cap. 25. 



Docta ignorantia 171 

bei dem, was diesen zugrunde liegt. Wir können das auch Metaphysik 
der Schöpfung nennen. - Zu Anfang hatten wir gesehen, daß die relatio- 
nale Erkenntnis für unser menschliches Erkennen charakteristisch ist. 
Durch sie gewinnen wir vielerlei Kenntnis von den endlichen Dingen; 
wir bleiben aber diesseits ihres ontologischen Geheimnisses. Die Frage, 
was denn in solchen Relationen steht (oder eigentlich •ist"), bleibt drau- 
ßen. Das Was wird nur mittelbar, d. h. in Andersheit, bezeichnet durch 
die Relationen, die sich an ihm zeigen (kreuzen, begegnen). 

Das alte Bemühen um die Erkenntnis des Einzelwesens als solchem, 
das Fragen nach den Gründen seiner ontologischen Einzigartigkeit, hat 
keine rationale Antwort gefunden. Die Je-Einzigartigkeit entzieht sich 
jedem Begriff, weil dieser prinzipiell immer auf eine Mehrheit konkreter 
Seiender angewendet werden kann. 

Nikolaus beschreibt das Sein der Geschöpfe als •abkünftiges Sein" 
(ab-esse). Das ist total verschieden von •Relation". Es läßt sich nicht ra- 
tional fassen, die zur Erläuterung gebrauchten Bilder und Symbole er- 
weisen sich alle als unzureichend.13 Das •ab-esse" bezeichnet das kon- 
krete, individuelle Sein. Ein jedes hat sein Sein von Gott. Aber das ist 
keine ontologische Relation des Endlichen zum Unendlichen, sondern 
sein Sein! Nikolaus sieht das Geschöpf teilhaben an der Ähnlichkeit 
Gottes (wie auch Thomas von Aquin).14 Damit ist etwas ausgesprochen, 
das logisch kaum zu fassen ist. Gott ist kein Gegenstand, an dem andere 
Anteil haben könnten. Er bleibt unteilnehmlich (imparticipabilis), geht 
nicht ein in die Teilhabenden. Er gibt teil an seiner Ähnlichkeit, indem 
er dem Geschöpf Sein gibt. Dies Sein ist abkünftig von Gott gegeben, 
also verschieden vom Sein Gottes. Dennoch hat es etwas von seiner 
Ähnlichkeit. Mit dem Bildwort •Widerscheinen" (relucere) wird das Ge- 
heimnis benannt. Wenn man einmal darauf aufmerksam wurde, sieht 
man es, begreifen läßt es sich nicht. In dem Widerschein vom Ursprung 
weist das unbegreifliche Seiende auf seinen Seinsgrund hin. 

Es war eine sehr bedeutende Einsicht von Nikolaus, daß er die Ein- 
zigartigkeit eines jeden Geschöpfes als Teilhabe an der absoluten Ein- 
zigartigkeit Gottes erkannte. Er hat sie erst in seinem Alterswerk •Von 
der Jagd nach Weisheit" ausgesprochen.15 

Von hier aus hat jedes Geschöpf seine Würde. Es ist zwar logisch klar, 
daß wir nur dann von zweien reden können, wenn diese sich voneinan- 
der unterscheiden; andernfalls wären es nicht zwei, sondern eben •ein 

13 Vgl. doct. ign. II cap. 2. 
14 Vgl. Thomas von Aquino, Expos, in: De divin. nomin. (Marietti) n. 158 und 178. NvK, 
De venatione sapientiae cap. 22 n. 65. 
15 Ebd. cap. 22. 



Gerda von Bredow 172 

und dasselbe". Aber die Einzigartigkeit, wie Nikolaus von Kues sie ver- 
steht, meint nicht irgendwelche belanglosen Unterschiede, sondern posi- 
tive Qualität, Wert und Würde als Widerschein von der Singularitas des 
einzig-einen Gottes. 

Der Gedanke der Einzigartigkeit erscheint schon früh bei Nikolaus.16 

Er wird ausgesprochen wie etwas Selbstverständliches, kaum themati- 
siert. Man kann keine vollständige Darstellung dieser Idee finden, aber 
genügend Anhaltspunkte dafür, daß sie verschiedene Aspekte hat. Wich- 
tig ist, daß es bei den Geschöpfen Unterschiede des Gradesihrer Singula- 
rität gibt. Besonders hervorzuheben ist die Einzigartigkeit der Person 
(des vernünftigen Einzelwesens).17 Die personalen Akte prägen die Per- 
son ja weiter; jede freie Entscheidung trägt zu ihrer besonderen Ent- 
wicklung bei. Darin können wir das •lebendige Bild Gottes" erkennen. 
Wir sprechen mit Recht vom Geheimnis der Person! Es kann nicht auf- 
gelöst werden durch die Merkmale, die in einer Kartei verzeichnet wer- 
den können. Die Fahndung mit Hilfe besonderer Merkmale gehört bis 
jetzt großenteils zur Coniectura. Doch sogar die wissenschaftlich nach- 
weisbare Je-Einzigartigkeit in den kleinen Aufbauteilen des Organismus 
ist immer noch im Modus geringer als die Einzigartigkeit der Person, die 
nicht ein für alle Male fertig, sondern der Steigerung fähig ist. 

Die Einzigartigkeit aller Geschöpfe, durch die alle von einander un- 
terschieden sind, verbindet diese aber auch als Partner miteinander, inso- 
fern sie alle teilhaben an der Ähnlichkeit Gottes -jedes in seiner Weise. 

Wie ist aber das •Teilhaben" überhaupt möglich? Steht es nicht in Wi- 
derspruch zur absoluten Unendlichkeit und Unteilnehmlichkeit Gottes? 
Wird mit dem •Teilgeben" seiner Ähnlichkeit an die Geschöpfe nicht 
doch eine Brücke über den Abgrund zwischen dem Endlichen und dem 
Unendlichen geschlagen? Die Frage ist zu verneinen! Dies können wir 
sogar begreifen: Für die Geschöpfe besteht der Abgrund, die trennende 
Kluft, für Gott gibt es solche Kluft überhaupt nicht. Denn der unendli- 
che Gott hat keine Grenze am Endlichen. Daß es so sein muß, begreifen 
wir, wie das ist, können wir nicht denken. 

Auch im Bereich der Schöpfung können wir das Nichtwissen lernen. 
Wenn wir die Geheimnisse um die Person akzeptieren, können wir wert- 
volle Erfahrungen machen, die den Sinn eines personalen Einsatzes als 
Partner der andern bestätigen. Dazu gehört die Fähigkeit, trotz anschei- 
nend unaufhebbarer Gegensätze durch den Aufblick der Vernunft über 

16 Vgl. doct. ign. II cap. 2. 
17 Dazu siehe Gerda von Bredow, Die personale Existenz der Geistseele in: Mitteilungen 
und Forschungsberichte der Cusanus-Gesellschaft (MFCG) 14 (1980) 127 f. 



Docta ignorantia 173 

sich hinaus den •Gegensatz der Gegensätze"18 zum Stern der Orientie- 
rung zu machen, um zu gegenseitiger friedlicher Toleranz fähig zu wer- 
den. 

IV. Solche Möglichkeit erscheint zunächst weit hergeholt. Zum Ab- 
schluß wollen wir sie an dem Fundament für einen Frieden der Religio- 
nen erläutern, das Nikolaus seiner Schrift De pace fidei von 1453 prak- 
tisch zugrunde gelegt hat. Ich kann dabei an das Buch von W. Heine- 
mann •Einheit und Verschiedenheit. Das Konzept eines intellektuellen 
Religionenfriedens..."19 anknüpfen. Ich muß nur ein wenig zurechtrük- 
ken, was möglicherweise vom modernen Verständnis der •Intellektuali- 
tät" her mißdeutet werden könnte. Heinemann ist sich des Unterschie- 
des jedoch bewußt. 

Nikolaus hat sich in seinem Leben oft um Vermittlung bemüht, frei- 
lich nicht immer mit praktischem Erfolg. Aber er wünschte Frieden! 
Nach der Eroberung von Konstantinopel durch die Türken im Jahre 
1453 hat er - im Herzen tief erschrocken über das Morden der Völker im 
Streit •zur Ehre Gottes" - die Schrift vom Frieden im Glauben verfaßt, 
sozusagen als Bericht von der Vision eines Religionsgespräches unter 
himmlischer Anleitung. Sie soll die eine Religion erkennbar machen, die 
alle verbindet, die an Gott glauben.20 

Im Jahre 1982 wurde bei dem Symposion in Trier über diese Schrift 
von Nikolaus von Kues die Frage gestellt, was wir denn von der Frie- 
densidee des Nikolaus von Kues annehmen können, da wir doch heute 
in einer ganz anderen Situation leben als er. Wir wollen nicht die eine 
Religion für alle, sondern vielmehr Religionsfreiheit als Fundament für 
ein friedliches Miteinander der so unterschiedlichen Menschen und Völ- 
ker!21 In dem Gespräch der •Weisen", wie es Nikolaus konzipierte, wird 
vorausgesetzt, daß das Christentum die höchste Form des Glaubens ist, 
und daß die Glaubenslehren der Christen keimhaft in den andern Reli- 
gionen enthalten seien. Vorausgesetzt wird der Glaube an Gott, der von 
der Vernunft gesucht, von den Propheten verkündet, in Jesus Christus 
offenbart ist. 

Die Argumente sind für uns heute nur zum Teil ansprechend. Es geht 
aber nicht eigentlich um definierte Glaubenslehren (Dogmen), sondern 
um ihren Gehalt, der - wie bei der Trinität deutlich - den Aufstieg der 
Vernunft über sich hinauf verlangt. Trinität ist nicht Dreiheit, die man 

1 Vgl. De visione Dei cap. 13 f. 
1 Studien 10 hg. von Khoury und Hagemann. Altenberge 1987. 
' Vgl. De pace fidei cap. 5 n. 15 und cap. 6 n. 16. 
MFCG 16 (s. Anm. 8), 207, Diskussionsbeitrag von L. Oeing-Hanhoff. 



Gerda von Bredow 174 

zählen kann, sondern •Drei-Einheit" über der Vernunft. Es geht darum, 
Geheimnisse Gottes im Sinnzusammenhang seiner Hoheit, z. B. der voll- 
kommenen Liebe, als Geheimnisse zu sehen, die geglaubt werden. Das ist 
aber erst möglich durch Docta ignorantia, d. h. das Lernen des Nicht- 
wissens. Es kommt bei den Gesprächen darauf an, daß der eine vom an- 
dern voraussetzt, daß er Denselben sucht, und deshalb auch die Einheit 
im Frieden des Glaubens. Verschiedene Ansätze führen schließlich hin 
zu dem einen Gott. Dabei ist •Docta ignorantia" nicht schon die eine zu- 
grunde liegende Religion, sondern Voraussetzung für das Vertrauen in 
den von Gott für alle vorgesehenen Frieden im Glauben. 

Die Einheit in der Verschiedenheit erwächst durch Docta ignorantia, 
insofern diese alle menschlichen Absolutheitsansprüche im Sinne eines 
•Totalbesitzes" der Wahrheit von Gott zunichte macht. Sie hebt aber 
nicht die Unterschiede in der Teilhabe an der Wahrheit auf, wie sie sich 
ergeben aus der Je-Andersheit der Tradition und der individuellen Hin- 
gabe des Glaubenden an den Ursprung alles Guten, sowie den besonde- 
ren Lebensumständen usw. Es ist wahr, daß •alle Religionen unendlich 
von der ewigen Wahrheit abweichen und sie nur mutmaßlich mehr oder 
weniger präzise, im Denken und Tun (Hervorhebung von mir) zum Aus- 
druck bringen".22 Aber das braucht die •Überlegenheit" des Christen- 
tums gegenüber den andern Religionen nicht in Frage zu stellen. Die 
von Nikolaus vertretene Meinung bleibt legitim: Der unendliche Unter- 
schied aller sich geschichtlich entfaltenden Glaubenslehren von der 
Ewigen Wahrheit läßt die vielen nicht •gleich" werden. Denn der unend- 
liche Abstand kann nicht als Maß für den je eigenen Wert eines endlich 
Existierenden gedeutet werden. So gibt es zwischen den verschiedenen 
Religionen durchaus Unterschiede des Ranges - wie bei jeder Teilhabe. 
Aber wir können diese Unterschiede nur mutmaßen, nicht genau beur- 
teilen. Denn eine Mutmaßung ist zwar eine Annäherung an die Wahr- 
heit, doch bloß mittelbar, •in Andersheit". Sie könnte nur von der 
•Wahrheit, wie sie ist", her genau beurteilt werden.23 Jede Beurteilung 
von einer andern Perspektive aus wäre ihrerseits nicht mehr als eine Ver- 
mutung. So ist menschliches Urteilen über andere Religionen niemals 
genau, mag es auch gewisse Wahrscheinlichkeit für sich haben. 

Da uns die Fülle der Wahrheit unerreichbar ist, müssen wir uns be- 
scheiden zurückhalten. Es kann dennoch praktisch sinnvolle Leitlinien 
geben, um die Glaubwürdigkeit einer konkreten Religion zu beurteilen. 
Das Verhalten der Menschen gibt davon einen Widerschein in Toleranz, 

11 Zitat aus W. Heinemann, Einheit und Verschiedenheit, (s. Anra. 19) 
23 Siehe oben. 



Docta ignorantia 175 

Friedensfähigkeit und Wahrhaftigkeit, verbunden mit der Bereitschaft 
zu geraeinsamer Bemühung im Dienste der Menschen zur Ehre Gottes. 
Das Eigentümliche einer lebendigen Religion entzieht sich weitgehend 
der wissenschaftlichen Erforschung, denn konkreter Glaube und gelebte 
Gottesverehrung ist mit den Methoden der Wissenschaft so wenig zu er- 
fassen wie andere personale Entscheidungen und Handlungen. Es gibt 
Vermutungen und vielleicht auch ein Verstehen aufgrund eigener per- 
sönlicher Erfahrungen. Letztere ermöglichen es uns, einander als Part- 
ner anzunehmen. Diese Sätze lassen sich so nicht direkt bei Nikolaus 
von Kues belegen; sie sind aber Konsequenzen, Anwendungen seiner 
Lehre von Coniectura und Docta ignorantia. 

Der Gott-Suche und der Gottesverehrung liegt die unausgesprochene, 
weil unaussprechliche Einheit des Göttlichen zugrunde. Man kann sagen: 
Sie ist •vorausgesetzt", aber durchaus nicht begriffen. Dennoch ist sie 
für die Menschen das Ziel: wie ein Leitstern, aber kein Zielort, an dem 
man ankommen könnte auf erkennbaren Wegen. Sie kann spürbar wer- 
den in der Docta ignorantia als Anwesenheit des Unbegreiflichen. Diese 
Erfahrung kann den einzelnen stärken in der Treue seines Glaubens und 
im Üben positiver Toleranz, nämlich den eigenen Weg näher zu Gott in 
Geduld zu gehen und die andern in ihren aufrichtigen Versuchen zu 
achten und zu stützen. 

Die •Weisen" in der Schrift vom •Frieden im Glauben" leben schon 
in solchem Glaubensfrieden. Aber es bleibt ein weiter Weg von der Frie- 
densidee der Docta ignorantia bis hin zu einem realen •Religionenfrie- 
den" in der Welt. Denn die Institutionen der Religionen stehen in viel- 
fältigen Interessenkonflikten und Machtkämpfen. Deshalb werden sie, 
von sich aus, bestenfalls den Streit besänftigen. Aber der Friede erwächst 
aus dem Tun derer, die nicht allein durch die höchste Erkenntniskraft 
zur Docta ignorantia aufgestiegen sind, sondern die bereit sind, von der 
Hoffnung und ihrem Glauben an die Offenbarung der Liebe Gottes un- 
ter den Menschen Zeugnis abzulegen: weitergeben, was sie haben. Dies 
bedeutet auch, daß sie es in Bildern und Gleichnissen, die einen Wider- 
schein24 der göttlichen Geheimnisse zeigen, zu vermitteln suchen. 

Vielleicht können dann auch kirchenpolitische Verhandlungen, die sie 
angeregt haben, zu praktischen Vereinbarungen für ein respektvolles 
Miteinander führen. 

24 Nikolaus wußte, daß anschauliche Bilder dem Auge des Geistes das Unanschauliche er- 
scheinen lassen können. Vgl. De visione Dei, das gemalte Bild des Allessehenden; De pos- 
sest (1460), der Kreisel, der bei schneller Drehung zu stehen scheint; und das Spiel mit 
dem •Globus" (1462), De ludo globi. 




