Lernen des Nichtwissens:
Erfahrung unbegreiflicher Wahrheit

Gerda von Bredow, Miinster

»,Docta ignorantia“

Unser Thema, das Nikolaus von Kues in seinem ersten philosophischen
Hauptwerk von 1440 ,De docta ignorantia®“ der Mitwelt vorstellte, zu
geistigem AnstoB und zur Erneuerung des Denkens, und in spéteren Va-
riationen bis in seine letzten Lebensjahre durchfiihrte, ist der Schliissel
zu einer umfassenden Einfiihrung in Erkenntnis und Geheimnis der
Welt und ihres Schopfers. Die Interpretation gibt einen Vorgeschmack
der angeriihrten Problematik. Man kann, grammatikalisch korrekt, iiber-
setzen ,,Gelehrte Unwissenheit®, was aber zu MiBverstindnissen fiihren
wiirde. Man kennt unterschiedliche Ubersetzungen ins Deutsche: ,, Wis-
sen des Nichtwissens® und ,,Belehrtes Nichtwissen®. Darin kommt der
Sinn des Gemeinten ungefihr zum Ausdruck. Was in Wirklichkeit mit
diesem Paukenschlag angekiindigt ist, bedarf umfangreicher Erldute-
rung. Aber dann kann sich darin das Lebenszentrum der Philosophie
des Nikolaus von Kues zeigen. Wir interpretieren Docta ignorantia sinn-
gemiB als ,Lernen des Nichtwissens®; es bringt die Erfahrung unbe-
greiflicher Wahrheit. In dieser Aussage liegt eine Dynamik, wie sie in
rein erkenntnistheoretischen Erwigungen kaum anzutreffen ist. Das Er-
lernen des Nichtwissens ist eine besondere Weise des Erkennens, zu-
nichst negativ: Man erkennt, dal man nicht erkennen kann. Das aber
ist nicht das Ausbleiben eines Resultates, sondern eine einsehbare Er-
kenntnis. Solches Lernen eroffnet einen Weg, der ndher an die Wahrheit
heranfiihrt, nimlich zum Innewerden ihrer Anwesenheit, wie diese un-
faBbar, unberiihrbar, unbegreiflich bleibt. Das Lernen des Nichtwissens
ist also nicht das Lernen von ,,etwas®, das man ,dann hat“, sondern das
Erlernen der Notwendigkeit des Unbegreiflichen. Wer dies erlernt hat, be-
findet sich, solange er es an der Grenze seiner Vernunft aushalten kann,
vor der Erfahrung, daB die Wahrheit unbegreiflich ist. Er ist deshalb be-
reit, auf der hdchsten Ebene der Vernunft Ausschau zu halten nach der
Wahrheit und die Notwendigkeit ihrer Unberthrbarkeit zu erfahren.

I. Eine solche Behauptung erscheint anspruchsvoll und unverstindlich.
Aber wir konnen auf einfachem Wege zum Verstehen gefiihrt werden:



Gerda von Bredow 166

Wenn wir nimlich nachdenken iiber die Bedingungen der Erkenntnis der
Welt, d. h. wie wir die Welt als Menschen begreifen und erfassen, so daB
wir uns orientieren konnen, handelnd mit den Objekten umgehen, pla-
nend unsere Zwecke verfolgen und sie erreichen kénnen. Die uns ver-
fiigbare Erkenntnis erfordert Miihen, ebenso auch die Realisierung un-
serer Pline. Aber niemand wird praktisch bezweifeln, daB wir dazu fd-
hig sind.

Was erkennen wir eigentlich dabei? Wir vergleichen die verschiedenen
Objekte, wir erfassen Verhdltnisse (Proportionen, Beziehungen).! Die ge-
fundenen Beziehungen - sowohl zwischen den Objekten wie auch zwi-
schen uns und den Objekten, und auch zwischen uns, soweit wir einan-
der als Gegenstinde des Erkennens betrachten — dienen uns zur Orien-
tierung in der Welt und zu geplantem Umgang mit den ,,Objekten*. Es
sind sehr viele relationale Aussagen moglich; aber dasjenige, das in den
Relationen steht, verschwindet hinter den verschiedenen Beziigen zu
diesem und jenem. Wir erfassen es nur mittelbar! Was und wie das ein-
zelne Seiende in sich selber ist, das bleibt unseren Methoden unfafbar.
Wir kénnen aber auskommen, ohne dies zu wissen. Wir bleiben so in
neutraler Distanz zu dem konkreten Einzelnen; wir sehen ab von seinem
einzigartigen Sein und ordnen es nur als Kreuzungspunkt ein in das Be-
ziehungssystem des Bereiches, den wir zur Orientierung brauchen. Es
geniigt, wenn wir selber als Knotenpunkte darin unseren Ort finden. In
solcher wissenschaftlichen Erkenntnis spielt die Eigenart des Erkannten
keine tragende Rolle, die Erkenntnis hat abstrakte Allgemeinheit. Wirk-
lichkeitsgemaf ist sie nicht, da sie die grundlegende Differenz der Ob-
jekte iiberspringt.

Die Andersheit dessen, das nicht wir selbst sind, ist prinzipiell nur ne-
gativ zu erfassen; sie bleibt uniibersteigbar. Eine genaue (prizise) Er-
kenntnis der andern Dinge ist uns nicht méglich! Aber die Erkenntnis in
Andersheit, die nie genau sein kann, hat trotzdem ihren Wert. Es besteht
kein AnlaB zu absoluter Skepsis! So zeigt sich schon hier das Lernen des
Nichtwissens als positives Resultat; es darf allerdings nicht als Vorbild
fiir die Interpretation des Nichtwissens in der Metaphysik gedeutet wer-
den. In der Schrift ,,Von den MutmaBungen* (De coniecturis) hat Niko-
laus von Kues erklirt, wie die MutmaBungen mittelbar in die Nihe der
Wabhrheit fithren. Sie geben positive Hinweise auf die realen Verhilt-
nisse und - indirekt - auf das diesen Zugrundeliegende. Nikolaus
driickt das so aus: ,,Sie ist eine bejahende Feststellung, die in Andersheit
teilhat an der Wahrheit, wie sie ist (coniectura est positiva assertio, in

' Vgl. Nikolaus von Kues, De docta ignorantia Buch [ Kap. I.



Docta ignorantia 167

alteritate veritatem, uti est, participans.)> Zwar ist die volle (ganze)
Wahrheit damit ausgeschlossen, doch wir haben Erkenntnis, wenn auch
nur in eingeschrinkter Weise. — Dies gilt fiir die Erkenntnis der Dinge in
der Welt, dariiber hinaus auch fir das Universum, insofern es uns als
Gegenstand gegeniibersteht, also als das ,,Andre®.

In der reinen Mathematik sieht es etwas anders aus. Nikolaus von
Kues betrachtet sie als Erkenntnis, die wir in unserm Geist finden kon-
nen. (Kant wiirde sagen: apriori.) Wir entfalten die Mathematik aus un-
serer Vernunft. In diesem Bereich gibt es Genauigkeit! Wir konnen so-
gar diese mathematischen Erkenntnisse auf die Interpretation der Welt
beziehen, weil unser Geist Bild des gottlichen Geistes ist. In der Mathe-
matik unsres Geistes ist gleichsam ein Abbild der ,,géttlichen®, d. h. der
Ordnungsprinzipien der Welt, die als Schopfung Gottes ihre Ordnung
Gott verdankt.

Anderseits begegnet uns auch in der Mathematik mancherlei Be-
schriinkung unseres Begreifens. Es gibt bekanntlich unlosbare Probleme,
z. B. die Quadratur des Kreises. Wo das ,,Unendliche® begegnet, entste-
hen Paradoxe. Gegensitze ,fallen zusammen*. Nikolaus benutzte des-
halb mathematische Beispiele zur Einiibung des Denkens in das Aufspi-
ren notwendiger Widerspriiche. Doch weil er von der These ausging,
daB es nicht mehrere Unendliche geben kann, unterscheidet sich seine
Argumentation hier klar von der modernen Mathematik. Philosophisch
ist dies aber nicht so relevant, weil Nikolaus den fundamentalen Unter-
schied zwischen dem ,,Unendlichen“ in der Mathematik und dem abso-
lut Unendlichen (Gott) strikt durchhilt. Das ist auch selbstversténdlich,
da Gott in seiner allumfassenden Einfachheit mit einem ,,unendlichen
Kreis* nur symbolisch vergleichbar ist. Das Mathematische hat als sol-
ches kein selbstindiges Sein.

1. Wir haben nun den Bereich betreten, fiir den die Docta ignorantia ihr
groBtes Gewicht hat: die Gotteserkenntnis! Wenn wir die bisherigen
Uberlegungen folgerichtig fortfiihren, konnen wir die Moglichkeit einer
Erkenntnis Gottes nicht bejahen, da die Unbegreiflichkeit hier maximal
ist. Das heiBt (zwar) nicht, daB wir von Gott gar nichts aussagen konn-
ten; wir erkennen Ihn aber dabei nicht. GewiB, wir suchen ihn, wir ha-
ben eine Meinung iiber ihn. Aber wenn wir z. B. Gott als Ursprung von
allem, was lebt (als Schopfer des Universums), meinen, dann gerit unser
Denken in Schwierigkeiten: Als Ursprung muBl er selbst ohne alle
Schranken sein, unendlich im absoluten Sinne, allméchtig usw. Wenn

2 NvK, De coniecturis Buch I Kap. 11 n. 57.



Gerda von Bredow 168

Gott absolut unendlich ist, dann ist er menschlichen Begriffen schlech-
terdings unerreichbar. Es gibt ja keine Proportion zwischen dem Endli-
chen und dem Unendlichen;® also ist Gott jenseits unseres Begreifens.
Im Nachdenken tiber Gott machen wir die Erfahrung, daf} alles, womit
wir in der Welt vertraut sind, durch seine Endlichkeit, seine Abhingig-
keit von anderem und seine Eingeschrénktheit (contractio) auf ein Dies-
oder Das-Sein, unendlich verschieden ist von dem, wie Gott als Herr von
allem gedacht werden ,miifite’. Gott ,,ist alles was sein kann* (omne id
quod esse potest).* Was in der Welt ist, das ist notwendig ,dies* und
nicht ,das andre‘. Fiir Gott gilt die Schranke nicht; er ,,ist alles (alle),
aber so alles, daB} er nichts von allem ist“ (sic est omnia ut nihil om-
nium).’

Verstand (ratio) und Vernunft (intellectus) werden bei der Gottsuche
unausweichlich in Widerspriiche gefiihrt. Doch Gott in sich selbst ist
nicht Zusammenfall der Widerspriiche. Die Suche geht dariiber hinaus.
Nikolaus probiert dialektisch alle méglichen Aussagen; er steigt auf von
der coincidentia oppositorum (Zusammenfall der Gegensiitze) zur coin-
cidentia contradictoriorum (Zusammenfall des Widersprechenden) und
zum EinschlieBen aller denkbaren Kombinationen von positiven und
negativen Aussagen. Dafiir findet sich bereits in De docta ignorantia ein
Beispiel: ,,Es ist im hochsten Grade wahr, daB3 das schlechthin GréBte
selbst (Gott) entweder ist oder nicht ist, oder ist und nicht ist, oder weder
ist noch nicht ist.“¢ Spiter in De visione Dei benutzt er die Formel von
der ,,oppositio oppositorum* (Gegensatz der Gegensiitze)'.

Solche Miihen mit unbegreiflichen Kombinationen fiithren aber doch
zu dem Resultat, daB3 hier nichts mehr geht! In der fiir die Nachwelt ver-
faBten Schrift iiber die ,,Jagd nach Weisheit* (De venatione sapientiae)
vom Jahre 1462 zeigt Nikolaus einen andern Aspekt: ,, Die Vernunft hat
das natiirliche Verlangen nach Wissen, aber nicht blof3 danach, das We-
sen ihres Gottes zu wissen, sondern vielmehr zu wissen, daB Gott groBer
ist als jeder Begriff, groBer als alles, das man wissen kann... Die Ver-
nunft wére mit sich selbst nicht zufrieden, wenn sie bloB das Abbild (si-
militudo) eines so kleinen und unvollkommenen Schopfers wire, der
grdfter und vollkommener sein kdnnie! Wegen seiner unendlichen und
unbegreiflichen Vollkommenheit ist Gott jedenfalls groBer als alles, was

? So auch Thomas von Aquino, z.B. STh I g 2 a 0 3. Nikolaus schirft dies Wissen dem Le-
ser hiufig ein, schon doct. ign. 1 cap. 3.

4 Doct. ign. I cap. 4 n. 11.

* Doct. ign. I cap. 4 n. 12.

¢ Doct. ign. I cap. 6 n. 18.

? De visione Dei cap. 13f.



Docta ignorantia 169

gewuf3t und begriffen werden kann (omni scibili et comprehensibili).?
Der Titel dieses Kapitels ist ,,Docta ignorantia“! Wir stehen nicht blof3
am Ende aller Denkmdgglichkeiten, sondern wir erkennen die Notwendig-
keit, daB3 unser Denken an sein Ende gekommen ist: Gerade so erreicht
es seine hochste Spitze.

Die intellektuelle Klirung, daBl alle Denkwege erschdpft sind, miifite
eigentlich alle weiteren Bemiithungen beenden, wenn es sich hier um rein
abstrakte Spekulationen handelte. Doch die Gott-suchende Vernunft ist
nicht ein Vermdgen fir spekulative Gedankenspiele; sie ist iiberhaupt
nicht ,,Vermogen“! Denn sie existiert konkret, namlich als Person, die in
ihrer hochsten Geisteskraft auf ihr Ziel hin ausgerichtet ist. Insofern ge-
héren Vernunft und Wertschau hier zusammen: Vernunft ist hier auch
Streben zu dem hochsten Guten, wahrhaft Liebenswerten. Der Verstand
(ratio) dagegen hat keine ihm eigenen Ziele; darum kann er fiir dies
oder jenes eingesetzt werden. Doch die Vernunft ist autonom, weil sie
wesenhaft mit ihrem natiirlichen Ziel verbunden ist. Es ist wichtig, diese
Bedeutung von Vernunft (intellectus) bei Nikolaus von Kues zu erken-
nen. Sie ist scharf unterschieden von dem, was der moderne Leser unter
»Intellekt“ versteht, aber der ,,praktischen Vernunft” bei Kant steht sie
nahe. Die Person, deren Akte von der Vernunft bestimmt sind, wird
nicht aufhdren, sich ihrer Ziele durch Erfahrung auf immer neuen We-
gen zu vergewissern. Bei den ,,Weisen“, die den Frieden im Glauben su-
chen, ist diese Haltung bestiandig.

Die Erfahrung der unbegreiflichen Dunkelheit, die das Denken an
der Mauer der Widerspriiche erleidet, ist nicht ,,Scheitern®, bloB3 negativ.
Die ,,Mauer” ist vielmehr ein Signal dafiir, da3 ,,hinter” ihr verborgen
der Unbegreifliche anwesend ist. Aber der Philosoph, der blof die for-
malen Konsequenzen der immer in Widerspriiche fiihrenden spekulati-
ven Ansitze beachtet, wird sich — ebenso wie der Wissenschaftler vor
unldsbaren Problemen — andern Fragen zuwenden. Das ist natiirlich, da
er sich selber als Person gar nicht in die einzigartige Situation eingelas-
sen hat. — Aber der Gesuchte (Gott) ist gar nichts, was in irgendeiner
weltféormigen Gestalt erfafit werden kann. Dies ist der gottsuchenden
Vernunft einsichtig. Gott ist keins von den ,,Dingen“. Die Dunkelheit
des Nicht-Etwas zeugt von der Anwesenheit des Unerkennbaren und
wird zur Erfahrung der notwendigen Unbegreiflichkeit des Geahnten.
DaB er so sein muB, fithrt den Suchenden zu ehrfiirchtigem Schweigen,
vielleicht auch zu Anbetung und Lobpreis.!°

& De venatione sapientiae cap. 12.
° De visione Dei cap. 9f.
10S.0. (s. Anm. 8) Zitat aus De venatione sapientiae.



Gerda von Bredow 170

Nikolaus von Kues ist aber nicht nur Gottsucher mit der Vernunft,
vielmehr zugleich glaubender Christ. Dies ist moglich, weil der Glau-
bende (noch) nicht ein Schauender ist. So hat er in der Verbindung von
Gottsuche und Glaube seine Chance, jenseits der philosophischen Erwi-
gungen die Erfahrungen der Docta ignorantia im Bereich der Glaubens-
geheimnisse zu erproben und zu vertiefen. Dem Fragenden begegnet
auch hier die Unbegreiflichkeit als Notwendigkeit. In De visione Dei,
dem eigens fiir die Benediktiner von Tegernsee 1453 verfaBBten Betrach-
tungsbuch, erortert der Glaubende die Fragen in Zwiesprache mit Gott,
von dem er immer neue Wege zur Erfahrung!! in Docta ignorantia dar-
geboten bekommt. Die Schau der gottsuchenden Vernunft in nicht be-
greifender Erfahrung des Geheimnisses ist dem Glaubenden eine Stiitze.
Hier ist das Ziel ein Ubersteigen aller menschlichen Begriffe, das keine
neuen Begriffe erzeugt: eine innige Verbindung von glaubiger Anbetung
mit Anstrengungen der Vernunft zum unberiihrten Beriihren dessen, der
im Glauben direkt angeredet wird, und dessen Eingebungen im ,,Ge-
sprich® wie Antworten vernommen und angenommen werden. Es ist
wie ein Emporgerissenwerden (raptus)'? im Vorgeschmack der seligen
Schau. — Heute erscheint den wenigsten so etwas als méglicher Weg, so
daf} oft mit Schweigen dariiber hinweggegangen wird.

Durch das Anerkennen der Unendlichkeit ist die menschliche Ver-
nunft fahig zum Aufblick iiber sich hinaus. Was bei solchem Bemiihen
aber an aussagbaren ,,Ergebnissen” anfillt, ist niemals geniigend. Ge-
rade so werden die unermiidlichen Versuche, neue und bessere Erfah-
rungen im Lernen des Nichtwissens zu machen, zur geistigen Speise, ja
zum Lebensquell des Gottsuchers. Es wird zum Umkreisen des uner-
reichbaren Zieles in der Andersheit der sich niemals erschépfenden Teil-
habe. So ist es natiirlich, dal Nikolaus bis an sein Lebensende immer
neue Namen Gottes fand, in denen das Geheimnis seiner allumschlie-
Benden einfachen Einheit angedeutet wird: Possest, Non aliud, Posse ip-
sum.

I11. Vom Schopfer fiihrt der Weg des Nachdenkens wieder zur Schép-
fung, nun aber von oben her! Wir fragen nach dem Sein der Geschépfe.
Wir stehen also nicht mehr bei den Objekten unsres Erkennens, sondern

11 Zur Bedeulung solcher geistigen Erfahrung vgl. die zweisprachige Ausgabe vom ,,Idiota
de Sapientia. Der Laie tiber die Weiheit”, auf der Grundlage des Textes der kritischen
Ausgabe neu lbersetzt und mit Einleitung und Anmerkungen herausgegeben von Renate
Steiger (Philosophische Bibliothek Band 411, Felix Meiner Verlag Hamburg, Hamburg
1988).

12 Vgl. De visione Dei cap. 16 und cap. 25.



Docta ignorantia 171

bei dem, was diesen zugrunde liegt. Wir konnen das auch Metaphysik
der Schoépfung nennen. — Zu Anfang hatten wir gesehen, dal} die relatio-
nale Erkenntnis fiir unser menschliches Erkennen charakteristisch ist.
Durch sie gewinnen wir vielerlei Kenntnis von den endlichen Dingen;
wir bleiben aber diesseits ihres ontologischen Geheimnisses. Die Frage,
was denn in solchen Relationen steht (oder eigentlich ,,ist“), bleibt drau-
Ben. Das Was wird nur mittelbar, d. h. in Andersheit, bezeichnet durch
die Relationen, die sich an ihm zeigen (kreuzen, begegnen).

Das alte Bemithen um die Erkenntnis des Einzelwesens als solchem,
das Fragen nach den Griinden seiner ontologischen Einzigartigkeit, hat
keine rationale Antwort gefunden. Die Je-Einzigartigkeit entzieht sich
jedem Begriff, weil dieser prinzipiell immer auf eine Mehrheit konkreter
Seiender angewendet werden kann.

Nikolaus beschreibt das Sein der Geschopfe als ,,abkiinftiges Sein*
(ab-esse). Das ist total verschieden von ,,Relation®. Es 146t sich nicht ra-
tional fassen, die zur Erlduterung gebrauchten Bilder und Symbole er-
weisen sich alle als unzureichend.® Das ,,ab-esse“ bezeichnet das kon-
krete, individuelle Sein. Ein jedes hat sein Sein von Gott. Aber das ist
keine ontologische Relation des Endlichen zum Unendlichen, sondern
sein Sein! Nikolaus sieht das Geschdpf teilhaben an der Ahnlichkeit
Gottes (wie auch Thomas von Aquin).'* Damit ist etwas ausgesprochen,
das logisch kaum zu fassen ist. Gott ist kein Gegenstand, an dem andere
Anteil haben konnten. Er bleibt unteilnehmlich (imparticipabilis), geht
nicht ein in die Teilhabenden. Er gibt teil an seiner Ahnlichkeit, indem
er dem Geschopf Sein gibt. Dies Sein ist abkiinftig von Gott gegeben,
also verschieden vom Sein Gottes. Dennoch hat es etwas von seiner
Ahnlichkeit. Mit dem Bildwort ,, Widerscheinen* (relucere) wird das Ge-
heimnis benannt. Wenn man einmal darauf aufmerksam wurde, sieht
man es, begreifen 148t es sich nicht. In dem Widerschein vom Ursprung
weist das unbegreifliche Seiende auf seinen Seinsgrund hin.

Es war eine sehr bedeutende Einsicht von Nikolaus, daB er die Ein-
zigartigkeit eines jeden Geschopfes als Teilhabe an der absoluten Ein-
zigartigkeit Gottes erkannte. Er hat sie erst in seinem Alterswerk ,,Von
der Jagd nach Weisheit* ausgesprochen.!*

Von hier aus hat jedes Geschopf seine Wiirde. Es ist zwar logisch klar,
daBl wir nur dann von zweien reden kénnen, wenn diese sich voneinan-
der unterscheiden; andernfalls wiiren es nicht zwei, sondern eben ,.ein

13 Vgl. doct. ign. 11 cap. 2.

14 Vgl. Thomas von Aquino, Expos. in: De divin. nomin. (Marietti) n. 158 und 178. NvK,
De venatione sapientiae cap. 22 n. 65.

15 Ebd. cap. 22.



Gerda von Bredow 172

und dasselbe®. Aber die Einzigartigkeit, wie Nikolaus von Kues sie ver-
steht, meint nicht irgendwelche belanglosen Unterschiede, sondern posi-
tive Qualitdt, Wert und Wiirde als Widerschein von der Singularitas des
einzig-einen Gottes.

Der Gedanke der Einzigartigkeit erscheint schon friith bet Nikolaus.!s
Er wird ausgesprochen wie etwas Selbstverstindliches, kaum themati-
siert. Man kann keine vollstindige Darstellung dieser Idee finden, aber
geniligend Anhaltspunkte dafiir, daB sie verschiedene Aspekte hat. Wich-
tig ist, daB es bei den Geschdpfen Unterschiede des Grades ihrer Singula-
ritdt gibt. Besonders hervorzuheben ist die Einzigartigkeit der Person
(des verniinftigen Einzelwesens).'” Die personalen Akte prigen die Per-
son ja weiter; jede freie Entscheidung trigt zu ihrer besonderen Ent-
wicklung bei. Darin kénnen wir das , lebendige Bild Gottes* erkennen.
Wir sprechen mit Recht vom Geheimnis der Person! Es kann nicht auf-
geldst werden durch die Merkmale, die in einer Kartei verzeichnet wer-
den konnen. Die Fahndung mit Hilfe besonderer Merkmale gehort bis
jetzt groBenteils zur Coniectura. Doch sogar die wissenschaftlich nach-
weisbare Je-Einzigartigkeit in den kleinen Aufbauteilen des Organismus
ist immer noch im Modus geringer als die Einzigartigkeit der Person, die
nicht ein fiir alle Male fertig, sondern der Steigerung fahig ist.

Die Einzigartigkeit aller Geschépfe, durch die alle von einander un-
terschieden sind, verbinder diese aber auch als Partner miteinander, inso-
fern sie alle teilhaben an der Ahnlichkeit Gottes — jedes in seiner Weise.

Wieist aber das ,, Teilhaben iiberhaupt moglich? Steht es nicht in Wi-
derspruch zur absoluten Unendlichkeit und Unteilnehmlichkeit Gottes?
Wird mit dem ,, Teilgeben“ seiner Ahnlichkeit an die Geschopfe nicht
doch eine Briicke iiber den Abgrund zwischen dem Endlichen und dem
Unendlichen geschlagen? Die Frage ist zu verneinen! Dies kénnen wir
sogar begreifen: Fiir die Geschdpfe besteht der Abgrund, die trennende
Kluft, fiir Gott gibt es solche Kluft iiberhaupt nichz. Denn der unendli-
che Gott hat keine Grenze am Endlichen. Daf es so sein muB, begreifen
wir, wie das ist, kénnen wir nicht denken.

Auch im Bereich der Schopfung kénnen wir das Nichtwissen lernen.
Wenn wir die Geheimnisse um die Person akzeptieren, kénnen wir wert-
volle Erfahrungen machen, die den Sinn eines personalen Einsatzes als
Partner der andern bestitigen. Dazu gehort die Fihigkeit, trotz anschei-
nend unaufhebbarer Gegensitze durch den Aufblick der Vernunft iiber

16 Vgl. docl. ign. II cap. 2.
7 Dazu siehe Gerda von Bredow, Die personale Existenz der Geistseele in: Milleilungen
und Forschungsberichte der Cusanus-Gesellschaft (MFCG) t4 (1980) 127f.



Docta ignorantia 173

sich hinaus den ,,Gegensatz der Gegensitze*'®* zum Stern der Orientie-
rung zu machen, um zu gegenseitiger friedlicher Toleranz fihig zu wer-
den.

IV. Solche Maglichkeit erscheint zunidchst weit hergeholt. Zum Ab-
schlu wollen wir sie an dem Fundament fiir einen Frieden der Religio-
nen erldutern, das Nikolaus seiner Schrift De pace fidei von 1453 prak-
tisch zugrunde gelegt hat. Ich kann dabei an das Buch von W. Heine-
mann ,,Einheit und Verschiedenheit. Das Konzept eines intellektuellen
Religionenfriedens...“!° ankniipfen. Ich muf} nur ein wenig zurechtrik-
ken, was moglicherweise vom modernen Verstindnis der ,,Intellektuali-
tat“ her miBdeutet werden kénnte. Heinemann ist sich des Unterschie-
des jedoch bewuBt.

Nikolaus hat sich in seinem Leben oft um Vermittlung bemiiht, frei-
lich nicht immer mit praktischem Erfolg. Aber er wiinschte Frieden!
Nach der Eroberung von Konstantinopel durch die Tirken im Jahre
1453 hat er — im Herzen tief erschrocken iiber das Morden der Volker im
Streit ,,zur Ehre Gottes“ — die Schrift vom Frieden im Glauben verfalit,
sozusagen als Bericht von der Vision eines Religionsgespridches unter
himmlischer Anleitung. Sie soll die eine Religion erkennbar machen, die
alle verbindet, die an Gott glauben.?®

Im Jahre 1982 wurde bei dem Symposion in Trier tiber diese Schrift
von Nikolaus von Kues die Frage gestellt, was wir denn von der Frie-
densidee des Nikolaus von Kues annehmen kénnen, da wir doch heute
in einer ganz anderen Situation leben als er. Wir wollen nicht die eine
Religion fiir alle, sondern vielmehr Religionsfreiheit als Fundament fiir
ein friedliches Miteinander der so unterschiedlichen Menschen und Vél-
ker!?! In dem Gesprich der ,Weisen“, wie es Nikolaus konzipierte, wird
vorausgesetzt, da3 das Christentum die héchste Form des Glaubens ist,
und daB die Glaubenslehren der Christen keimhaft in den andern Reli-
gionen enthalten seien. Vorausgesetzt wird der Glaube an Gott, der von
der Vernunft gesucht, von den Propheten verkiindet, in Jesus Christus
offenbart ist.

Die Argumente sind fiir uns heute nur zum Teil ansprechend. Es geht
aber nicht eigentlich um definierte Glaubenslehren (Dogmen), sondern
um ihren Gehalt, der — wie bei der Trinitdt deutlich — den Aufstieg der
Vernunft iiber sich hinauf verlangt. Trinitdt ist nicht Dreiheit, die man

18 Vgl. De visione Dei cap. 13f.

19 Studien 10 hg. von Khoury und Hagemann. Altenberge 1987.

20 Vgl. De pace fidei cap. 5 n. 15 und cap. 6 n. 16.

21 MFCG 16 (s. Anm. 8), 207, Diskussionsbeitrag von L. Oeing-Hanhoff.



Gerda von Bredow 174

zdhlen kann, sondern ,,Drei-Einheit” iiber der Vernunft. Es geht darum,
Geheimnisse Gottes im Sinnzusammenhang seiner Hoheit, z. B. der voll-
kommenen Liebe, als Geheimnisse zu sehen, die geglaubt werden. Das ist
aber erst mdoglich durch Docta ignorantia, d. h. das Lernen des Nicht-
wissens. Es kommt bei den Gesprichen darauf an, da3 der eine vom an-
dern voraussetzt, dall er Denselben sucht, und deshalb auch die Einheit
im Frieden des Glaubens. Verschiedene Ansitze fiihren schlieBlich hin
zu dem einen Gott. Dabei ist ,,Docta ignorantia* nicht schon die eine zu-
grunde liegende Religion, sondern Voraussetzung fiir das Vertrauen in
den von Gott fir alle vorgesehenen Frieden im Glauben.

Die Einheit in der Verschiedenheit erwichst durch Docta ignorantia,
insofern diese alle menschlichen Absolutheitsanspriiche im Sinne eines
» Totalbesitzes” der Wahrheit von Gott zunichte macht. Sie hebt aber
nicht die Unterschiede in der Teilhabe an der Wahrheit auf, wie sie sich
ergeben aus der Je-Andersheit der Tradition und der individuellen Hin-
gabe des Glaubenden an den Ursprung alles Guten, sowie den besonde-
ren Lebensumstinden usw. Es ist wahr, daB ,,alle Religionen unendlich
von der ewigen Wahrheit abweichen und sie nur mutmaBlich mehr oder
weniger prizise, im Denken und Tun (Hervorhebung von mir) zum Aus-
druck bringen“.?? Aber das braucht die ,,Uberlegenheit“ des Christen-
tums gegeniiber den andern Religionen nicht in Frage zu stellen. Die
von Nikolaus vertretene Meinung bleibt legitim: Der unendliche Unter-
schied aller sich geschichtlich entfaltenden Glaubenslehren von der
Ewigen Wahrheit 148t die vielen nicht ,,gleich* werden. Denn der unend-
liche Abstand kann nicht als Maf fiir den je eigenen Wert eines endlich
Existierenden gedeutet werden. So gibt es zwischen den verschiedenen
Religionen durchaus Unterschiede des Ranges — wie bei jeder Teilhabe.
Aber wir konnen diese Unterschiede nur mutmaQ3en, nicht genau beur-
teilen. Denn eine MutmaBung ist zwar eine Anndherung an die Wahr-
heit, doch bloB mittelbar, ,,in Andersheit“. Sie kénnte nur von der
» Wahrheit, wie sie ist*, her genau beurteilt werden.?* Jede Beurteilung
von einer andern Perspektive aus wire ihrerseits nicht mehr als eine Ver-
mutung. So ist menschliches Urteilen iiber andere Religionen niemals
genau, mag es auch gewisse Wahrscheinlichkeit fiir sich haben.

Da uns die Fiille der Wahrheit unerreichbar ist, miissen wir uns be-
scheiden zuriickhalten. Es kann dennoch praktisch sinnvolle Leitlinien
geben, um die Glaubwiirdigkeit einer konkreten Religion zu beurteilen.
Das Verhalten der Menschen gibt davon einen Widerschein in Toleranz,

22 Zitat aus W. Heinemann, Einheit und Verschiedenheit, (s. Anm. 19) 181.
23 Siehe oben.



Docta ignorantia 175

Friedensfihigkeit und Wahrhaftigkeit, verbunden mit der Bereitschaft
zu gemeinsamer Bemiithung im Dienste der Menschen zur Ehre Gottes.
Das Eigentiimliche einer lebendigen Religion entzieht sich weitgehend
der wissenschaftlichen Erforschung, denn konkreter Glaube und gelebte
Gottesverehrung ist mit den Methoden der Wissenschaft so wenig zu er-
fassen wie andere personale Entscheidungen und Handlungen. Es gibt
Vermutungen und vielleicht auch ein Verstehen aufgrund eigener per-
sonlicher Erfahrungen. Letztere ermoglichen es uns, einander als Part-
ner anzunehmen. Diese Sitze lassen sich so nicht direkt bei Nikolaus
von Kues belegen; sie sind aber Konsequenzen, Anwendungen seiner
Lehre von Coniectura und Docta ignorantia.

Der Gott-Suche und der Gottesverehrung liegt die unausgesprochene,
weil unaussprechliche Einheit des Gottlichen zugrunde. Man kann sagen:
Sie ist ,,vorausgesetzt“, aber durchaus nicht begriffen. Dennoch ist sie
fiir die Menschen das Ziel: wie ein Leitstern, aber kein Zielort, an dem
man ankommen koénnte auf erkennbaren Wegen. Sie kann spiirbar wer-
den in der Docta ignorantia als Anwesenheit des Unbegreiflichen. Diese
Erfahrung kann den einzelnen stirken in der Treue seines Glaubens und
im Uben positiver Toleranz, ndmlich den eigenen Weg niher zu Gott in
Geduld zu gehen und die andern in ihren aufrichtigen Versuchen zu
achten und zu stiitzen.

Die ,,Weisen“ in der Schrift vom ,,Frieden im Glauben* leben schon
in solchem Glaubensfrieden. Aber es bleibt ein weiter Weg von der Frie-
densidee der Docta ignorantia bis hin zu einem realen ,,Religionenfrie-
den“ in der Welt. Denn die Institutionen der Religionen stehen in viel-
filtigen Interessenkonflikten und Machtkdmpfen. Deshalb werden sie,
von sich aus, bestenfalls den Streit besinftigen. Aber der Friede erwdchst
aus dem Tun derer, die nicht allein durch die hochste Erkenntniskraft
zur Docta ignorantia aufgestiegen sind, sondern die bereit sind, von der
Hoffnung und ihrem Glauben an die Offenbarung der Liebe Gottes un-
ter den Menschen Zeugnis abzulegen: weitergeben, was sie haben. Dies
bedeutet auch, daB sie es in Bildern und Gleichnissen, die einen Wider-
schein?* der gottlichen Geheimnisse zeigen, zu vermitteln suchen.

Vielleicht kénnen dann auch kirchenpolitische Verhandlungen, die sie
angeregt haben, zu praktischen Vereinbarungen fiir ein respektvolles
Miteinander fiihren.

24 Nikolaus wuBte, daB anschauliche Bilder dem Auge des Geistes das Unanschauliche er-
scheinen lassen kdnnen. Vgl. De visione Dei, das gemalte Bild des Allessehenden; De pos-
sest (1460), der Kreisel, der bei schneller Drehung zu stehen scheint; und das Spiel mit
dem ,,Globus“ (1462), De ludo globi.





