Bibelmeditation 201

Monolog! In ihm bin ich zwar einsam vor allen Menschen, aber
ich stehe um so absoluter vor Gott. Mein Partner ist das groB3e Du,
das ilteste, das ewig ist, ehe ich war, das transzendente ,,Du®, mein
Schépfer, mein Herr und mein Gott.?

Nie zu stillende Sehnsucht

In einem Interview hat Heinrich Boll einmal darauf hingewiesen, ,,daf3
wir alle eigentlich wissen — auch wenn wir es nicht zugeben —, daf3 wir
hier auf der Erde nicht ganz zu Hause sind.“? Tatsichlich gibt es in je-
dem Menschenleben eine Sehnsucht zuviel, die nicht gestillt werden
kann, und damit eine Einsamkeit, die ausgehalten werden muf.

Heimat

Nach christlichem Verstindnis findet erst in der letzten und radikalen
Einsamkeit des Todes gleichzeitig deren Uberwindung statt, weil der
Mensch erst im Tod in jene Dimension eintritt, in welcher Gott ihm das
schenkt, was er auf Erden immer sucht und doch nie ganz findet: Hei-
mat.

8 Th. Haecker, Tag- und Nachtbiicher. Miinchen 1947, 300.
® K.J. Kuschel, Weil wir uns auf dieser Erde nicht ganz zu Hause fiihlen. 12 Schriftsteller
tiber Religion und Literatur. Miinchen 1985, 64.

Gotteserfahrung in der Bibelmeditation

Vladimir Satura, Innsbruck

Das Anliegen

Da das Hauptinteresse der Spiritualitit und der Mystik letztlich doch
der Praxis gilt, ist es sicher sinnvoll, die einzelnen Fragen dieser Gebiete
nicht nur auf verschiedenen Ebenen der Abstraktion zu behandeln, son-
dern auch ihre konkreten Erfahrungsgestalten aufzuzeichnen.

So stellt sich auch in bezug auf das zentrale Kapitel der Spiritualitit
und der Mystik, die Gotteserfahrung, die Frage: Wie schauen ,,die un-
mittelbaren Gegebenheiten des BewuBtseins“ (Bergson) bei jenem Men-



Viadimir Satura 202

chen aus, der Gott erfihrt? Was nimmt er dabei wahr? Was spielt sich
dabei in ihm konkret ab? Das mii8te an sich allen, die das Wort ,,Got-
teserfahrung™ benutzen, bekannt sein.

Daf3 es keineswegs leicht ist, eine solche Erfahrung zu verbalisieren,
ist klar. Diese Schwierigkeiten werden auch am haufigsten als Grund
angefiithrt, warum manche vor dieser Aufgabe kapitulieren. Nur mochte
ich zu bedenken geben, dall wir uns iiberhaupt schwertun, komplexe Er-
fahrungen (z. B. das Erlebnis einer Oper) sprachlich zu artikulieren, sie
in Worte zu kleiden, thnen einen halbwegs adidquaten sprachlichen Aus-
druck zu verleihen. Immer bleibt er weit hinter der Fiille des Erlebten
zuriick. Wie ungeniigend er aber auch ist, haben wir und andere doch
mehr davon, als wenn wir geschwiegen hitten.

Nach der allgemeinen Uberzeugung wird Gott in verschiedenen Kon-
texten erfahren: in der Natur, in der Seele eines Menschen, in der Kom-
plexitit des Lebens, in der Gemeinschaft der Glaubigen und auch im ei-
genen Inneren, vor allem in meditativer Versunkenheit. Ich beschrinke
mich hier auf diese letzte Form, also auf die Gotteserfahrung in der Me-
ditation. Und zwar deswegen, weil mir dariiber Berichte heute lebender
Menschen zur Verfiigung stehen.

Meditationskurse

Den Rahmen bildeten meine Meditationskurse. Es handelte sich um bi-
blische Meditationen, durchgefiihrt in einer Gruppe mit etwa 20 Teil-
nehmern. Die Kurse dauerten, wenn man von Ausnahmen absieht, fiinf
Tage mit je vier Ubungseinheiten. Bei den einzelnen Ubungen las ich zu-
erst eine kurze Stelle aus der Bibel, die als Impuls fiir die jeweiligen Me-
ditationen dienen sollte. Nachdem die Teilnehmer im Kreis die entspre-
chende Haltung eingenommen hatten, gab ich Anregungen zur Erleich-
terung des Einstiegs in die Versenkung und las nochmals die betreffende
Bibelstelle vor. Die eigentliche Meditation, die dann folgte, dauerte 30
Minuten. Der Ausklang geschah liegend, mit dem Gesicht am Boden,
und wurde durch passende Musik begleitet. Den Abschluf3 bildete der
»Erfahrungsaustausch* - als Gruppengesprich —, und zwar wenn mog-
lich in einem anderen Raum. Er sollte schlicht und einfach die Rolle der
»Reflexion* erfiillen, wie sie in der christlichen Praxis empfohlen wird.
Mir ging es dabei primidr um das Feedback iiber formale Aspekte des
Meditationsablaufes, iiber eventuelle Schwierigkeiten kérperlicher und
seelischer Art, die ich als Leiter kennen muf3, um bei ihrer Bewiltigung
behilflich zu sein ader ihnen eventuell beim Fortgang des Kurses Rech-



Bibelmeditation 203

nung zu tragen. Nach und nach schlossen sich Berichte dariiber an, ob
die Worte der Bibel einzelne Teilnehmer angesprochen haben oder
nicht, und wenn ja, wie das Erlebnis ausgesehen hat. Selbstverstindlich
berichtete dariiber nur, wer wollte, und dieser nur das, was er wollte.

Das meiste, was ich heute iiber Meditationsvorginge weil3, verdanke
ich diesem ,,Erfahrungsaustausch®. Hier erfuhr ich, was die Versenkung
fordert, was sie behindert, nach welchen Modellen die Prozesse ablau-
fen, was sich dabei inhaltlich abspielt, was daran gemeinsam und was
persOnlich-individuell, sogar mehr oder weniger einmalig ist. Diese Be-
richte machten es mir dariiberhinaus méglich, meine Vermutungen, die
ich anfangs der Literatur entnahm (der klassisch-christlichen wie auch
der nicht-christlichen), bei den Ubungen zu iiberpriifen.

Der Erfahrungsaustausch war mir auBerdem behilflich bei der Suche
nach einem geeigneten sprachlichen Ausdruck, wofiir das fachliche und
nicht-fachliche Vokabular fehlte. Manchmal mufite ich mehrere Mog-
lichkeiten ausprobieren, bis ich eine befriedigende Formulierung eines
Impulses, einer Information oder eines Erfahrungsaspektes fand.

Die Teilnehmer selbst waren froh iiber die Moglichkeit, einiges von
dem, was sie in der Meditation bewegte, zu verbalisieren und auch Au-
Berungen anderer dariiber zu horen. Sie erfuhren dadurch, wie sie beteu-
erten, eine zusitzliche Bereicherung, haben besser begriffen, was medi-
tieren heilit, und schneller ihren persdnlichen Meditationsstil gefunden.
Was sie von Anfang an namlich am meisten verbliiffte, war die Feststel-
lung, daB jeder anders durch sein Inneres gefiihrt wird, obwohl alle vom
gleichen Impuls ausgehen. Gemeinsame Reflexionen nach der Medita-
tion bieten offenkundig manches, was ein Einzelgesprach zwischen ei-
nem Teilnehmer und dem Leiter nicht bringen kann.

Die Meditation

146t sich am besten beschreiben, wenn man sie als Gegenpol des Alltags
betrachtet. Der Gegensatz zwischen ,actio“ und ,,contemplatio”, den
schon unsere Klassiker hervorzuheben pflegten, kann m. E. durch
vier folgende Gegeniiberstellungen niher umschrieben werden: Aulen -
Innen, Hektik — Ruhe, Zielstrebigkeit — Spontaneitidt, Weitereilen - Ver-
weilen. Der Einstieg in die Meditation macht konsequenterweise die
Umschaltung von einem Pol auf den anderen erforderlich.

Die ,,Umschaltung” von auBen nach innen vollzieht sich dadurch,
daB ich meine Aufmerksamkeit von der Aullenwelt (Personen, Dingen,
Aufgaben) auf mein Inneres richte. Deswegen empfiehlt es sich, die Au-



Viadimir Satura 204

gen zu schlieBen (oder sie wenigstens halbgeschlossen auf einen Punkt
vor sich zu richten) und auch die anderen Sinne abzuschalten, um jede
Kommunikation mit der Umwelt zu unterbrechen und voll bei sich zu
bleiben.

Schwieriger ist die zweite Umschaltung: Von der Hektik, Aufwiih-
lung, Sprunghaftigkeit und Spannung auf Ruhe, Stille, Gelassenheit,
Sammlung. Erst in dieser entgegengesetzten Verfassung entsteht jene At-
mosphire, in der sich der Mensch nicht nur erholt, sondern zu sich
kommt, und in der all das, was durch Aktivitit verdeckt, verdringt, ver-
kiimmert blieb, bewuf3t wird und zum Leben erwachen kann.

Spontaneitit ist das zentrale Merkmal der Erlebnismeditation. Inner-
lichkeit und Ruhe ebnen ihr den Weg, bedingen ihr Zustandekommen.

Zielstrebige Aktivitit verlduft nach folgendem Muster: Ich stelle mir
das Ziel vor, das ich erreichen will, entwerfe einen ,,Plan“, mobilisiere
meine Energien, mein Wissen und Kénnen, das ich dazu brauche. Alles
andere schiebe ich beiseite, weil es mich nur ablenkt und zerstreut.

Das Gegenteil spielt sich bei der Meditation ab: Hier bin ich nicht auf
ein Ziel ausgerichtet, ich steuere nicht den Gang und koordiniere nicht
die Mittel, sondern tiberlasse mich dem, was in meinem Inneren spontan
aufsteigt und ablduft. Mein bewuBtes Ich, mein Wille steuert nicht den
Ablauf des Erlebens, sondern wird gefiihrt, ergriffen, mitgerissen. Wenn
sich das Innere des Menschen spontan regen darf, offenbart es nach und
nach seine unbekannten/unbewufBten Inhalte. Es wird zur eigentlichen
Quelle der Kreativitit, der Inspiration, der Erleuchtung, also jener Er-
fahrungen, die zu den wertvollsten zdhlen, weil sie neue, ungeahnte
Moglichkeiten erschlieBen und einleiten. Die christliche Spiritualitiit
und Mystik sieht in den inneren Regungen den eigentlichen ,spiritus
motor“, die tragende Kraft jener ihr spezifischen Dynamik, die fiir das
Neu-Werden des Menschen unersetzlich ist. Nur nebenbei sei bemerkt,
daBl das Problem der Unterscheidung der Geister nur dann einen Sinn
hat, wenn es sich auf die inneren, spontanen Regungen bezieht.

Daf} das Verweilen eine wichtige Rolle spielt, und daB man die An-
fanger besonders darauf hinweisen muf}, hat mich die Erfahrung ge-
lehrt. Wenn man es ndmlich nicht in das Leitbild der Meditation auf-
nimmt, 148t man die Regungen vor dem inneren Auge/Ohr ablaufen wie
einen Film. Der Stil und das Tempo der Alltagserfahrungen setzen sich
fort, wir eilen weiter. Wenn man nicht auf das Gegenteil ,,umschaltet®,
beraubt man sich einer der wertvollsten Moglichkeiten, ndmlich der
Nachhaltigkeit und der Tiefe. Erst dadurch wird aus der fliichtigen
Wahrnehmung richtige Erfahrung. Der heilige Ignatius weist in der
zweiten Anweisung ausdriicklich darauf hin: ,,Bet jenem Punkt, bei dem



Bibelmeditation 205

ich das finde, was ich begehre, soll ich ruhig verweilen, ohne besorgt zu
sein, weitergehen zu miissen.*

Diese vier Merkmale reichen nach meiner Erfahrung aus, um das
Leitbild der Meditation auch den Ubenden zu vermitteln.

Bibelmeditation

Drei von den oben beschriebenen Merkmalen - Innerlichkeit, Ruhe und
Verweilen - stellen hier kein Problem dar. Dall man sich mit einer Stelle
der Heiligen Schrift im eigenen Inneren befaf3t, nachdem man vorher zu
Ruhe, Gelassenheit und Sammlung gekommen ist, und dall man dar-
tiberhinaus bei dem, was einen betroffen macht, verweilt, versteht sich
von selbst. Problematisch ist nur die Spontaneitit. Man kann nimlich
einwenden: Entweder befa3t man sich mit einer Bibelstelle, dann ist
man aber nicht spontan; oder man iiberld3t sich der Spontaneitit, bleibt
dann aber kaum bei dieser Stelle der Schrift.

Die Antwort lautet: Beides 148t sich vereinen, wenn man die Worte
der Bibel nicht als einen Gegenstand versteht, mit dem man sich befas-
sen mub, sondern als AnstoB3, als Impuls. Man bringt sich dieses Wort
oder die Worte zum BewuBtsein, achtet dann aber nur auf das Echo im
eigenen Inneren. Die weitere Fithrung des inneren Erlebens iiberneh-
men solche Regungen und Einfille, die sich dem Impuls anschlieBen.
Bildlich kann man diesen Vorgang folgendermaBen beschreiben: Man
steigt am Anfang in ein Wort, ein Bild, einen Satz wie in ein Boot ein,
stoBt sich vom Ufer der Selbststeuerung ab und iiberlafit sich den Stro-
men, die momentan in den Gewissern der eigenen Innerlichkeit vorhan-
den sind. Man rudert nicht selbst, sondern 146t sich dorthin tragen, wo-
hin die Stréme flieBen, und hilt sich dort linger auf, wo das Wasser
stillsteht. Es sind die Stréme und Zustinde meiner aktuellen seelischen
Verfassung. Und insoweit ist der weitere FluB der Meditation spontan.

Man kénnte sich fragen, ob im weiteren Verlauf die Worte der Bibel
dann iiberhaupt noch eine Rolle spielen. Die Erfahrung zeigt, daB es
doch einen Unterschied ausmacht, ob ich anfangs in ein Boot einsteige
oder mich ohne dieses Boot einfach durch das Wasser tragen lasse. Im
letzteren Fall setzen sich automatisch jene Erlebnisse fort, die auch im
AlltagsbewuBtsein ununterbrochen abrollen. Dagegen versetzt uns der
Impuls aus der Bibel auf ein existentiell relevantes Erlebnisniveau.

Den geeigneten Ubergang von den Worten der Bibel zur Spontaneitit
des Inneren habe ich jahrelang gesucht, verschiedene Moglichkeiten
ausprobiert und nacheinander als ungeeignet wieder verworfen, bis ich



Vladimir Satura 206

bei folgender Formel gelandet bin: Welches Wort, Bild, welcher Satz
zieht meine Aufmerksamkeit stirker auf sich als der iibrige Text? Ich
wiederhole sie mir, fithle mich hinein, verweile dabei und folge dem
Echo aus meinem Inneren. So wird der Meditierende durch den Leiter
weder gefiihrt noch in eine bestimmte Richtung gedridngt. Er selbst iiber-
l1aBt sich der Spontaneitit seiner Innerlichkeit.

Wie erlebt man den Ablauf einer solchen Meditation? Er verlduft
nicht in gleichmiBigem Rhythmus, sondern in Wellen, die durch spon-
tane ,,Eruptionen® plotzlich und kriftig hochgehen, mehr oder weniger
lange oben verweilen und dann wieder ins Wellental absinken, auf der
Talsohle bleiben, bis sich durch eine neue Ergriffenheit eine zweite,
dritte Welle bildet usw. Bei den Anfiangern gibt es meist mehrere kleine
Wellen, bei den Gelibten wenige, dafiir aber stirkere und linger anhal-
tende.

Was die durch die Worte der Bibel ausgelosten Erlebnisinhalte be-
trifft, dreht sich selbstverstdandlich nicht alles nur um Gotteserfahrung.
Die Wichtigsten will ich kurz aufzdhlen: Einige beziehen sich auf an-
dere Personen aus dem ,,gottlichen Bereich“ (Christus, Maria, Engel, an-
dere biblische Gestalten). Die meisten jedoch betreffen die Person des
Meditierenden selbst. Er lernt sich besser kennen. Der Einklang zwi-
schen dem Selbstbewufitsein und dem Selbstsein nimmt zu, ebenso die
Kompaktheit, insofern als er sich mit manchem an seiner Person, seinem
Lebensweg, seinem Schicksal versdhnt, das er vorher ablehnte. Es lok-
kert sich seine ablehnende oder feindselige Einstellung zu Menschen, er
verzeiht. Verkiimmerte, verschiittete, blockierte Bereiche werden als sol-
che erkannt und ihre Befreiung eingeleitet. Es zeigen sich Mittel und
Wege, die dazu fiihren. Neue Motivationen (Wiinsche, Interessen, Sehn-
siichte) entstehen. Die bisherige Wertskala wird umgekrempelt. Der be-
gleitende Trost und MiBtrost bestirken und erleichtern das Aneignen
der erwiinschten Momente, das AbstoBen der unerwiinschten. Und
dazwischen wird man immer wieder zu Gott gefiithrt und verweilt bei
ihm.

Die Berichte

leite ich mit jener Schriftstelle ein, die bei der jeweiligen Meditation als
Anregung verwendet wurde. Sie macht manches an der Aussage des Me-
ditierenden erst richtig verstandlich.

Die Beziehung zwischen Gott und dem Meditierenden, nicht Gott an
sich, wird erlebt. Manchmal geht es um meine Beziehung zu ihm (z. B.



Bibelmeditation 207

ich sehne mich nach ihm), manchmal um seine zu mir (z.B. er liebt,
trigt, beschiitzt mich) und ein anderes Mal um die Beziehung zwischen
uns beiden (z. B. Nihe - Ferne). Die Erfahrung der Gottesndhe steigert
sich gelegentlich bis zur Verbundenheit, ja bis zur Verschmelzung mit
ihm, die immer durch starke ,fruitio“ (Begliickung) gepragt ist.

Nicht alle Erlebnisse, in denen eine der oben erwihnten Beziehungen
zum BewuBtsein kommt, verdienen die Bezeichnung Gotteserfahrung.
Manchmal sind es ,,bloBe* Erleuchtungen. Nur dann sprechen wir mei-
nes Erachtens zurecht von Gotteserfahrungen, wenn es sich um richtige
Begegnungen mit ihm, um das Erlebnis seiner Prisenz handelt. Um den
Unterschied verschiedener Erfahrungen klar zu machen, bringe ich zu-
nichst drei Beispiele fiir Erleuchtung:

Hagar und Ismael in der Wiiste (Gen 21, 14ff): Nachdem ich lingere
Zeit bei der verzweifelten Hagar und dem weinenden Ismael verweilte,
kommt mir plotzlich zu BewuBtsein: Gott will sich durch mich der Ha-
gars und Ismaels von heute (alleinstehender Miitter und ihrer Kindern)
annehmen. Das hat mich wie ein Blitz getroffen. Ich sagte sofort ja, das
ist mein Beruf. Ich war dadurch so begliickt und stark angespornt, mich
voll zu engagieren...

,Wenn du betest, geh in deine Kammer und bete zu deinem Vater im
Verborgenen“ (Mt 6,6): Nach einiger Zeit wurde ich betroffen durch
den Gedanken: Er kennt mich. Das hat mich so erschiittert: Es gibt je-
manden, der mich kennt, und zwar wie ich bin, ohne Maske und ohne
viele Worte zu verlieren. Kennen zieht Annehmen und Schitzen nach
sich...

»Sehr frith am ersten Wochentage gingen Frauen zum Grabe, als eben
die Sonne aufging...“ (Mk 16,2ff): Ich habe mich den Frauen ange-
schlossen und ging mit ihnen. Pl6tzlich kam mir der Gedanke: Ist es
nicht realistischer, daBl wir nicht einzeln zu Gott gehen, sondern zusam-
men mit anderen? Eigentlich ja. Dieser Gedanke erfiillte mich mit gro-
Ber Freude, brachte richtige Belebung. Ich fiihlte mich beschwingt, frei,
als ob bestimmte Einengungen wegfielen und ich freien, uneinge-
schriankten Raum um mich herum bekidme...

In diesen Berichten wird Gott nicht als jemand erlebt, dem man ge-
genwiirtig begegnet. Wohl aber in den folgenden Schilderungen: ,Jona
machte sich auf, um vor Jahwe zu fliehen* (Jona 1,2). Nach einiger Zeit
kommt mir zu BewuBtsein: Ich will vor Gott nicht fliechen. Umgekehrt:
Meine Grundverfassung jetzt und schon seit langer Zeit ist, eher zu ihm
zu fliehen, ihm ndher zu kommen. Ich strecke mich mit meiner ganzen
Seele nach ihm. Ich kann nicht anders. Er fasziniert mich. Dieses Be-
wuBltsein erfiillt mich mit einer solchen Freude, dall mir die Trénen



Viadimir Satura 208

kommen. Ich verweile in diesem BewuBtsein vor ihm, ausgestreckt mit
dem ganzen Wesen nach ihm. Zugleich ist es mir, als ob ich mit Seilen
von hinten zuriickgehalten wiirde, so daB ich mich ihm nicht nidhern
kann. Es bleibt eine Distanz zwischen mir und ihm. Es fallt mir auf, da3
ich ihm durch die Bibelmeditationen im Laufe der Zeit ndher kam, er ist
mir vertrauter, lebendiger geworden. Deswegen macht mich die jetzige
Distanz nicht sehr traurig. Das Positive iiberwiegt. Und dieses langer
dauernde begliickende BewuBtsein der Beziehung zu ihm (z. T. Verbun-
denheit mit ihm) prigt sich mir tief ein.

Hagar in der Wiiste mit Ismael (Gen 21,14-20): ,,Gott horte die
Stimme des Knaben ... Gott war mit dem Knaben...“ Fast beneide ich Is-
mael darum, wie Gott an seinem Schicksal interessiert ist, wie er ihn auf
seinen Wegen begleitet. Das weckt eine Sehnsucht nach dhnlicher Bezie-
hung und dhnlichem Verhalten Gottes mir gegeniiber. Es wird mir be-
wubt, daB Gott in meinem Leben prisent ist, dal3 er mich auf meinen
Lebenswegen wohlwollend begleitet. Seine Nihe unterwegs wird spiir-
bar. Ich verweile bei diesem Bewultsein lingere Zeit. Es macht mich
gliicklich. Aber Sehnsucht nach groBerer Nihe, nach spiirbarer Prisenz,
nach unmittelbarer Fithrung ,,an der Hand“ iiberwiegt und miindet in
ein Gebet ein.

Jakobs Kampf mit Gott (Gen 32,23-32): ,Jakob nahm seine beiden
Frauen, seine beiden Migde und seine elf S6hne... und fiihrte sie iber
den FluB und brachte auch alle seine Habe hiniiber. Er blieb allein zu-
riick. Da rang er mit ihm...“ Gott allein entgegentreten und allein ihm
gegeniiberstehen. Alles andere am anderen Ufer zuriicklassen, Men-
schen, wie sehr sie einem auch nahestehen, und alle Dinge, und zwar in
der Nacht, im Dunkeln. - An sich zieht mich diese Zweisamkeit an, zu-
gleich ist sie mir unheimlich. Ich stelle mich so Gott. Das Entscheidende
geht nur mich und ihn etwas an. Dies durchzustehen ist schon ein
Kampf. Aber ich spiire zugleich, er wird mir auch im Denken lebendi-
ger, splirbarer.

Berg Tabor (Lk 9,29-37): ,,Wiahrend er betete, verinderte sich das
Aussehen seines Angesichtes... Petrus sagte: Meister, es ist gut, hier zu
sein...“ Auch ich bete mit Christus zum Vater — hier auf der Hohe, mit
geschlossenen Augen, in der Sonne, im leichten Wind, zeitweise auch in
einer Wolke, im BewuBtsein von Gottes Priasenz iiberall um uns herum.
Thm preisgegeben, verweile ich in der Begegnung mit dem letzten Grund
meiner Person, den ich als lebendige Fiille um mich herum spiire. Diese
»Beriihrung“ ist begliickend und unheimlich zugleich, fast erzittere ich
auch korperlich, nicht nur seelisch. Es dominiert das BewuBtsein: Ich
vor meinem Gott.



Bibelmeditation 209

David tanzt vor der Lade (2 Sam 6,14.20-22): ,,David tanzte mit aller
Kraft vor Jahwe her, wobei er mit einem Linnen-Ephod umgirtet war...
entbloBt wie nur irgendeiner aus dem Gesinde. David entgegnete: Vor
Jahwe will ich tanzen, ich will mich sogar noch tiefer verdemiitigen...“
Diese rauschhafte Gottesverbundenheit fasziniert mich. Ich fithle mich
selbst hinein: Auch ich mdchte mich — wenn alle sozialen Rollen, alle
duBeren Anhingsel, auch die Wertschitzung von anderen relativiert
sind - in meiner Beziehung zu Gott richtig entbloft, nackt wissen und in
diesem BewuBtsein verweilen. Es trifft mich tief.

Hdi 2,8ff: ,,Mein Geliebter kommt. Springend iiber die Berge, hiip-
fend iiber die Hiigel...“ Da mich Gott schon seit lingerer Zeit beschéaf-
tigt, ohne daf sich je etwas artikulieren wiirde, war es fiir mich begliik-
kend, als mir plotzlich zu Bewuftsein kam: Gott kommt zu mir, klopft,
ruft mich und umhiillt mich. Ich bin lange bei diesem BewufBtsein ge-
blieben, bei dieser bleibenden Berithrung mit ihm und habe mir ge-
wiinscht, daB} ich dieses BewubBtsein, dieses Gespiir nicht verliere.

,Hitte ich doch Fliigel wie die Taube... Weit fort mdchte ich fliegen,
die Nacht verbringen in der Wiiste™ (Ps 55,7f): Weil ich die Nacht mag
und die Erinnerung an Alleinsein in der Nacht in der Natur fiir mich be-
gliickend ist, sehe ich mich rasch in der Mitte einer ebenen Wiiste auf
dem Boden sitzen. Der dunkle Himmel, sternbesiit, ist iiber mir wie eine
Glocke, die bis zum Horizont reicht. Ich bin allein, bloB3, ohne andere
Menschen. Und Gott ist da, umhiillt mich. Er fiillt all die Riume um
mich. Ich spiire fast, wie der ganze Raum bis hin zum Himmelsgwolbe
durch diese lebendige Fiille sozusagen knistert. Nur ich in ihm allein in
dieser Nacht. Es breitet sich starkes Gliicksgefiihl in mir aus. Ich iiber-
lasse mich ihm ganz. Ein richtiges Tremendum, Faszinosum. Durch ihn
umschlungen méchte ich nicht nur jetzt, sondern tiber den Tod hinaus,
in die Ewigkeit hinein, so bleiben. Eine richtige ,.fruitio” seiner Verbun-
denheit, auch wenn mit anderen Gefiithlen gemischt.

,Ich werde sie locken und in die Wiiste locken und ithr zu Herzen re-
den® (Hos 2,16): Bei dieser Meditation wiederholt sich die Erfahrung
der vorherigen. Hinzu kommt die begliickende Feststellung: Er faszi-
niert mich so stark, daf3 ich in ihm richtig verankert bin und daher den
Eindruck habe: Ich kann von ihm nicht lassen: Spontan gehen meine
Gedanken immer wieder zu ihm.

»Wenn du betest, geh in deine Kammer, mache die Tiir zu und bete zu
deinem Vater im Verborgenen. Und dein Vater, der im Verborgenen
sieht, wird es dir vergelten* (Mt 6,6): Zunédchst fallt mir mein Vater ein,
der schon verstorben ist, und nach und nach, wie wir uns nahestehen,
und was von ihm in mir weiterlebt. Es ist mir leicht, zum Gott-Vater



Viadimir Satura 210

iiberzugehen. Ich wende meine Aufmerksamkeit der Kammer meiner
Seele zu, versetze mich dorthin und wende mich an Gott. Ich spiire ihn
prasent in mir. Und da packt mich der Gedanke: ,,Er steht auf mich® -
wie mein Vater es tat. Dabei wiederhole ich immer wieder die Worte des
Liedes: Niher zu dir, mein Gott, niher zu dir. Betroffen macht mich die
Frage, die abschliefend in mir auftaucht: Wie erfihrt er mich? Die Re-
aktion darauf: Die Freude, daB er trotz dieser Erfahrung an mir festhalt,
aber auch mehrfaches Unbehagen bei der Erinnerung an meine Schat-
ten. Die beiderseitige Erfahrung vertieft dieses Téte-a-Téte mit Gott.
,»QGleichwie Regen und Schnee vom Himmel fallen und dorthin nicht
zuriickkehren, ohne die Erde zu trinken... so auch das Wort, das aus
meinem Mund hervorgeht, es kommt nicht leer zu mir zuriick“ (Jes
55,10f): Nicht nur sein Wort, sondern seine Gnade, sein gottliches Le-
ben selbst stromt im Kreis, kommt von Gott und kehrt zu ihm zuriick,
wobei dieser Strom alles umschliet. Ahnlich wie das Wasser, vom Him-
mel gefallen, durch den Samen aufgesaugt, zu jenem Strom wird, der die
umgestalteten Stoffe aus der Erde als Bausteine der Pflanze dorthin
bringt, wo sie nétig sind, und iiberhaupt in der Pflanze zum Triger der
Lebensprozesse wird - so der gottliche Strom in mir. Dieses BewuBtsein
packt mich: Gott ist mir nicht nur nahe, sein Leben strédmt durch mich,
ist Trager der Lebensprozesse in mir, ich bin angeschlossen an den
Strom der Ewigkeit. Ich bleibe bei diesem BewuBtsein, um diese Fiille in
mich voll einzusaugen. Was ich dabei spiire, ist eine solche Fiille, die die
Hiille meiner Person zu sprengen droht — bis zum Bersten. Es ist sehr be-
gliickend, Gott stromend durch mich trankt mich (auch jene Bereiche in
mir, die trocken und diirr waren), befruchtet (bringt zur Entfaltung), 148t
die Méglichkeit in mir sprossen im kreativen Schaffen. Ich genieBBe es,
koste es aus. Es fillt mir dabei ein, daB hier schon die Ewigkeit flieBt,
hier gibt es zwischen der Zeit und der Ewigkeit keine Zdsur. — Ich niitze
jede Gelegenheit, um zu diesem BewuBtsein der intimsten Gottesver-
bundenheit zuriickzukehren und sie in mir aufkommen zu lassen.

AbschlieBende Uberlegungen

Diese Erfahrungsberichte stammen von Menschen, die schon seit meh-
reren Jahren meditieren und an Gott glauben, und zwar an den Gott Ab-
rahams, Isaaks, Jakobs, den Gott Jesu Christi, so wie er sich im AT und
im NT geoffenbart hat. [hr Glaube ist nicht immer stark. Aber Gott be-
unruhigt, fasziniert, beschéftigt sie. Deswegen lenkt ihr Inneres die Re-
gungen spontan auf ihn, auch wenn der Impuls ihn gar nicht erwéhnt



Bibelmeditation 211

(wie es z.B. in den Stellen aus dem Hohelied oder aus Ps 55,7f der Fall
ist).

Ihre Gotteserfahrung versteht sich nur auf dem Hintergrund ihres
Gottesglaubens. Das zeigt sich auch daran, da die Erlebnis- (oder
Wahrnehmungs-)Raster der Sprache der Bibel und der christlichen Spi-
ritualitit entliehen sind: Er ist mir nahe/fern, er lebt in mir, umhillt
mich, trigt mich, liebt mich, in ihm bin ich geborgen, er begleitet oder
fiihrt mich auf meinen Lebenswegen, er kennt mich, segnet mich usw.

Es stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage: Werden auch Men-
schen, die nicht an Gott glauben, fiir die Gott kein Anliegen ist, in der
Meditation Gotteserfahrung haben? Kaum, wenn diese Erfahrungen
spontan sein sollen, von ihrem Inneren her aufsteigen (das Spezifikum
der Meditation).

Mit anderen Worten: In der Meditation wird jeder jenen Gott erfah-
ren, an den er glaubt, der ihm (durch eine Glaubensgemeinschaft) ver-
mittelt wurde.

Gott wird erfahren in der Begegnung (ein , Téte-a-Téte*) mit einem
unsichtbaren, aber lebendig gespiirten Du, nicht mit Gott an sich, mit
Gott als solchem. Der Meditierende spiirt diese Priasenz dhnlich wie die
Anwesenheit eines Menschen im selben Raum, den man nicht sieht. Ich
betone: Er weil3 nicht nur um seine Priasenz oder glaubt sie, sondern er
spiirt sie, wie wenn der Raum durch unsichtbare Kraft geladen, zum
Bersten voll wire, leicht bebend, als ob er diese Fiille nicht fassen
kénnte. Diese Nihe kann sich bis zum Einswerden mit ihm, zum Ver-
schmelzen in einer Einheit steigern.

Begleitet wird diese Begegnung durch innere Regungen, wie Erleuch-
tungen (z. B. iiber seine Haltung, Beziehung zu mir, meine zu ihm, nach
den oben beschriecbenenen Wahrnehumungsrastern), Gefiihlen (Lust —
Unlust, Trost — MiB3trost, Liebe, Andacht, Schuld, Angst, Vertrauen, Ge-
borgenheit), Motiven (Sehnsucht, Verlangen nach ihm, Wunsch, mich
seinen Erwartungen anzugleichen usw.).

Was bewirkt diese Erfahrung in der Person des Meditierenden, wenn
sie nicht nur einmal vorkommt, sondern sich iiber lingere Zeit wieder-
holt? Und was bewirkt sie nicht? Sie steht nimlich (wie auch die Medi-
tation selbst) im Kontext der christlichen Spiritualitit, und dieser geht es
primir um die ,,Friichte®, um den ,,neuen Menschen®, der in seiner Hal-
tung, Gesinnung Gott dhnlich wird.

Zur Folge hat sie die Verankerung, Verwurzelung der Gottesbezie-
hung im Innern des Menschen. Der Schwerpunkt liegt nicht mehr drau-
Ben, an der Peripherie, sondern im Zentrum, im Kern der Person. Die
Beziehung zu Gott wird nicht hauptsdchlich durch eine soziale Rolle



Viadimir Satura 212

oder die Zugehorigkeit zu einer Gruppe getragen, bleibt nicht auf der
Ebene des allgemeinen, gemeinsamen Glaubens, sondern wird zu einem
Bestandteil, sogar einem Grundpfeiler der Person.

AuBerdem bestirken die ,, Trosterlebnisse* (positive, begliickende Ge-
fuhle, die die Erfahrung begleiten) die eigene Anhinglichkeit an Gott,
den personlich gelebten Glauben an ihn, die Sehnsucht nach ihm, so
daf} man sich gerne immer wieder zu Gott zuriickzieht und bei ihm ver-
weilt.

Ich mochte unterstreichen, daB diese Auswirkungen nur im Rahmen
der Meditation denkbar sind, also in jenen Zustinden, wihrend derer
innere Regungen, Spontaneitdt und Verweilen die Erlebnisatmosphire
pragen. Und wenn ich mich nicht tdusche, war das der Hauptgrund,
warum man die Meditation in der christlichen Spiritualitit so schiitzte,
empfahl und pflegte. Durch sie war die Verinnerlichung, Verpersonli-
chung und Intensivierung der Gottesbeziehung anregbar. Rein mensch-
lich relevante Positiva der Meditation (Gelassenheit, Ruhe, Erholung)
fielen dabei kaum ins Gewicht.

Die Meditation hat aber auch ihre Grenzen. Nicht alle Ziele und An-
liegen der christlichen Spiritualitit liegen im Bereich ihrer Maéglichkei-
ten. Schon deswegen nicht, weil sich nicht die ganze Bibel zur Medita-
tion eignet. Den bei weitem groBeren Teil der Bibel (die ganz abstrakten
Aussagen, Gebote, Verbote) kann man sich nur auf dem Wege des Le-
sens, des Studiums, des Horens, des Gesprichs aneignen.

Und auflerdem lassen sich viele der erwiinschten Eigenschaften des
,»heuen Menschen“ nicht anders erwerben als durch Ubung, auf jeden
Fall nicht ohne Ubung. Man denke an die Armut (selbst Franz von As-
sisi erwarb sie nach und nach durch Probieren), Selbstverleugnung,
»Frichte bringen“, Giite (Erbarmen) usw. Die Bibelmeditation macht
nicht die ganze christliche Spiritualitit aus, macht andere Wege nicht
uiberfliissig. Aber auch sie selbst kann durch andere nicht ersetzt wer-
den.





