
Bibelmeditation 201 

Monolog! In ihm bin ich zwar einsam vor allen Menschen, aber 
ich stehe um so absoluter vor Gott. Mein Partner ist das große Du, 
das älteste, das ewig ist, ehe ich war, das transzendente •Du", mein 
Schöpfer, mein Herr und mein Gott.8 

Nie zu stillende Sehnsucht 

In einem Interview hat Heinrich Böll einmal darauf hingewiesen, •daß 
wir alle eigentlich wissen - auch wenn wir es nicht zugeben -, daß wir 
hier auf der Erde nicht ganz zu Hause sind."9 Tatsächlich gibt es in je- 
dem Menschenleben eine Sehnsucht zuviel, die nicht gestillt werden 
kann, und damit eine Einsamkeit, die ausgehalten werden muß. 

Heimat 

Nach christlichem Verständnis findet erst in der letzten und radikalen 
Einsamkeit des Todes gleichzeitig deren Überwindung statt, weil der 
Mensch erst im Tod in jene Dimension eintritt, in welcher Gott ihm das 
schenkt, was er auf Erden immer sucht und doch nie ganz findet: Hei- 
mat. 
8 Th. Haecker, Tag- und Nachtbücher. München 1947, 300. 
9 K.J. Kuschel,  Weil wir uns auf dieser Erde nicht ganz zu Hause fühlen. 12 Schriftsteller 
über Religion und Literatur. München 1985, 64. 

Gotteserfahrung in der Bibelmeditation 
Vladimir Satura, Innsbruck 

Das Anliegen 

Da das Hauptinteresse der Spiritualität und der Mystik letztlich doch 
der Praxis gilt, ist es sicher sinnvoll, die einzelnen Fragen dieser Gebiete 
nicht nur auf verschiedenen Ebenen der Abstraktion zu behandeln, son- 
dern auch ihre konkreten Erfahrungsgestalten aufzuzeichnen. 

So stellt sich auch in bezug auf das zentrale Kapitel der Spiritualität 
und der Mystik, die Gotteserfahrung, die Frage: Wie schauen •die un- 
mittelbaren Gegebenheiten des Bewußtseins" (Bergson) bei jenem Men- 



Vladimir Saturn 202 

chen aus, der Gott erfährt? Was nimmt er dabei wahr? Was spielt sich 
dabei in ihm konkret ab? Das müßte an sich allen, die das Wort •Got- 
teserfahrung" benutzen, bekannt sein. 

Daß es keineswegs leicht ist, eine solche Erfahrung zu verbalisieren, 
ist klar. Diese Schwierigkeiten werden auch am häufigsten als Grund 
angeführt, warum manche vor dieser Aufgabe kapitulieren. Nur möchte 
ich zu bedenken geben, daß wir uns überhaupt schwertun, komplexe Er- 
fahrungen (z. B. das Erlebnis einer Oper) sprachlich zu artikulieren, sie 
in Worte zu kleiden, ihnen einen halbwegs adäquaten sprachlichen Aus- 
druck zu verleihen. Immer bleibt er weit hinter der Fülle des Erlebten 
zurück. Wie ungenügend er aber auch ist, haben wir und andere doch 
mehr davon, als wenn wir geschwiegen hätten. 

Nach der allgemeinen Überzeugung wird Gott in verschiedenen Kon- 
texten erfahren: in der Natur, in der Seele eines Menschen, in der Kom- 
plexität des Lebens, in der Gemeinschaft der Gläubigen und auch im ei- 
genen Inneren, vor allem in meditativer Versunkenheit. Ich beschränke 
mich hier auf diese letzte Form, also auf die Gotteserfahrung in der Me- 
ditation. Und zwar deswegen, weil mir darüber Berichte heute lebender 
Menschen zur Verfügung stehen. 

Meditationskurse 

Den Rahmen bildeten meine Meditationskurse. Es handelte sich um bi- 
blische Meditationen, durchgeführt in einer Gruppe mit etwa 20 Teil- 
nehmern. Die Kurse dauerten, wenn man von Ausnahmen absieht, fünf 
Tage mit je vier Übungseinheiten. Bei den einzelnen Übungen las ich zu- 
erst eine kurze Stelle aus der Bibel, die als Impuls für die jeweiligen Me- 
ditationen dienen sollte. Nachdem die Teilnehmer im Kreis die entspre- 
chende Haltung eingenommen hatten, gab ich Anregungen zur Erleich- 
terung des Einstiegs in die Versenkung und las nochmals die betreffende 
Bibelstelle vor. Die eigentliche Meditation, die dann folgte, dauerte 30 
Minuten. Der Ausklang geschah liegend, mit dem Gesicht am Boden, 
und wurde durch passende Musik begleitet. Den Abschluß bildete der 
•Erfahrungsaustausch" - als Gruppengespräch -, und zwar wenn mög- 
lich in einem anderen Raum. Er sollte schlicht und einfach die Rolle der 
•Reflexion" erfüllen, wie sie in der christlichen Praxis empfohlen wird. 
Mir ging es dabei primär um das Feedback über formale Aspekte des 
Meditationsablaufes, über eventuelle Schwierigkeiten körperlicher und 
seelischer Art, die ich als Leiter kennen muß, um bei ihrer Bewältigung 
behilflich zu sein oder ihnen eventuell beim Fortgang des Kurses Rech- 



Bibelmeditation 203 

nung zu tragen. Nach und nach schlössen sich Berichte darüber an, ob 
die Worte der Bibel einzelne Teilnehmer angesprochen haben oder 
nicht, und wenn ja, wie das Erlebnis ausgesehen hat. Selbstverständlich 
berichtete darüber nur, wer wollte, und dieser nur das, was er wollte. 

Das meiste, was ich heute über Meditationsvorgänge weiß, verdanke 
ich diesem •Erfahrungsaustausch". Hier erfuhr ich, was die Versenkung 
fördert, was sie behindert, nach welchen Modellen die Prozesse ablau- 
fen, was sich dabei inhaltlich abspielt, was daran gemeinsam und was 
persönlich-individuell, sogar mehr oder weniger einmalig ist. Diese Be- 
richte machten es mir darüberhinaus möglich, meine Vermutungen, die 
ich anfangs der Literatur entnahm (der klassisch-christlichen wie auch 
der nicht-christlichen), bei den Übungen zu überprüfen. 

Der Erfahrungsaustausch war mir außerdem behilflich bei der Suche 
nach einem geeigneten sprachlichen Ausdruck, wofür das fachliche und 
nicht-fachliche Vokabular fehlte. Manchmal mußte ich mehrere Mög- 
lichkeiten ausprobieren, bis ich eine befriedigende Formulierung eines 
Impulses, einer Information oder eines Erfahrungsaspektes fand. 

Die Teilnehmer selbst waren froh über die Möglichkeit, einiges von 
dem, was sie in der Meditation bewegte, zu verbalisieren und auch Äu- 
ßerungen anderer darüber zu hören. Sie erfuhren dadurch, wie sie beteu- 
erten, eine zusätzliche Bereicherung, haben besser begriffen, was medi- 
tieren heißt, und schneller ihren persönlichen Meditationsstil gefunden. 
Was sie von Anfang an nämlich am meisten verblüffte, war die Feststel- 
lung, daß jeder anders durch sein Inneres geführt wird, obwohl alle vom 
gleichen Impuls ausgehen. Gemeinsame Reflexionen nach der Medita- 
tion bieten offenkundig manches, was ein Einzelgespräch zwischen ei- 
nem Teilnehmer und dem Leiter nicht bringen kann. 

Die Meditation 

läßt sich am besten beschreiben, wenn man sie als Gegenpol des Alltags 
betrachtet. Der Gegensatz zwischen •actio" und •contemplatio", den 
schon unsere Klassiker hervorzuheben pflegten, kann m. E. durch 
vier folgende Gegenüberstellungen näher umschrieben werden: Außen - 
Innen, Hektik - Ruhe, Zielstrebigkeit - Spontaneität, Weitereilen - Ver- 
weilen. Der Einstieg in die Meditation macht konsequenterweise die 
Umschaltung von einem Pol auf den anderen erforderlich. 

Die •Umschaltung" von außen nach innen vollzieht sich dadurch, 
daß ich meine Aufmerksamkeit von der Außenwelt (Personen, Dingen, 
Aufgaben) auf mein Inneres richte. Deswegen empfiehlt es sich, die Au- 



Vladimir Saturn 204 

gen zu schließen (oder sie wenigstens halbgeschlossen auf einen Punkt 
vor sich zu richten) und auch die anderen Sinne abzuschalten, um jede 
Kommunikation mit der Umwelt zu unterbrechen und voll bei sich zu 
bleiben. 

Schwieriger ist die zweite Umschaltung: Von der Hektik, Aufwüh- 
lung, Sprunghaftigkeit und Spannung auf Ruhe, Stille, Gelassenheit, 
Sammlung. Erst in dieser entgegengesetzten Verfassung entsteht jene At- 
mosphäre, in der sich der Mensch nicht nur erholt, sondern zu sich 
kommt, und in der all das, was durch Aktivität verdeckt, verdrängt, ver- 
kümmert blieb, bewußt wird und zum Leben erwachen kann. 

Spontaneität ist das zentrale Merkmal der Erlebnismeditation. Inner- 
lichkeit und Ruhe ebnen ihr den Weg, bedingen ihr Zustandekommen. 

Zielstrebige Aktivität verläuft nach folgendem Muster: Ich stelle mir 
das Ziel vor, das ich erreichen will, entwerfe einen •Plan", mobilisiere 
meine Energien, mein Wissen und Können, das ich dazu brauche. Alles 
andere schiebe ich beiseite, weil es mich nur ablenkt und zerstreut. 

Das Gegenteil spielt sich bei der Meditation ab: Hier bin ich nicht auf 
ein Ziel ausgerichtet, ich steuere nicht den Gang und koordiniere nicht 
die Mittel, sondern überlasse mich dem, was in meinem Inneren spontan 
aufsteigt und abläuft. Mein bewußtes Ich, mein Wille steuert nicht den 
Ablauf des Erlebens, sondern wird geführt, ergriffen, mitgerissen. Wenn 
sich das Innere des Menschen spontan regen darf, offenbart es nach und 
nach seine unbekannten/unbewußten Inhalte. Es wird zur eigentlichen 
Quelle der Kreativität, der Inspiration, der Erleuchtung, also jener Er- 
fahrungen, die zu den wertvollsten zählen, weil sie neue, ungeahnte 
Möglichkeiten erschließen und einleiten. Die christliche Spiritualität 
und Mystik sieht in den inneren Regungen den eigentlichen •spiritus 
motor", die tragende Kraft jener ihr spezifischen Dynamik, die für das 
Neu-Werden des Menschen unersetzlich ist. Nur nebenbei sei bemerkt, 
daß das Problem der Unterscheidung der Geister nur dann einen Sinn 
hat, wenn es sich auf die inneren, spontanen Regungen bezieht. 

Daß das Verweilen eine wichtige Rolle spielt, und daß man die An- 
fänger besonders darauf hinweisen muß, hat mich die Erfahrung ge- 
lehrt. Wenn man es nämlich nicht in das Leitbild der Meditation auf- 
nimmt, läßt man die Regungen vor dem inneren Auge/Ohr ablaufen wie 
einen Film. Der Stil und das Tempo der Alltagserfahrungen setzen sich 
fort, wir eilen weiter. Wenn man nicht auf das Gegenteil •umschaltet", 
beraubt man sich einer der wertvollsten Möglichkeiten, nämlich der 
Nachhaltigkeit und der Tiefe. Erst dadurch wird aus der flüchtigen 
Wahrnehmung richtige Erfahrung. Der heilige Ignatius weist in der 
zweiten Anweisung ausdrücklich daraufhin: •Bei jenem Punkt, bei dem 



Bibelmeditation 205 

ich das finde, was ich begehre, soll ich ruhig verweilen, ohne besorgt zu 
sein, weitergehen zu müssen." 

Diese vier Merkmale reichen nach meiner Erfahrung aus, um das 
Leitbild der Meditation auch den Übenden zu vermitteln. 

Bibelmeditation 

Drei von den oben beschriebenen Merkmalen - Innerlichkeit, Ruhe und 
Verweilen - stellen hier kein Problem dar. Daß man sich mit einer Stelle 
der Heiligen Schrift im eigenen Inneren befaßt, nachdem man vorher zu 
Ruhe, Gelassenheit und Sammlung gekommen ist, und daß man dar- 
überhinaus bei dem, was einen betroffen macht, verweilt, versteht sich 
von selbst. Problematisch ist nur die Spontaneität. Man kann nämlich 
einwenden: Entweder befaßt man sich mit einer Bibelstelle, dann ist 
man aber nicht spontan; oder man überläßt sich der Spontaneität, bleibt 
dann aber kaum bei dieser Stelle der Schrift. 

Die Antwort lautet: Beides läßt sich vereinen, wenn man die Worte 
der Bibel nicht als einen Gegenstand versteht, mit dem man sich befas- 
sen muß, sondern als Anstoß, als Impuls. Man bringt sich dieses Wort 
oder die Worte zum Bewußtsein, achtet dann aber nur auf das Echo im 
eigenen Inneren. Die weitere Führung des inneren Erlebens überneh- 
men solche Regungen und Einfälle, die sich dem Impuls anschließen. 
Bildlich kann man diesen Vorgang folgendermaßen beschreiben: Man 
steigt am Anfang in ein Wort, ein Bild, einen Satz wie in ein Boot ein, 
stößt sich vom Ufer der Selbststeuerung ab und überläßt sich den Strö- 
men, die momentan in den Gewässern der eigenen Innerlichkeit vorhan- 
den sind. Man rudert nicht selbst, sondern läßt sich dorthin tragen, wo- 
hin die Ströme fließen, und hält sich dort länger auf, wo das Wasser 
stillsteht. Es sind die Ströme und Zustände meiner aktuellen seelischen 
Verfassung. Und insoweit ist der weitere Fluß der Meditation spontan. 

Man könnte sich fragen, ob im weiteren Verlauf die Worte der Bibel 
dann überhaupt noch eine Rolle spielen. Die Erfahrung zeigt, daß es 
doch einen Unterschied ausmacht, ob ich anfangs in ein Boot einsteige 
oder mich ohne dieses Boot einfach durch das Wasser tragen lasse. Im 
letzteren Fall setzen sich automatisch jene Erlebnisse fort, die auch im 
Alltagsbewußtsein ununterbrochen abrollen. Dagegen versetzt uns der 
Impuls aus der Bibel auf ein existentiell relevantes Erlebnisniveau. 

Den geeigneten Übergang von den Worten der Bibel zur Spontaneität 
des Inneren habe ich jahrelang gesucht, verschiedene Möglichkeiten 
ausprobiert und nacheinander als ungeeignet wieder verworfen, bis ich 



Vladimir Satura 206 

bei folgender Formel gelandet bin: Welches Wort, Bild, welcher Satz 
zieht meine Aufmerksamkeit stärker auf sich als der übrige Text? Ich 
wiederhole sie mir, fühle mich hinein, verweile dabei und folge dem 
Echo aus meinem Inneren. So wird der Meditierende durch den Leiter 
weder geführt noch in eine bestimmte Richtung gedrängt. Er selbst über- 
läßt sich der Spontaneität seiner Innerlichkeit. 

Wie erlebt man den Ablauf einer solchen Meditation? Er verläuft 
nicht in gleichmäßigem Rhythmus, sondern in Wellen, die durch spon- 
tane •Eruptionen" plötzlich und kräftig hochgehen, mehr oder weniger 
lange oben verweilen und dann wieder ins Wellental absinken, auf der 
Talsohle bleiben, bis sich durch eine neue Ergriffenheit eine zweite, 
dritte Welle bildet usw. Bei den Anfängern gibt es meist mehrere kleine 
Wellen, bei den Geübten wenige, dafür aber stärkere und länger anhal- 
tende. 

Was die durch die Worte der Bibel ausgelösten Erlebnisinhalte be- 
trifft, dreht sich selbstverständlich nicht alles nur um Gotteserfahrung. 
Die Wichtigsten will ich kurz aufzählen: Einige beziehen sich auf an- 
dere Personen aus dem •göttlichen Bereich" (Christus, Maria, Engel, an- 
dere biblische Gestalten). Die meisten jedoch betreffen die Person des 
Meditierenden selbst. Er lernt sich besser kennen. Der Einklang zwi- 
schen dem Selbstbewußtsein und dem Selbstsein nimmt zu, ebenso die 
Kompaktheit, insofern als er sich mit manchem an seiner Person, seinem 
Lebensweg, seinem Schicksal versöhnt, das er vorher ablehnte. Es lok- 
kert sich seine ablehnende oder feindselige Einstellung zu Menschen, er 
verzeiht. Verkümmerte, verschüttete, blockierte Bereiche werden als sol- 
che erkannt und ihre Befreiung eingeleitet. Es zeigen sich Mittel und 
Wege, die dazu führen. Neue Motivationen (Wünsche, Interessen, Sehn- 
süchte) entstehen. Die bisherige Wertskala wird umgekrempelt. Der be- 
gleitende Trost und Mißtrost bestärken und erleichtern das Aneignen 
der erwünschten Momente, das Abstoßen der unerwünschten. Und 
dazwischen wird man immer wieder zu Gott geführt und verweilt bei 
ihm. 

Die Berichte 

leite ich mit jener Schriftstelle ein, die bei der jeweiligen Meditation als 
Anregung verwendet wurde. Sie macht manches an der Aussage des Me- 
ditierenden erst richtig verständlich. 

Die Beziehung zwischen Gott und dem Meditierenden, nicht Gott an 
sich, wird erlebt. Manchmal geht es um meine Beziehung zu ihm (z. B. 



Bibelmeditation 207 

ich sehne mich nach ihm), manchmal um seine zu mir (z.B. er liebt, 
trägt, beschützt mich) und ein anderes Mal um die Beziehung zwischen 
uns beiden (z. B. Nähe - Ferne). Die Erfahrung der Gottesnähe steigert 
sich gelegentlich bis zur Verbundenheit, ja bis zur Verschmelzung mit 
ihm, die immer durch starke •fruitio" (Beglückung) geprägt ist. 

Nicht alle Erlebnisse, in denen eine der oben erwähnten Beziehungen 
zum Bewußtsein kommt, verdienen die Bezeichnung Gotteserfahrung. 
Manchmal sind es •bloße" Erleuchtungen. Nur dann sprechen wir mei- 
nes Erachtens zurecht von Gotteserfahrungen, wenn es sich um richtige 
Begegnungen mit ihm, um das Erlebnis seiner Präsenz handelt. Um den 
Unterschied verschiedener Erfahrungen klar zu machen, bringe ich zu- 
nächst drei Beispiele für Erleuchtung: 

Hagar und Ismael in der Wüste (Gen 21,14ff): Nachdem ich längere 
Zeit bei der verzweifelten Hagar und dem weinenden Ismael verweilte, 
kommt mir plötzlich zu Bewußtsein: Gott will sich durch mich der Ha- 
gars und Ismaels von heute (alleinstehender Mütter und ihrer Kindern) 
annehmen. Das hat mich wie ein Blitz getroffen. Ich sagte sofort ja, das 
ist mein Beruf. Ich war dadurch so beglückt und stark angespornt, mich 
voll zu engagieren... 

•Wenn du betest, geh in deine Kammer und bete zu deinem Vater im 
Verborgenen" (Mt 6,6): Nach einiger Zeit wurde ich betroffen durch 
den Gedanken: Er kennt mich. Das hat mich so erschüttert: Es gibt je- 
manden, der mich kennt, und zwar wie ich bin, ohne Maske und ohne 
viele Worte zu verlieren. Kennen zieht Annehmen und Schätzen nach 
sich... 

•Sehr früh am ersten Wochentage gingen Frauen zum Grabe, als eben 
die Sonne aufging..." (Mk 16,2ff): Ich habe mich den Frauen ange- 
schlossen und ging mit ihnen. Plötzlich kam mir der Gedanke: Ist es 
nicht realistischer, daß wir nicht einzeln zu Gott gehen, sondern zusam- 
men mit anderen? Eigentlich ja. Dieser Gedanke erfüllte mich mit gro- 
ßer Freude, brachte richtige Belebung. Ich fühlte mich beschwingt, frei, 
als ob bestimmte Einengungen wegfielen und ich freien, uneinge- 
schränkten Raum um mich herum bekäme... 

In diesen Berichten wird Gott nicht als jemand erlebt, dem man ge- 
genwärtig begegnet. Wohl aber in den folgenden Schilderungen: •Jona 
machte sich auf, um vor Jahwe zu fliehen" (Jona 1,2). Nach einiger Zeit 
kommt mir zu Bewußtsein: Ich will vor Gott nicht fliehen. Umgekehrt: 
Meine Grundverfassung jetzt und schon seit langer Zeit ist, eher zu ihm 
zu fliehen, ihm näher zu kommen. Ich strecke mich mit meiner ganzen 
Seele nach ihm. Ich kann nicht anders. Er fasziniert mich. Dieses Be- 
wußtsein erfüllt mich mit einer solchen Freude, daß mir die Tränen 



Vladimir Saturn 208 

kommen. Ich verweile in diesem Bewußtsein vor ihm, ausgestreckt mit 
dem ganzen Wesen nach ihm. Zugleich ist es mir, als ob ich mit Seilen 
von hinten zurückgehalten würde, so daß ich mich ihm nicht nähern 
kann. Es bleibt eine Distanz zwischen mir und ihm. Es fällt mir auf, daß 
ich ihm durch die Bibelmeditationen im Laufe der Zeit näher kam, er ist 
mir vertrauter, lebendiger geworden. Deswegen macht mich die jetzige 
Distanz nicht sehr traurig. Das Positive überwiegt. Und dieses länger 
dauernde beglückende Bewußtsein der Beziehung zu ihm (z. T. Verbun- 
denheit mit ihm) prägt sich mir tief ein. 

Hagar in der Wüste mit Ismael (Gen 21,14-20): •Gott hörte die 
Stimme des Knaben... Gott war mit dem Knaben..." Fast beneide ich Is- 
mael darum, wie Gott an seinem Schicksal interessiert ist, wie er ihn auf 
seinen Wegen begleitet. Das weckt eine Sehnsucht nach ähnlicher Bezie- 
hung und ähnlichem Verhalten Gottes mir gegenüber. Es wird mir be- 
wußt, daß Gott in meinem Leben präsent ist, daß er mich auf meinen 
Lebenswegen wohlwollend begleitet. Seine Nähe unterwegs wird spür- 
bar. Ich verweile bei diesem Bewußtsein längere Zeit. Es macht mich 
glücklich. Aber Sehnsucht nach größerer Nähe, nach spürbarer Präsenz, 
nach unmittelbarer Führung •an der Hand" überwiegt und mündet in 
ein Gebet ein. 

Jakobs Kampf mit Gott (Gen 32,23-32): •Jakob nahm seine beiden 
Frauen, seine beiden Mägde und seine elf Söhne... und führte sie über 
den Fluß und brachte auch alle seine Habe hinüber. Er blieb allein zu- 
rück. Da rang er mit ihm..." Gott allein entgegentreten und allein ihm 
gegenüberstehen. Alles andere am anderen Ufer zurücklassen, Men- 
schen, wie sehr sie einem auch nahestehen, und alle Dinge, und zwar in 
der Nacht, im Dunkeln. - An sich zieht mich diese Zweisamkeit an, zu- 
gleich ist sie mir unheimlich. Ich stelle mich so Gott. Das Entscheidende 
geht nur mich und ihn etwas an. Dies durchzustehen ist schon ein 
Kampf. Aber ich spüre zugleich, er wird mir auch im Denken lebendi- 
ger, spürbarer. 

Berg Tabor (Lk 9,29-37): •Während er betete, veränderte sich das 
Aussehen seines Angesichtes... Petrus sagte: Meister, es ist gut, hier zu 
sein..." Auch ich bete mit Christus zum Vater - hier auf der Höhe, mit 
geschlossenen Augen, in der Sonne, im leichten Wind, zeitweise auch in 
einer Wolke, im Bewußtsein von Gottes Präsenz überall um uns herum. 
Ihm preisgegeben, verweile ich in der Begegnung mit dem letzten Grund 
meiner Person, den ich als lebendige Fülle um mich herum spüre. Diese 
•Berührung" ist beglückend und unheimlich zugleich, fast erzittere ich 
auch körperlich, nicht nur seelisch. Es dominiert das Bewußtsein: Ich 
vor meinem Gott. 



Bibelmeditation 209 

David tanzt vor der Lade (2 Sam 6,14.20-22): •David tanzte mit aller 
Kraft vor Jahwe her, wobei er mit einem Linnen-Ephod umgärtet war... 
entblößt wie nur irgendeiner aus dem Gesinde. David entgegnete: Vor 
Jahwe will ich tanzen, ich will mich sogar noch tiefer verdemütigen..." 
Diese rauschhafte Gottesverbundenheit fasziniert mich. Ich fühle mich 
selbst hinein: Auch ich möchte mich - wenn alle sozialen Rollen, alle 
äußeren Anhängsel, auch die Wertschätzung von anderen relativiert 
sind - in meiner Beziehung zu Gott richtig entblößt, nackt wissen und in 
diesem Bewußtsein verweilen. Es trifft mich tief. 

Hdl 2,8 ff: •Mein Geliebter kommt. Springend über die Berge, hüp- 
fend über die Hügel..." Da mich Gott schon seit längerer Zeit beschäf- 
tigt, ohne daß sich je etwas artikulieren würde, war es für mich beglük- 
kend, als mir plötzlich zu Bewußtsein kam: Gott kommt zu mir, klopft, 
ruft mich und umhüllt mich. Ich bin lange bei diesem Bewußtsein ge- 
blieben, bei dieser bleibenden Berührung mit ihm und habe mir ge- 
wünscht, daß ich dieses Bewußtsein, dieses Gespür nicht verliere. 

•Hätte ich doch Flügel wie die Taube... Weit fort möchte ich fliegen, 
die Nacht verbringen in der Wüste" (Ps 55,7 f): Weil ich die Nacht mag 
und die Erinnerung an Alleinsein in der Nacht in der Natur für mich be- 
glückend ist, sehe ich mich rasch in der Mitte einer ebenen Wüste auf 
dem Boden sitzen. Der dunkle Himmel, sternbesät, ist über mir wie eine 
Glocke, die bis zum Horizont reicht. Ich bin allein, bloß, ohne andere 
Menschen. Und Gott ist da, umhüllt mich. Er füllt all die Räume um 
mich. Ich spüre fast, wie der ganze Raum bis hin zum Himmelsgwölbe 
durch diese lebendige Fülle sozusagen knistert. Nur ich in ihm allein in 
dieser Nacht. Es breitet sich starkes Glücksgefühl in mir aus. Ich über- 
lasse mich ihm ganz. Ein richtiges Tremendum, Faszinosum. Durch ihn 
umschlungen möchte ich nicht nur jetzt, sondern über den Tod hinaus, 
in die Ewigkeit hinein, so bleiben. Eine richtige •fruitio" seiner Verbun- 
denheit, auch wenn mit anderen Gefühlen gemischt. 

•Ich werde sie locken und in die Wüste locken und ihr zu Herzen re- 
den" (Hos 2,16): Bei dieser Meditation wiederholt sich die Erfahrung 
der vorherigen. Hinzu kommt die beglückende Feststellung: Er faszi- 
niert mich so stark, daß ich in ihm richtig verankert bin und daher den 
Eindruck habe: Ich kann von ihm nicht lassen: Spontan gehen meine 
Gedanken immer wieder zu ihm. 

•Wenn du betest, geh in deine Kammer, mache die Tür zu und bete zu 
deinem Vater im Verborgenen. Und dein Vater, der im Verborgenen 
sieht, wird es dir vergelten" (Mt 6,6): Zunächst fällt mir mein Vater ein, 
der schon verstorben ist, und nach und nach, wie wir uns nahestehen, 
und was von ihm in mir weiterlebt. Es ist mir leicht, zum Gott-Vater 



Vladimir Satura 210 

überzugehen. Ich wende meine Aufmerksamkeit der Kammer meiner 
Seele zu, versetze mich dorthin und wende mich an Gott. Ich spüre ihn 
präsent in mir. Und da packt mich der Gedanke: •Er steht auf mich" - 
wie mein Vater es tat. Dabei wiederhole ich immer wieder die Worte des 
Liedes: Näher zu dir, mein Gott, näher zu dir. Betroffen macht mich die 
Frage, die abschließend in mir auftaucht: Wie erfährt er mich? Die Re- 
aktion darauf: Die Freude, daß er trotz dieser Erfahrung an mir festhält, 
aber auch mehrfaches Unbehagen bei der Erinnerung an meine Schat- 
ten. Die beiderseitige Erfahrung vertieft dieses Tete-ä-Tete mit Gott. 

•Gleichwie Regen und Schnee vom Himmel fallen und dorthin nicht 
zurückkehren, ohne die Erde zu tränken... so auch das Wort, das aus 
meinem Mund hervorgeht, es kommt nicht leer zu mir zurück" (Jes 
55, lOf): Nicht nur sein Wort, sondern seine Gnade, sein göttliches Le- 
ben selbst strömt im Kreis, kommt von Gott und kehrt zu ihm zurück, 
wobei dieser Strom alles umschließt. Ähnlich wie das Wasser, vom Him- 
mel gefallen, durch den Samen aufgesaugt, zu jenem Strom wird, der die 
umgestalteten Stoffe aus der Erde als Bausteine der Pflanze dorthin 
bringt, wo sie nötig sind, und überhaupt in der Pflanze zum Träger der 
Lebensprozesse wird - so der göttliche Strom in mir. Dieses Bewußtsein 
packt mich: Gott ist mir nicht nur nahe, sein Leben strömt durch mich, 
ist Träger der Lebensprozesse in mir, ich bin angeschlossen an den 
Strom der Ewigkeit. Ich bleibe bei diesem Bewußtsein, um diese Fülle in 
mich voll einzusaugen. Was ich dabei spüre, ist eine solche Fülle, die die 
Hülle meiner Person zu sprengen droht - bis zum Bersten. Es ist sehr be- 
glückend, Gott strömend durch mich tränkt mich (auch jene Bereiche in 
mir, die trocken und dürr waren), befruchtet (bringt zur Entfaltung), läßt 
die Möglichkeit in mir sprossen im kreativen Schaffen. Ich genieße es, 
koste es aus. Es fällt mir dabei ein, daß hier schon die Ewigkeit fließt, 
hier gibt es zwischen der Zeit und der Ewigkeit keine Zäsur. - Ich nütze 
jede Gelegenheit, um zu diesem Bewußtsein der intimsten Gottesver- 
bundenheit zurückzukehren und sie in mir aufkommen zu lassen. 

Abschließende Überlegungen 

Diese Erfahrungsberichte stammen von Menschen, die schon seit meh- 
reren Jahren meditieren und an Gott glauben, und zwar an den Gott Ab- 
rahams, Isaaks, Jakobs, den Gott Jesu Christi, so wie er sich im AT und 
im NT geoffenbart hat. Ihr Glaube ist nicht immer stark. Aber Gott be- 
unruhigt, fasziniert, beschäftigt sie. Deswegen lenkt ihr Inneres die Re- 
gungen spontan auf ihn, auch wenn der Impuls ihn gar nicht erwähnt 



Bibelmeditation 211 

(wie es z. B. in den Stellen aus dem Hohelied oder aus Ps 55,7 f der Fall 
ist). 

Ihre Gotteserfahrung versteht sich nur auf dem Hintergrund ihres 
Gottesglaubens. Das zeigt sich auch daran, daß die Erlebnis- (oder 
Wahrnehmungs-)Raster der Sprache der Bibel und der christlichen Spi- 
ritualität entliehen sind: Er ist mir nahe/fern, er lebt in mir, umhüllt 
mich, trägt mich, liebt mich, in ihm bin ich geborgen, er begleitet oder 
führt mich auf meinen Lebenswegen, er kennt mich, segnet mich usw. 

Es stellt sich in diesem Zusammenhang die Frage: Werden auch Men- 
schen, die nicht an Gott glauben, für die Gott kein Anliegen ist, in der 
Meditation Gotteserfahrung haben? Kaum, wenn diese Erfahrungen 
spontan sein sollen, von ihrem Inneren her aufsteigen (das Spezifikum 
der Meditation). 

Mit anderen Worten: In der Meditation wird jeder jenen Gott erfah- 
ren, an den er glaubt, der ihm (durch eine Glaubensgemeinschaft) ver- 
mittelt wurde. 

Gott wird erfahren in der Begegnung (ein •Tete-ä-Tete") mit einem 
unsichtbaren, aber lebendig gespürten Du, nicht mit Gott an sich, mit 
Gott als solchem. Der Meditierende spürt diese Präsenz ähnlich wie die 
Anwesenheit eines Menschen im selben Raum, den man nicht sieht. Ich 
betone: Er weiß nicht nur um seine Präsenz oder glaubt sie, sondern er 
spürt sie, wie wenn der Raum durch unsichtbare Kraft geladen, zum 
Bersten voll wäre, leicht bebend, als ob er diese Fülle nicht fassen 
könnte. Diese Nähe kann sich bis zum Einswerden mit ihm, zum Ver- 
schmelzen in einer Einheit steigern. 

Begleitet wird diese Begegnung durch innere Regungen, wie Erleuch- 
tungen (z. B. über seine Haltung, Beziehung zu mir, meine zu ihm, nach 
den oben beschriebenenen Wahrnehumungsrastern), Gefühlen (Lust - 
Unlust, Trost - Mißtrost, Liebe, Andacht, Schuld, Angst, Vertrauen, Ge- 
borgenheit), Motiven (Sehnsucht, Verlangen nach ihm, Wunsch, mich 
seinen Erwartungen anzugleichen usw.). 

Was bewirkt diese Erfahrung in der Person des Meditierenden, wenn 
sie nicht nur einmal vorkommt, sondern sich über längere Zeit wieder- 
holt? Und was bewirkt sie nicht? Sie steht nämlich (wie auch die Medi- 
tation selbst) im Kontext der christlichen Spiritualität, und dieser geht es 
primär um die •Früchte", um den •neuen Menschen", der in seiner Hal- 
tung, Gesinnung Gott ähnlich wird. 

Zur Folge hat sie die Verankerung, Verwurzelung der Gottesbezie- 
hung im Innern des Menschen. Der Schwerpunkt liegt nicht mehr drau- 
ßen, an der Peripherie, sondern im Zentrum, im Kern der Person. Die 
Beziehung zu Gott wird nicht hauptsächlich durch eine soziale Rolle 



Vladimir Satura 212 

oder die Zugehörigkeit zu einer Gruppe getragen, bleibt nicht auf der 
Ebene des allgemeinen, gemeinsamen Glaubens, sondern wird zu einem 
Bestandteil, sogar einem Grundpfeiler der Person. 

Außerdem bestärken die •Trosterlebnisse" (positive, beglückende Ge- 
fühle, die die Erfahrung begleiten) die eigene Anhänglichkeit an Gott, 
den persönlich gelebten Glauben an ihn, die Sehnsucht nach ihm, so 
daß man sich gerne immer wieder zu Gott zurückzieht und bei ihm ver- 
weilt. 

Ich möchte unterstreichen, daß diese Auswirkungen nur im Rahmen 
der Meditation denkbar sind, also in jenen Zuständen, während derer 
innere Regungen, Spontaneität und Verweilen die Erlebnisatmosphäre 
prägen. Und wenn ich mich nicht täusche, war das der Hauptgrund, 
warum man die Meditation in der christlichen Spiritualität so schätzte, 
empfahl und pflegte. Durch sie war die Verinnerlichung, Verpersönli- 
chung und Intensivierung der Gottesbeziehung anregbar. Rein mensch- 
lich relevante Positiva der Meditation (Gelassenheit, Ruhe, Erholung) 
fielen dabei kaum ins Gewicht. 

Die Meditation hat aber auch ihre Grenzen. Nicht alle Ziele und An- 
liegen der christlichen Spiritualität liegen im Bereich ihrer Möglichkei- 
ten. Schon deswegen nicht, weil sich nicht die ganze Bibel zur Medita- 
tion eignet. Den bei weitem größeren Teil der Bibel (die ganz abstrakten 
Aussagen, Gebote, Verbote) kann man sich nur auf dem Wege des Le- 
sens, des Studiums, des Hörens, des Gesprächs aneignen. 

Und außerdem lassen sich viele der erwünschten Eigenschaften des 
•neuen Menschen" nicht anders erwerben als durch Übung, auf jeden 
Fall nicht ohne Übung. Man denke an die Armut (selbst Franz von As- 
sisi erwarb sie nach und nach durch Probieren), Selbstverleugnung, 
•Früchte bringen", Güte (Erbarmen) usw. Die Bibelmeditation macht 
nicht die ganze christliche Spiritualität aus, macht andere Wege nicht 
überflüssig. Aber auch sie selbst kann durch andere nicht ersetzt wer- 
den. 




