
Indifferenz 
Eine Haltung der islamischen Frömmigkeit 

Richard Grämlich, Basel 

Die innere Einstellung zu den irdischen Dingen, die in der christlichen 
Überlieferung unter dem Namen •Indifferenz" vorgestellt wird, jene 
Haltung, die den Wert oder Unwert alles Vergänglichen allein danach 
bemißt, ob und in welchem Maß es die Erreichung des letzten, jenseiti- 
gen Zieles des Menschen fördert oder behindert, hat auch im Islam eine 
alte Tradition. In fast allen größeren Werken, die ein Gesamtbild des 
•inneren" Lebens vermitteln wollen, findet man Sentenzen, in denen 
diese Haltung gefordert wird. Was sie beinhaltet und wie sie dargestellt 
wird, soll im folgenden kurz skizziert werden. 

Armut und Reichtum sind dem Gläubigen, der weiß, daß Gott sein 
Versorger ist, gleichbedeutend. •Er freut sich nicht über den Reichtum 
und ist nicht traurig über die Armut und kümmert sich nicht darum, ob 
er den Tag in Not oder Wohlergehen beginnt" (Hätim al-Asamm, gest. 
237/851-52). Wenn man sich zu entscheiden hat, ob man ein irdisches 
Gut weggeben oder behalten will, fordert Muhammad al-Gazzäli (gest. 
505/1111), •daß dein Herz sich davon löst, dem Besitz Beachtung zu 
schenken, und du weder geneigt bist, ihn wegzugeben, noch ihn zu be- 
halten". Das Herz kommt hierbei •in eine Verfassung, in der Haben und 
Nichthaben einer jeden Sache gleichwertig sind" (Gazzäli). Der Grund 
dafür ist, daß man seinen Reichtum in Gott hat. Die wahrhaft •Armen" 
sind ja Leute, •denen das Haben nicht nützt, wenn Gott ihnen fehlt, und 
denen das Nichthaben nicht schadet, wenn Gott ihre Habe ist" (Abu 
Bakr az-Zaqqäq, gest. 290-1/902-4). •Wenn ein Herz in Gott reich ist, 
macht es das NichtVorhandensein des Diesseitigen nicht arm, und sein 
Vorhandensein macht es nicht froh." (Gulläbl, gest. 465-9/1072-7). •Wer 
die Armut dem Reichtum oder den Reichtum der Armut vorzieht, ist 
durch sie gebunden", meinte Abu Bakr at-Tamastänl (gest. nach 
340/951-2). Der Prophetengenosse Abu Darr hatte gesagt: •Die Armut 
ist mir lieber als der Reichtum, und die Krankheit ist mir lieber als die 
Gesundheit." Dem entgegnet al-Hasan b. 'All (gest. wahrscheinlich 
49/669): •Ich meinerseits sage: Wer auf Gottes schönes Wählen für ihn 
vertraut, begehrt nicht, in einem anderen Zustand zu sein als dem, den 
Gott für ihn gewählt hat." 



Richard Grämlich 242 

Diese Distanz zu den Dingen ist nicht Gleichgültigkeit. Im Gegenteil. 
Die Dinge sollen gebraucht werden. Doch nur aus dieser Distanz ist der 
rechte Gebrauch, der ihrer Zweckbestimmung entsprechende Gebrauch, 
möglich. Wer so über den Dingen steht, •übergeht kein irdisches Ding 
und sucht auch kein irdisches Ding. Vielmehr weiß er, wofür jedes ge- 
schaffene Ding dieser Welt da ist und nimmt sich seiner an gemäß seiner 
Zweckbestimmung" (Gazzäll). •Irdisches Gut ist für einen weisen 
Zweck geschaffen... Man kann es behalten und nicht für den vom 
Schöpfer ihm zugedachten Verwendungszweck weggeben, und man 
kann es weggeben, indem man es einem schlechten Verwendungszweck 
zuführt. Man kann aber auch in rechter Weise darüber verfügen, indem 
man es behält, wo man es behalten muß, und weggibt, wo man es wegge- 
ben muß" (Gazzäll). Abu l-'Abbäs al-Mursi (gest. 686/1287) legt Gott 
das Wort in den Mund: •Mensch, ich habe alles für dich erschaffen, 
dich aber habe ich für mich erschaffen. Laß dich also nicht durch das, 
was für dich ist, von dem ablenken, für den du bist!" 

Gazzäll unterscheidet vier Verhaltensweisen gegenüber Lob und Ta- 
del. Die erste: Der Mensch freut sich über das Lob und dankt dem Lo- 
benden, und er ärgert sich über den Tadel und haßt den Tadler, und er 
sucht beiden zu vergelten. Die zweite: Er freut sich über das Lob und är- 
gert sich über den Tadel, hält aber seine Empfindungen verborgen. Die 
dritte: Der Lobende und der Tadler sind für ihn gleichwertig; das Lob 
erfreut ihn nicht, und der Tadel betrübt ihn nicht. Die vierte: Er haßt 
das Lob und den Lobenden, weil das Lob ihm zur Versuchung wird, und 
er liebt den Tadler, weil er sein religiöses Wohl fördert. Die dritte Weise 
beschreibt die Indifferenz. Abu 'Utmän al-Hiri (gest. 298/910) um- 
schreibt sie so: •Der Mensch ist solange nicht vollkommen, bis nicht in 
seinem Herzen vier Dinge gleichwertig sind: (Gottes) Geben und Vor- 
enthalten und Schmach und Ehre." Nagm ud-din-i Räzi (gest. 654/1256) 
kennzeichnet den Indifferenten treffend: •Ehre und Schmach, Lob und 
Tadel, Ablehnung und Annahme durch die Menschen sind ihm gleich- 
bedeutend. Durch die Freundschaft und Feindschaft der Leute und 
durch häßliche und schöne Worte wird er nicht fett und nicht mager. 
Diese Gegensätze erachtet er als gleichfarbig." 

Letztlich steht hinter dieser Haltung die Erkenntnis Gottes und das 
Wissen um die eigene Geschöpflichkeit. Auf die erstere wies Muham- 
mad b. al-Fadl al-Balhl (gest. 319/931) hin: •Wenn jemandem alles au- 
ßer Gott gleichwertig ist, hat er die Erkenntnis Gottes gewonnen." Das 
letztere wird in einer von Ga'far al-Huldi (gest. 348/959-60) aus dem 
Kreis des berühmten Bagdader Scheichs Abu 1-Qäsim al-Gunayd (gest. 
297-98/910-11)   überlieferten   Geschichte   gezeigt:   •Während   eine 



Indifferenz 243 

Gruppe von Scheichen bei Gunayd versammelt war, trat ein Huräsänier 
bei ihm ein und fragte: ,Abu 1-Qäsim, wann sind einem Menschen der, 
der ihn lobt, und der, der ihn tadelt, gleichbedeutend?' Einer jener 
Scheiche sagte: ,Wenn man ihn in die Anstalt (für Verrückte) bringt und 
mit zwei Ketten anbindet.' Gunayd sagte zu ihm: ,Das ist nicht deine Sa- 
che!' Danach wandte er sich dem Mann zu und sagte: ,Mein Lieber, 
wenn er weiß und sich dessen gewiß ist, daß er erschaffen ist!'" 

Zur Haltung des Asketen, der dem Diesseits entsagt, gehört die 
Gleichgestimmtheit gegenüber den Dingen dieser Welt. Weil die Dinge 
für ihn ihren Wert verloren haben, sind sie alle gleich. Muhäsibi (gest. 
243/857) beschreibt den Verzicht: •Verzicht besagt, daß das Diesseits im 
Herzen seinen Wert verliert und nichts Vergängliches im Herzen ein Ge- 
wicht hat. Wenn aber die Dinge keinen Wert mehr haben, sind sie im 
Herzen gleichbedeutend." Für Gazzäli ist •das Kennzeichen des Ver- 
zichts die Gleichwertigkeit von Armut und Reichtum, von Ehre und 
Schmach und von Lob und Tadel infolge der übermächtigen Kraft der 
Vertrautheit mit Gott". Yünus b. Maysara (gest. 132/749-50) sagte: 
•Der Verzicht auf das Diesseits besteht nicht darin, daß man das Er- 
laubte als verboten erklärt und sein Gut vergeudet. Der Verzicht auf das 
Diesseits besteht vielmehr darin, daß du dich auf das, was in Gottes 
Hand ist, mehr verläßt als auf das, was du in Händen hast, und daß 
deine Verfassung im Unglück und deine Verfassung, wenn du von kei- 
nem Unglück getroffen wurdest, gleich sind, und daß der, der dich ta- 
delt, und der, der dich lobt, gleich sind." Weltverachtung führt schließ- 
lich auch zur Verachtung des Weltverzichts. Als man Bäyazld (gest. 
261/875) von einem Gelehrten erzählte, er halte Diskurse über den Ver- 
zicht auf das Diesseits, winkte er ab und sagte: •Ich dachte, er erörtere 
den Verzicht auf etwas. Das Diesseits ist nichts. Wie kann man auf es 
verzichten?" In die gleiche Richtung wies Abu Bakr as-Sibll (gest. 
334/945): •Verzicht ist religiöse Gleichgültigkeit. Das Diesseits ist näm- 
lich nichts, und der Verzicht auf ein Nichts ist Gleichgültigkeit." •Wah- 
rer" Verzicht kann daher nur völlige Unbekümmertheit um alles Diessei- 
tige sein. Abu Sulaymän ad-Däräni (gest. wahrscheinlich 215/830-1) 
beschrieb das so: •Der wahrhaft Verzichtende tadelt das Diesseits nicht 
und lobt es nicht und achtet nicht auf es. Er freut sich nicht an ihm, 
wenn es ihn begünstigt, und er ist nicht traurig über es, wenn es sich von 
ihm abkehrt." 

Ähnlich wie der Verzicht wird die religiöse Armut gesehen. Nicht das 
Nichthaben macht religiös arm und nicht das Haben reich. Armut ist In- 
differenz gegenüber beidem und Absage an eigenmächtiges Verfügen. 
Gulläbi: •Arm ist nicht der, der ohne Güter und ohne Nahrung ist. Arm 



Richard Grämlich 244 

ist, wer kein Verlangen hegt. Gibt daher Gott einem ein Gut, so ist er ein 
Reicher, falls er es behalten will. Er ist aber auch ein Reicher, falls er es 
aufgeben will. Denn beides ist eigenmächtiges Verfügen über das Eigen- 
tum eines anderen (Gottes). Armut aber ist die Absage an das eigen- 
mächtige Verfügen." 

Das Gottvertrauen - die Tugend, mit der man sich in allem auf Gott 
allein, nicht auf Menschen oder irgendwelche •Mittel" verläßt - setzt 
die gleiche Haltung voraus. Ein anonymer Gottesmann sagte: •Bei kei- 
nem ist ein Standplatz im Gottvertrauen erwiesen, solange bei ihm das 
Lob und der Tadel der Leute nicht gleichwertig und somit bedeutungs- 
los sind."Von Ga'far al-Huldl ist überliefert: •Das Gottvertrauen ist die 
Gleichgestimmtheit des Herzens beim Haben und Nichthaben." 

Von diesem Gleichmut ist auch die Geduld - das klaglose Ertragen al- 
les Schweren im Leben - gekennzeichnet. Nun (gest. 295/907-8) bewun- 
derte die Geduld eines alten Mannes, den man ausgepeitscht und ins 
Gefängnis geworfen hatte. Auf Nürls Frage, was nach seiner Ansicht die 
Geduld sei, antwortete der Alte: •Daß in eine Heimsuchung hineinzuge- 
raten genauso ist, wie aus einer Heimsuchung herauszukommen." 

Ähnlich hatte Räbi'a al-Adawiya (gest. 185/801) auf die Frage, wann 
der Mensch zufrieden sei, geantwortet: •Wenn ihn das Unglück ebenso 
erfreut wie das Glück." Bei ihrem Zeitgenossen Fudayl b. Tyäd (gest. 
187/803) lautete die Antwort: •Wenn es einem gleichgültig ist, ob ihm 
verweigert oder gegeben wird, dann ist er zufrieden." Der Schiit Mu'ad- 
din-i Huräsänl schrieb 1077/1666-67: •Die Vertreter der äußeren Reli- 
gion sind darauf aus, daß Gott mit ihnen zufrieden ist, damit sie vor 
Zorn und Strafe sicher seien. Den Vertretern der inneren Wirklichkeit 
aber ist es darum zu tun, daß sie mit Gott zufrieden sind, und es verhält 
sich so, daß von verschiedenen Zuständen wie Tod und Leben, Bleiben 
und Vergehen, Plage und Ruhe, Glück und Unglück, Reichtum und Ar- 
mut keiner ihrem Wesen widerspricht und keiner bei ihnen mehr ins Ge- 
wicht fällt als der andere, da sie wissen, daß alle vom Schöpfer ausge- 
hen." 

Entsprechend definiert Qusayrl (gest. 465/1075) die religiöse Freiheit: 
•Die Freiheit besteht darin, daß der Mensch nicht der Sklaverei der Ge- 
schöpfe unterworfen ist und die kontingenten Dinge sich seiner nicht 
bemächtigen. Sein Heilsein läßt sich daran erkennen, daß das Herz des 
Menschen zwischen den Dingen keinen Unterschied mehr macht, so 
daß die vergänglichen Güter in seinen Augen gleichwertig sind." 

•Aufrichtigkeit" ist die Haltung, in der der Mensch nur um Gottes 
willen, frei von jeder Nebenabsicht, handelt. Du n-nün al-Misri (gest. 
245/860) sagt darüber: •Drei Dinge gehören zu den Kennzeichen der 



Indifferenz 245 

Aufrichtigkeit: daß einem Lob und Tadel durch die Menge gleichwertig 
sind, daß man bei seinen Taten vergißt, auf die Taten zu schauen, und 
daß man den Lohn für die Tat (erst) im Jenseits erhalten will." Ein an- 
dermal beschrieb er den Aufrichtigen: •Sein Kennzeichen ist, daß das 
Lob und der Tadel der Leute vor ihm den gleichen Wert haben. Ihren 
Beifall und ihr Mißfallen erachtet er als gleichfarbig. Weder wird er 
durch jenes fröhlich noch durch dieses bekümmert." 

Eine solche Einstellung gegenüber allem Geschöpflichen gründet 
darin, daß man •das Herz von den Dingen weg zum Herrn der Dinge 
hinwendet" (Sibll). Dann ist kein vergängliches Gut Ziel des menschli- 
chen Wollens. 

Gott allein genügt. •Wenn der Mensch ganz und gar auf Gott einge- 
stellt ist, schenkt Gott ihm als erstes das Genughaben an ihm allein" 
(Abu 'Ali b. al-Kätib, gest. nach 340/951-2). Der Mensch soll in seinem 
Tun nur Gott vor Augen haben. Ahmad b. 'Äsim al-Antäki (gest. 
220/835): •Handle so, als gäbe es auf der Erde nur dich allein und im 
Himmel nur ihn allein!" Nur Gott wird hinter Freude und Leid gesehen. 
Der schiitische Gelehrte Bahä' ad-dln al-'Ämill (gest. 953/1547) zitiert 
einen Gotteskenner: •Wer zur Zeit der Gaben auf den Geber schaut, 
nicht auf die Gabe, der schaut zur Zeit der Heimsuchung auf den Heim- 
suchenden, nicht auf die Heimsuchung. In allen seinen Zuständen ist er 
in der Betrachtung Gottes versunken und auf den schlechthin Geliebten 
ausgerichtet." In allen Dingen sieht man Gott. Mehreren Autoritäten 
wird das Wort zugeschrieben: •Ich sehe kein Ding, in dem ich nicht 
Gott sehe." Das ist der wahre Monotheismus. Gazzäll: •Wer ihn nicht in 
allen Dingen sieht, der sieht eben anderes. Wenn aber der Mensch auf 
anderes als Gott achtet, steckt darin etwas von geheimer Vielgötterei. 
Der reine Glaube an den einen Gott aber besteht darin, daß er in allen 
Dingen nur Gott sieht." 

Daß aus anderen Gründen die Armut dem Reichtum, die Verachtung 
der Ehrung, der Tadel dem Lob, die Heimsuchung dem Wohlergehen 
vorzuziehen sein kann, ist ein anderes Thema der islamischen Innerlich- 
keit. Eine Geschichte, die Bäyazid erzählt hat, mag als kleiner Blick in 
diese Gedankenwelt genügen: •Keiner war mir so überlegen wie ein jun- 
ger Mann aus Balh, der auf der Mekkawallfahrt zu uns kam. Er fragte 
mich: ,Abü Yazld, worin besteht bei euch die Askese?' Ich antwortete: 
,Wenn wir zu essen haben, essen wir, wenn wir nichts haben, tragen wir 
es in Geduld.' Er erwiderte: ,So machen es bei uns in Balh die Hunde!' 
Ich fragte ihn: ,Worin besteht die Askese bei euch?' Er antwortete: 
,Wenn wir nichts haben, danken wir, wenn wir haben, verschenken 




