Indifferenz

Eine Haltung der islamischen Frommigkeit

Richard Gramlich, Basel

Die innere Einstellung zu den irdischen Dingen, die in der christlichen
Uberlieferung unter dem Namen , Indifferenz* vorgestellt wird, jene
Haltung, die den Wert oder Unwert alles Vergénglichen allein danach
bemiBt, ob und in welchem MaB es die Erreichung des letzten, jenseiti-
gen Zieles des Menschen fordert oder behindert, hat auch im Islam eine
alte Tradition. In fast allen groBeren Werken, die ein Gesamtbild des
.inneren“ Lebens vermitteln wollen, findet man Sentenzen, in denen
diese Haltung gefordert wird. Was sie beinhaltet und wie sie dargestellt
wird, soll im folgenden kurz skizziert werden.

Armut und Reichtum sind dem Glidubigen, der wei, daBl Gott sein
Versorger ist, gleichbedeutend. ,,Er freut sich nicht iiber den Reichtum
und ist nicht traurig iiber die Armut und kiimmert sich nicht darum, ob
er den Tag in Not oder Wohlergehen beginnt“ (Hatim al-Asamm, gest.
237/851-52). Wenn man sich zu entscheiden hat, ob man ein irdisches
Gut weggeben oder behalten will, fordert Muhammad al-Gazzali (gest.
505/1111), ,daB dein Herz sich davon 1ost, dem Besitz Beachtung zu
schenken, und du weder geneigt bist, ihn wegzugeben, noch ihn zu be-
halten*. Das Herz kommt hierbei ,,in eine Verfassung, in der Haben und
Nichthaben einer jeden Sache gleichwertig sind* (Gazzali). Der Grund
dafiir ist, daB man seinen Reichtum in Gott hat. Die wahrhaft ,,Armen*
sind ja Leute, ,,denen das Haben nicht niitzt, wenn Gott ihnen fehlt, und
denen das Nichthaben nicht schadet, wenn Gott ihre Habe ist“ (Abu
Bakr az-Zaqqgagq, gest. 290-1/902-4). ,,Wenn ein Herz in Gott reich ist,
macht es das Nichtvorhandensein des Diesseitigen nicht arm, und sein
Vorhandensein macht es nicht froh.* (Gullabi, gest. 465-9/1072-7). ,,Wer
die Armut dem Reichtum oder den Reichtum der Armut vorzieht, ist
durch sie gebunden“, meinte Abu Bakr at-Tamastani (gest. nach
340/951-2). Der Prophetengenosse Abta Darr hatte gesagt: ,,Die Armut
ist mir lieber als der Reichtum, und die Krankheit ist mir lieber als die
Gesundheit.“ Dem entgegnet al-Hasan b. ‘Ali (gest. wahrscheinlich
49/669): ,,Ich meinerseits sage: Wer auf Gottes schones Wihlen fiir ihn
vertraut, begehrt nicht, in einem anderen Zustand zu sein als dem, den
Gott fiir ihn gewdhlit hat.“



Richard Gramlich 242

Diese Distanz zu den Dingen ist nicht Gleichgiiltigkeit. Im Gegenteil.
Die Dinge sollen gebraucht werden. Doch nur aus dieser Distanz ist der
rechte Gebrauch, der ihrer Zweckbestimmung entsprechende Gebrauch,
moglich. Wer so tiber den Dingen steht, ,,iibergeht kein irdisches Ding
und sucht auch kein irdisches Ding. Vielmehr weiB er, wofiir jedes ge-
schaffene Ding dieser Welt da ist und nimmt sich seiner an gemaB seiner
Zweckbestimmung“ (Gazzali). ,Irdisches Gut ist fiir einen weisen
Zweck geschaffen... Man kann es behalten und nicht fiir den vom
Schopfer ihm zugedachten Verwendungszweck weggeben, und man
kann es weggeben, indem man es einem schlechten Verwendungszweck
zufiihrt. Man kann aber auch in rechter Weise dariiber verfiigen, indem
man es behilt, wo man es behalten muf3, und weggibt, wo man es wegge-
ben muB*“ (Gazzali). Abu 1-‘Abbas al-Mursi (gest. 686/1287) legt Gott
das Wort in den Mund: ,,Mensch, ich habe alles fiir dich erschaffen,
dich aber habe ich fiir mich erschaffen. LaB dich also nicht durch das,
was fiir dich ist, von dem ablenken, fiir den du bist!*

Gazzali unterscheidet vier Verhaltensweisen gegeniiber Lob und Ta-
del. Die erste: Der Mensch freut sich iiber das Lob und dankt dem Lo-
benden, und er idrgert sich iiber den Tadel und haBt den Tadler, und er
sucht beiden zu vergelten. Die zweite: Er freut sich tiber das Lob und ar-
gert sich iiber den Tadel, hilt aber seine Empfindungen verborgen. Die
dritte: Der Lobende und der Tadler sind fiir ihn gleichwertig; das Lob
erfreut ihn nicht, und der Tadel betriibt ihn nicht. Die vierte: Er haBt
das Lob und den Lobenden, weil das Lob ihm zur Versuchung wird, und
er liebt den Tadler, weil er sein religiéses Wohl fordert. Die dritte Weise
beschreibt die Indifferenz. Abo ‘Utman al-Hirl (gest. 298/910) um-
schreibt sie so: ,,Der Mensch ist solange nicht vollkommen, bis nicht in
seinem Herzen vier Dinge gleichwertig sind: (Gottes) Geben und Vor-
enthalten und Schmach und Ehre.“ Nagm ud-din-i Razi (gest. 654/1256)
kennzeichnet den Indifferenten treffend: ,,Ehre und Schmach, Lob und
Tadel, Ablehnung und Annahme durch die Menschen sind ihm gleich-
bedeutend. Durch die Freundschaft und Feindschaft der Leute und
durch hiBliche und schone Worte wird er nicht fett und nicht mager.
Diese Gegensitze erachtet er als gleichfarbig.“

Letztlich steht hinter dieser Haltung die Erkenntnis Gottes und das
Wissen um die eigene Geschopflichkeit. Auf die erstere wies Muham-
mad b. al-Fadl al-Balhi (gest. 319/931) hin: ,,Wenn jemandem alles au-
Ber Gott gleichwertig ist, hat er die Erkenntnis Gottes gewonnen.* Das
letztere wird in einer von Ga‘far al-Huldi (gest. 348/959-60) aus dem
Kreis des berithmten Bagdader Scheichs Abu 1-Qasim al-Gunayd (gest.
297-98/910-11) berlieferten Geschichte gezeigt: ,,Wihrend eine



Indifferenz 243

Gruppe von Scheichen bei Gunayd versammelt war, trat ein Hurasanier
bei ihm ein und fragte: ,Abu 1-Qasim, wann sind einem Menschen der,
der ihn lobt, und der, der ihn tadelt, gleichbedeutend?* Einer jener
Scheiche sagte: ,Wenn man ihn in die Anstalt (fiir Verriickte) bringt und
mit zwei Ketten anbindet. Gunayd sagte zu ihm: ,Das ist nicht deine Sa-
che!* Danach wandte er sich dem Mann zu und sagte: ,Mein Lieber,
wenn er weiBl und sich dessen gewiB ist, daB} er erschaffen ist!**

Zur Haltung des Asketen, der dem Diesseits entsagt, gehort die
Gleichgestimmtheit gegeniiber den Dingen dieser Welt. Weil die Dinge
fiir ihn ihren Wert verloren haben, sind sie alle gleich. Muhasibi (gest.
243/857) beschreibt den Verzicht: ,, Verzicht besagt, dal das Diesseits im
Herzen seinen Wert verliert und nichts Vergingliches im Herzen ein Ge-
wicht hat. Wenn aber die Dinge keinen Wert mehr haben, sind sie im
Herzen gleichbedeutend.“ Fir Gazzali ist ,,das Kennzeichen des Ver-
zichts die Gleichwertigkeit von Armut und Reichtum, von Ehre und
Schmach und von Lob und Tadel infolge der iibermichtigen Kraft der
Vertrautheit mit Gott“. Yanus b. Maysara (gest. 132/749-50) sagte:
,Der Verzicht auf das Diesseits besteht nicht darin, dafl man das Er-
laubte als verboten erklirt und sein Gut vergeudet. Der Verzicht auf das
Diesseits besteht vielmehr darin, dal du dich auf das, was in Gottes
Hand ist, mehr verldBt als auf das, was du in Héanden hast, und daf3
deine Verfassung im Ungliick und deine Verfassung, wenn du von kei-
nem Ungliick getroffen wurdest, gleich sind, und daB der, der dich ta-
delt, und der, der dich lobt, gleich sind.“ Weltverachtung fiihrt schlieB3-
lich auch zur Verachtung des Weltverzichts. Als man Bayazid (gest.
261/875) von einem Gelehrten erzéhlte, er halte Diskurse iiber den Ver-
zicht auf das Diesseits, winkte er ab und sagte: ,,Ich dachte, er erortere
den Verzicht auf etwas. Das Diesseits ist nichts. Wie kann man auf es
verzichten? In die gleiche Richtung wies Abn Bakr a3-Sibli (gest.
334/945): ,Verzicht ist religiose Gleichgiiltigkeit. Das Diesseits ist ndm-
lich nichts, und der Verzicht auf ein Nichts ist Gleichgultigkeit.“ ,,Wah-
rer” Verzicht kann daher nur véllige Unbekiimmertheit um alles Diessei-
tige sein. Abi Sulayman ad-Darani (gest. wahrscheinlich 215/830-1)
beschrieb das so: ,,Der wahrhaft Verzichtende tadelt das Diesseits nicht
und lobt es nicht und achtet nicht auf es. Er freut sich nicht an ihm,
wenn es ihn begiinstigt, und er ist nicht traurig Giber es, wenn es sich von
ithm abkehrt.*

Ahnlich wie der Verzicht wird die religiose Armut gesehen. Nicht das
Nichthaben macht religiés arm und nicht das Haben reich. Armut ist In-
differenz gegeniiber beidem und Absage an eigenmichtiges Verfiigen.
Gullabi: ,,Arm ist nicht der, der ohne Giiter und ohne Nahrung ist. Arm



Richard Gramliich 244

ist, wer kein Verlangen hegt. Gibt daher Gott einem ein Gut, so ist er ein
Reicher, falls er es behalten will. Er ist aber auch ein Reicher, falls er es
aufgeben will. Denn beides ist eigenméchtiges Verfiigen iiber das Eigen-
tum eines anderen (Gottes). Armut aber ist die Absage an das eigen-
michtige Verfligen.“

Das Gottvertrauen - die Tugend, mit der man sich in allem auf Gott
allein, nicht auf Menschen oder irgendwelche , Mittel* verldBt — setzt
die gleiche Haltung voraus. Ein anonymer Gottesmann sagte: ,,Bei kei-
nem ist ein Standplatz im Gottvertrauen erwiesen, solange bei ihm das
Lob und der Tadel der Leute nicht gleichwertig und somit bedeutungs-
los sind.“Von Ga‘far al-Huldi ist iiberliefert: ,,Das Gottvertrauen ist die
Gleichgestimmtheit des Herzens beim Haben und Nichthaben.“

Von diesem Gleichmut ist auch die Geduld - das klaglose Ertragen al-
les Schweren im Leben — gekennzeichnet. Nari (gest. 295/907-8) bewun-
derte die Geduld eines alten Mannes, den man ausgepeitscht und ins
Gefingnis geworfen hatte. Auf Nuris Frage, was nach seiner Ansicht die
Geduld sei, antwortete der Alte: ,,DaB in eine Heimsuchung hineinzuge-
raten genauso ist, wie aus einer Heimsuchung herauszukommen.“

Ahnlich hatte Rabi‘a al-Adawiya (gest. 185/801) auf die Frage, wann
der Mensch zufrieden sei, geantwortet: ,,Wenn ihn das Ungliick ebenso
erfreut wie das Gliick.“ Bei ihrem Zeitgenossen Fudayl b. ‘Iyad (gest.
187/803) lautete die Antwort: ,,Wenn es einem gleichgiiltig ist, ob ihm
verweigert oder gegeben wird, dann ist er zufrieden.* Der Schiit Mu’ad-
din-i Hurasani schrieb 1077/1666-67: ,Die Vertreter der duBeren Reli-
gion sind darauf aus, daBl Gott mit ihnen zufrieden ist, damit sie vor
Zorn und Strafe sicher seien. Den Vertretern der inneren Wirklichkeit
aber ist es darum zu tun, daB} sie mit Gott zufrieden sind, und es verhilt
sich so, daBB von verschiedenen Zustinden wie Tod und Leben, Bleiben
und Vergehen, Plage und Ruhe, Gliick und Ungliick, Reichtum und Ar-
mut keiner ihrem Wesen widerspricht und keiner bei ihnen mehr ins Ge-
wicht fillt als der andere, da sie wissen, daB3 alle vom Schépfer ausge-
hen.“

Entsprechend definiert Qusayri (gest. 465/1075) die religiése Freiheit:
»Die Freiheit besteht darin, dall der Mensch nicht der Sklaverei der Ge-
schopfe unterworfen ist und die kontingenten Dinge sich seiner nicht
bemdchtigen. Sein Heilsein 148t sich daran erkennen, daB3 das Herz des
Menschen zwischen den Dingen keinen Unterschied mehr macht, so
daB die verginglichen Giiter in seinen Augen gleichwertig sind.*

»Aufrichtigkeit” ist die Haltung, in der der Mensch nur um Gottes
willen, frei von jeder Nebenabsicht, handelt. Du n-niin al-Misri (gest.
245/860) sagt dariiber: ,,Drei Dinge gehéren zu den Kennzeichen der



Indifferenz 245

Aufrichtigkeit: daBl einem Lob und Tadel durch die Menge gleichwertig
sind, dall man bei seinen Taten vergiBit, auf die Taten zu schauen, und
daB man den Lohn fiir die Tat (erst) im Jenseits erhalten will.“ Ein an-
dermal beschrieb er den Aufrichtigen: ,.Sein Kennzeichen ist, dafl das
Lob und der Tadel der Leute vor ihm den gleichen Wert haben. Ihren
Beifall und ihr MiBfallen erachtet er als gleichfarbig. Weder wird er
durch jenes frohlich noch durch dieses bekiimmert.“

Eine solche Einstellung gegeniiber allem Geschopflichen griindet
darin, daBl man ,,das Herz von den Dingen weg zum Herrn der Dinge
hinwendet* (Sibli). Dann ist kein vergingliches Gut Ziel des menschli-
chen Wollens.

Gott allein gentigt. ,,Wenn der Mensch ganz und gar auf Gott einge-
stellt ist, schenkt Gott ihm als erstes das Genughaben an ihm allein®
(Abu ‘Ali b. al-Katib, gest. nach 340/951-2). Der Mensch soll in seinem
Tun nur Gott vor Augen haben. Ahmad b. ‘Asim al-Antaki (gest.
220/835): ,,Handle so, als gibe es auf der Erde nur dich allein und im
Himmel nur ihn allein!* Nur Gott wird hinter Freude und Leid gesehen.
Der schiitische Gelehrte Baha’ ad-din al-‘Amili (gest. 953/1547) zitiert
einen Gotteskenner: ,,Wer zur Zeit der Gaben auf den Geber schaut,
nicht auf die Gabe, der schaut zur Zeit der Heimsuchung auf den Heim-
suchenden, nicht auf die Heimsuchung. In allen seinen Zustéinden ist er
in der Betrachtung Gottes versunken und auf den schlechthin Geliebten
ausgerichtet.” In allen Dingen sieht man Gott. Mehreren Autorititen
wird das Wort zugeschrieben: ,Ich sehe kein Ding, in dem ich nicht
Gott sehe.“ Das ist der wahre Monotheismus. Gazzali: ,,Wer ihn nicht in
allen Dingen sieht, der sieht eben anderes. Wenn aber der Mensch auf
anderes als Gott achtet, steckt darin etwas von geheimer Vielgétterei.
Der reine Glaube an den einen Gott aber besteht darin, daBl er in allen
Dingen nur Gott sieht.“

Daf3 aus anderen Grinden die Armut dem Reichtum, die Verachtung
der Ehrung, der Tadel dem Lob, die Heimsuchung dem Wohlergehen
vorzuziehen sein kann, ist ein anderes Thema der islamischen Innerlich-
keit. Eine Geschichte, die Bayazid erzahlt hat, mag als kleiner Blick in
diese Gedankenwelt gentigen: ,,Keiner war mir so {iberlegen wie ein jun-
ger Mann aus Balh, der auf der Mekkawallfahrt zu uns kam. Er fragte
mich: ,Abu Yazid, worin besteht bei euch die Askese?* Ich antwortete:
,Wenn wir zu essen haben, essen wir, wenn wir nichts haben, tragen wir
es in Geduld.® Er erwiderte: ,So machen es bei uns in Balh die Hunde!*
Ich fragte ihn: ,Worin besteht die Askese bei euch? Er antwortete:
,Wenn wir nichts haben, danken wir, wenn wir haben, verschenken
wir.*





