Weitergabe von Erfahrung?

Psychoanalytische Uberlegungen

Louis Beirnaert 1

Einleitung

Der folgende Text ist die gekiirzte und iiberarbeitete deutsche Fassung
eines Vortrages, den Louis Beirnaert SJ auf dem IX. Kongre§ der Ecole
Freudienne hielt (in Zusammenarbeit mit Frangois Courel SJ)*. P. Beir-
naert war bis zu seinem Tode (1985) als Psychoanalytiker in eigener Pra-
xis tdtig. Sein Anliegen war die Relecture jener Erfahrung, welche die
ersten Gefdhrten um Ignatius von Loyola machten. In unserem Text re-
flektiert Beirnaert auf dem Hintergrund seiner eigenen psychoanalyti-
schen Erfahrung die Spannung zwischen Weitergabe und Nicht-Weiter-
gabe derjenigen Erfahrungen, die fiir unser Leben entscheidend sind.

Wie konnen wir in Treue zum Evangelium und zur Kirche entschie-
den und mutig unser Engagement in einer weitgehend sidkularisierten
Lebenswelt bejahen? Diese Frage bekommt heute, im Kontext einer wie-
der zunehmenden Beriihrungsangst gegeniiber der ,.bosen Welt* eine
unerwartete Aktualitdt, auch wenn sich die Lage der Kirche und des
Jesuitenordens in den letzten 10 Jahren gewandelt hat.

Der Jesuit Louis Beirnaert entdeckt Ignatius neu von der Praxis und
Theorie Sigmund Freuds aus. Fir den analytischen Psychotherapeuten
oder Ausbildungskandidaten bietet sich der vom eigenen Modell unab-
hingige ignatianische Erfahrungsweg als Paradigma intersubjektiver Be-
gegnung an. In seiner psychodynamischen Deutung des Exerzitienpro-
zesses und der Entstehung des Jesuitenordens legt Beirnaert Wert auf
die ,,Leidenschaft des Nicht-Wissens“: Weder moéchte er psychologisie-
rend ,erkliren“, noch legt er eine ,, Therapie“ fiir die in die Krise gera-
tene Weitergabe von Erfahrung vor. Denn erst, wenn wir uns von allem
vermeintlichen Wissen iiber den Inhalt der Erfahrung und iiber deren
Weitergabe freizumachen versuchen, finden wir einen Zugang zur eige-
nen Subjektwerdung'; erst dann kdnnen wir auch andere auf diesem

* Veroffentlicht in: Lettres de 'Ecole 25, 1/April 1979. Nachdruck in: Louis Beirnaert,
Aux frontiéres de ’acte analytique. La Bible, Saint Ignace, Freud et Lacan, Seuil, Paris
1987, 228-242. Die Ubersetzung besorgte Eckhard Frick SJ, der auch die Anmerkungen
und die vorliegende Einleitung verfaf3te.

! Le sujet: Wir versuchen, mit der Ubersetzung ,,Subjekt* den Sprachgebrauch des Kon-



Psychoanalytische Uberlegungen 247

Weg begleiten. Von der Psychoanalyse kénnen wir lernen, daf3 Theorie-
bildung eine stindige Riickkehr zur Erfahrung erfordert, weil die Psy-
choanalyse je neu erfunden und theoretisch erarbeitet wird, wie Beir-
naert zu sagen pflegte.

Unser Text diirfte iiber den engeren Rahmen der noch von ihrem Be-
griinder aufgeldsten Lacan-Schule hinaus von Bedeutung sein. Seine
Aussage beschrinkt sich auch nicht auf das gewihlte Beispiel der igna-
tianischen Spiritualitit. Hier wird vielmehr in exemplarischer Weise ge-
fragt, wie Vertiefung und Aktualisierung des urspriinglichen Charismas
(vgl. Perfectae Caritatis 2) gerade in einer Zeit erstarkender Traditiona-
lismen und innerkirchlicher Konflikte gelingen kénnen. Dies betrifft
nicht nur die Orden und geistlichen Gemeinschaften der Kirche.

Die Entdeckung des Ignatius von Loyola

Es hat begonnen mit dem, was ein Mensch an der Schwelle zur Neuzeit
entdeckte. Ignatius von Loyola, durch eine Kanonenkugel an beiden
Beinen verletzt, durchlduft einen schwierigen Genesungsprozefl im
Schlof3 seiner adeligen Familie. Er ist knapp dem Tod entgangen und
stellt sich die Frage, was aus seinem Leben wird. Bis zu diesem Zeit-
punkt war er ein gewShnlicher Christ, ,,den Eitelkeiten der Welt erge-
ben, und er vergniigte sich hauptsichlich an Waffeniibung, mit einem
groBen und eitlen Verlangen, Ehre zu gewinnen.“? Eine Art Ritter und
Soldat mit den {iblichen Liebestindeleien, der von groB3en Taten triumt,
die er einer bestimmten Dame zu Fiilen legen wollte.> Auf dem Kran-
kenlager langweilt er sich und verlangt nach Ritterromanen. Es sind
keine da. So reicht man ihm eine ,,Vita Christi® und ein Buch iiber das
Leben der Heiligen. Da er nichts Besseres hat, macht er sich ans Lesen

gresses und gleichzeilig zwei Aspekte der ignatianischen Spiritualitit wiederzugeben: Ei-
nerseits die Subjektwerdung, die auf dem Weg geistlicher Erfahrung sich ereignet. Ande-
rerseits sind die Ausgangsbedingungen des einzelnen gemeint. ,,Subjekt” ist, ,,wer immer
in unserer Gesellschaft... unter dem Banner des Kreuzes fiir Golt Kriegsdienst leisten
will“, (Form. Inst. Nr. 1, zit. nach: Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu,
als Manuskript herausgegeben von Peter Knauer, Frankfurt/M. 31980). Auch Ignatius
spricht vom Exerzilanten als ,subiecto”: Exerzitienbuch (EB) 14f, 83f, 89, vgl. MHSJ,
Monumenta Ignatiana, s.2, L1, S. Ignatii de Loyola Exercitia Spiritualia, 151 ff.

2 Der Bericht des Pilgers (PB), Nr. 1 (zit. nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Ubungen
und erlduternde Texte, {ibersetzt und erldutert von Peter Knauer, Leipzig 1978, 195ff.).
Vgl. ferner das Urteil P. Polancos: ., ...satis liber in mulierum amore, ludis, et concertationi-
bus honoris causa susceptis, vixit.“ (MHSJ, Vita Ignatii Loiolae et rerum societatis Jesu hi-
storia t.1,10).

3 P. Beirnaert war der Uberzeugung, daB bereits die ,,Dame“ Ergebnis eines Sublimie-
rungsvorganges ist.



Louis Beirnaert 248

und gewinnt, so schreibt er, eine gewisse Zuneigung zu dem, was da er-
zahlt wird (PB 6).

Verschiedene Gedankenreihen wechselin in ihm ab. So trdumt er stun-
denlang davon, was er fiir seine Dame tun kénnte, welche Mittel ,,er an-
wenden wiirde, um in das Gebiet gehen zu kénnen, in dem sie wohnt,
die Sinnspriiche und Worte, die er sagen wiirde, die Waffentaten, die er
in threm Dienst ausfithren wiirde* (PB 6). Er denkt an die ,,schwierigen
und schweren Dinge“ (PB 7), mit denen er sich im Dienste Gottes enga-
gieren konnte. Allein die Miidigkeit bringt ihn dazu, die eine oder die
andere dieser Gedankenreihen aufzugeben. Dabei hitte er stehenblei-
ben konnen. Jedoch bemerkt er, und hierin liegt seine Entdeckung, ei-
nen Unterschied in den Wirkungen, die jene unterschiedlichen Gedan-
ken auf der Ebene seines Lusterlebens (jouissance)* hervorrufen. Das
Denken an die Weltdinge ist voller Lust fiir ihn, doch er bleibt anschlie-
Bend trocken und unzufrieden. Bei dem Gedanken, barfuBl nach Jerusa-
lem zu gehen, ,,alle Uibrigen Strengheiten auszufiihren, von denen er las,
daB} die Heiligen sie ausgefiithrt hitten (PB 8), empfindet er nicht nur
momentane Lust, sondern er bleibt auch zufrieden und freudig, nach-
dem er sich von diesem Gedanken gelost hat. Er wundert sich iiber diese
Verschiedenheit der Gefiihle und beginnt, iiber sie nachzudenken. Wenn
bestimmte Gedanken ihn traurig und andere ihn freudig machen, dann
kommen die einen vom Geist des Teufels, die anderen vom Geist Got-
tes. Der Zweiteilung entsprechend, die zur religiésen Konzeption seiner
Zeit gehort, unterscheidet er, was vom Teufel kommt und was von Gott.
Die Selbstwahrnehmung erschlieBt ihm die Schicht des Lusterlebens. Es
geht also nicht um eine Anleihe bei einer geistlichen Doktrin, die von
vornherein Handlungen in konform oder nicht konform mit dem gottli-
chen Willen eingeteilt hitte. Wohl hatte man vor Ignatius, namentlich
bei den Mystikern, das Verhiltnis zwischen dem Einswerden mit Gott
und dem Lusterleben beschrieben, doch war man nie zuvor von der Ord-
nung des Lusterlebens ausgegangen, um zu unterscheiden, was Gott und
was dem Teufel entspricht. Die durch eine Gedankenreihe hervorgerufe-
nen Lust- oder Unlustgefiihle und nicht eine kodifizierte Lehre werden
zum Kriterium dessen, was Gott begehrt. Gerade diese Umkehrung
fithrt in der christlichen Spiritualitit weiter, ohne mit der jiidisch-christ-

4 La jouissance: Es geht um die GenuBfihigkeit, nicht nur i. S. d. ignatianischen Verko-
stens, sondern auch in triebdynamischer Hinsicht. Vgl. Denis Vasse, Bediirfnis und
Wunsch. Eine Psychoanalyse der Welt- und Glaubenserfahrung, Olten/Freiburg i.Br.
1973, 72f, sowie den Begriff der delectatio bei Thomasv. A. (Summa theol. I1allae, q.142,
a.l). Der Aquinate unterscheidet klar zwischen der delectatio und der sich bloB verwei-
gernden insensibilitas, vgl. Dominique Bertrand, Pour une chasteté humaine, Christus n°®
66, 17(1970), 202-220.



Psychoanalytische Uberlegungen 249

lichen Rede von Gott zu brechen. Denn Gott bleibt der nicht zu iiberge-
hende Dritte, dem er sich untergeordnet (assujetti)® weil. Auf der Suche
nach dem gottlichen Willen achtet er auf die Ordnung des Lusterlebens,
das Abwechseln von Trost und Trostlosigkeit wird zum Unterschei-
dungskriterium dieses Willens. Er hat einen Weg betreten, wo notwendi-
gerweise die Befriedigung oder Nicht-Befriedigung des eigenen Begeh-
rens zur Frage wird.

Gott besitzt hierzu den Schliissel. Und Gott ist insofern unvorherseh-
bar, als sein Wille nicht irgendwo geschrieben steht und insofern, als die
Trostung etwas ist, was sich ereignet, eine Gnade, um die man bitten
kann. Deshalb betet Ignatius von Anfang an, und das Gebet bleibt ein
integrierender Bestandteil dessen, was entsteht. Er betet, um von Gott
die Tréstung zu erlangen, die ihm fehlt und die auerhalb des eigenen
Zugriffs ist. Doch geniigt ihm die Trostung nicht, um sich seines Wol-
lens zu versichern. Er erbittet ,,Bestitigung®, die in ihrer Perspektive
noch zum Lusterleben gehort. Es kann sein, daB er sich damit zufrieden-
gibt. Aber zu bestimmten Zeitpunkten, wenn die Trostung ausbleibt, tritt
er in eine intensive Trostlosigkeit ein, die ihn aufhdren 148t, auf die Tro-
stung zu warten, und gleichzeitig schreibt er, da3 sich ,,seine Augen 6ff-
nen*, daB ,,die Finsternis sich auflost”, daB er aus dem ,,Traum* er-
wacht (PB 25, TB 12. 3. 1544).¢ Davon gibt in beispielhafter Weise ein
Fragment seines Geistlichen Tagebuches Zeugnis, das der Zerstérung
entgangen ist, die er ihm zugedacht hatte.

Wir sind im Jahre 1544. Ignatius ist dabei, die Konstitutionen des Or-
dens abzufassen, den er griindet: Wird er entscheiden, dafl die Hiuser
der Gesellschaft Jesu keinerlei Einkiinfte haben werden? Was will er,
was will Gott? Seiner Gewohnheit entsprechend betet er und bringt das
vor Gott, wozu er neigt, nimlich das Vorhaben totaler Armut. Die Tro-
stung, die er empfindet, erscheint nirgendwo deutlicher als ein leibliches
Lusterleben — er spricht von heiBer, lichtvoller und rotlicher Gnade, er
ist von Trinen iiberstromt.” Diese Trostung gibt ihm das Gefiihl der Be-
stiatigung. Aber es bleibt ihm ein Zweifel, denn so intensiv das Lusterle-
ben auch sein mag, es ist auch jetzt nicht reich genug. Und dann tut sich
Neues auf, und zwar auf der ,,Ebene Gottes“. Der Beter stellt fest, daB3
er sich, indem er sich an jede der Personen der Trinitit wendet, zugleich
an die beiden anderen wendet. Danach erscheint eine ,,Kugelgestalt®,

5 Assujetti: Vgl. Anm. 1 und die entsprechenden Ausfithrungen des Vf.s zu den Exerzitien
und zum Leben der Gruppe, die er mit den Konstitutionen ,,Leib* nennt.

¢ Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch (TB), ed. Adolf Haas, Peter Knauer, Frei-
burg/Basel/Wien 1961.

7 Vgl. aa0. 263, Anm. 62.



Louis Beirnaert 250

aus der zunichst der Vater ,hervorzugehen oder sich herzuleiten
scheint. Wenig spater schaut Ignatius ,,alle drei Personen auf die gleiche
Weise wie die erste, namlich daB} auf der einen Seite der Vater, auf einer
anderen der Sohn und auf einer anderen der Heilige Geist hervorkam
oder sich aus der gottlichen Wesenheit herleitete, ohne aber aus der ku-
gelformigen Schauung herauszutreten® (TB 6. 3. 1544). Ignatius spricht
von der ,vorgestellten Sache“®, die gestaltet ist und sich mit dem Auf-
tauchen der geometrischen Gestalt verbindet. Eine Haltung und ein
neues Gefiihl treten zutage: die Ehrfurcht® Bis zu dem Augenblick, in
dem er anerkennt, das Gesuchte nicht zu finden, ndmlich Zeichen und
Garantie der Trostung, gerdt er in Bestiirzung und in eine intensive
Trostlosigkeit. ,,Ich fand mich®, schreibt er, ,,ganz von jeglicher Hilfe
verlassen und konnte keinen Geschmack bei den Mittlern und den gott-
lichen Personen gewinnen. Ich war so fern und so von ihnen getrennt,
als hitte ich niemals irgend etwas von ihnen verspiirt oder sollte in Zu-
kunft nie mehr etwas verspiiren. Statt dessen kamen mir nur Gedanken,
bald gegen Jesus, bald gegen sonst jemand. In dieser Weise fand ich
mich mit verschiedenen Gedanken verwirrt...“ Aus diesem Erschrecken
befreit er sich diesmal nicht, indem er zu Gedankenreihen zuriickkehrt,
sondern dadurch, dafl ihm klar wird, was ihn, ohne daf3 er es wufite, an-
trieb, unaufhérlich seine Bitte zu wiederholen: ,,Doch verspiirte ich in
mir den Willen und das Verlangen, der Herr mdge meinem Wunsch
nachgeben; ich wollte namlich in einer Zeit aufhoren, in der ich mich
sehr heimgesucht finde. Doch als ich dann verspiirte, was meine Nei-
gung ist, und auf der anderen Seite, was Gott unserem Herrn gefillt, da
begann ich achtzugeben und wollte dem, was Gott unserem Herrn ge-
fallt, entsprechen. Damit begann (alim#hlich) Schritt fiir Schritt die Fin-
sternis von mir zu weichen...“ (TB 12. 3. 1544).

Fassen wir das bisher Bedachte noch einmal zusammen: Weil Igna-
tius nicht findet, was er suchte, ndmlich die Garantie der Trostung, wird
er in die Trostlosigkeit gefiihrt, in eine Abwesenheit jeglicher Zuflucht,

¥ ,La chose représentée”: Vgl. Sigmund Freuds Arbeit ,,Das UnbewuBte* (Gesammelte
Werke X, London 21949, 264-303): ,,Was wir die bewuflte Objektvorstellung heiBen durf-
ten, zerlegt sich uns jetzt in die Wortvorstellung und in die Sachvorstellung, die in der Be-
selzung, wenn nicht der direkten Sacherinnerungsbilder, doch entfernterer und von ihnen
abgeleiteter Erinnerungsspuren besteht. Mit einem Male glauben wir nun zu wissen, wo-
durch sich eine bewufite Vorstellung von einer unbewuBten unterscheidet. Die beiden sind
nicht, wie wir gemeint haben, verschiedene Niederschriften desselben Inhaltes an ver-
schiedenen psychischen Orten, auch nicht verschiedene funktionelle Besetzungszustinde
an demselben Orte, sondern die bewuBte Vorstellung umfaBt die Sachvorstellung plus der
zugehorigen Wortvorstellung, die unbewuBte ist die Sachvorstellung allein“ (300).

9 Le respect: Gemeint sind acatamiento y reverencia (TB 7. 3. 1544, EB 114 u.6.).



Psychoanalytische Uberlegungen 251

in eine Leere, wo er sich verliert. In der Liebe und im Lusterleben gibt es
keine Garantie.

Es geht ihm nicht nur darum, zu einer Folge benennbarer Gedanken
zuriickzufinden, sondern sich dariiber klarzuwerden, was er, ohne es zu
wissen, suchte, nimlich, daB Gott seinem Begehren entsprechen moge.
Doch Gott kann nicht verfiithrt werden.

Noch weitaus mehr: Gott bedeutet nichts fiir ihn. An seiner Stelle
zeichnet sich das Runde, das Eine, das eine Wesen ab, aus dem drei Per-
sonen hervorgehen, also: eine vorgestellte® Sache.

Angesichts dieser unzuginglichen Sache bleibt nur die Ehrfurcht.

Diese Ehrfurcht bestiitigt die vorausgehende Gedankenfolge, in der
Ignatius seine Entscheidung in der Armutsfrage entwickelt hat. Sie bein-
haltet die Anerkenntnis einer Schwelle, einer Grenze, die nicht iiber-
schritten wird. So gelangt er zur GewiBheit eines Wollens und einer
Wahl, die beide keine andere Garantie haben, als seinem Begehren und
seinem Vorhaben zu entsprechen.

Die Trostung und das Lusterleben konnen sich dann in der Folge wie-
der einstellen, doch gibt es keine Garantie mehr.

Zur Deutung der mystischen Erfahrung des Pilgers

Was heiBt in dem obigen Zitat: ,,... was Gott unserem Herrn gefdllt*?
Konnen wir von einem Lusterleben Gottes sprechen? Zunéchst weil3 1g-
natius von dieser Lust nur, daB sie von seiner eigenen unterschieden ist,
da sie ja gerade durch seine Trostlosigkeit bestimmt ist. Sodann wird ein
Gott genannt, dem etwas gefillt, der eine Lust empfindet. Dies ge-
schieht, nachdem an eben der Stelle, die vorher von Gott eingenommen
wurde, die beschriebene Vorstellung aufsteigt. Vor allem aber kommt
die Lust Gottes nur in bezug auf das Fehlen einer gottlichen Garantie
ins Spiel und nicht aus AnlaB dessen, was Ignatius will und entscheidet.
Anders ausgedriickt: Fiir die Armut entscheidet er sich nicht, um Gott
einen Gefallen zu tun. Doch gelangt er ohne die gottliche Garantie, d. h.
aus sich selbst, zu dem, was ,,Gott gefillt“. Er ist auf die Einsamkeit und
Zufluchtslosigkeit in der Ehrfurcht vor der vorgestellten Sache verwie-
sen; und so gewinnt er im nachhinein, durch die GewiBheit des eigenen
Begehrens (désir) und in der Benennung der Lust Gottes sein eigenes
Lusterleben zuriick, wie es die Fortsetzung des Tagebuches zeigt (Tré-
nen und sonstiges leibliches Erleben). In diesem gnadenhaften zweiten
Schritt erscheint die Ehrfurcht klar als Wirkung jenes tiefgreifenden
Wandels, den sein Gottesbild erfahren hat.



Louis Beirnaert 252

Indem Ignatius den groBeren Dienst Gottes an die Stelle des Dienstes
der Dame setzt, hat er ohne Zweifel das Gefiihl, zu einem véllig anderen
Vorhaben iibergegangen zu sein. GewiB liegt eine gehérige Verdnderung
in diesem Wandel vom Ritter, der sich vom Geist des Bosen inspirieren
1aBt, zu einem vom Geist Gottes inspirierten Heiligen. Gleichwohl:
Folgt hieraus, daB sich die Struktur des Pilgers geindert hat?'* Die Ku-
gel, der Kreis in der Leere, aus der Vater, Sohn und Geist treten, ohne
sie zu verlassen, ist die Gestalt von etwas, dessen Platz die unzugingli-
che Dame einnimmt. Es geht um die Gestalt des Einen, die Ignatius mit
dem platonisch-plotinischen Terminus des Einzigen Wesens bezeichnet.
Aus ihm kommen die drei Personen der christlichen Tradition, ohne es
zu verlassen, wie Namen, die auf eine leere Seite geschrieben werden.

Was sagt nun der Bericht des Tagebuches iiber die Erfahrung von
Trost und Trostlosigkeit? Wihrend zu Beginn der Entdeckung des Igna-
tius die Trostung als Unterscheidungskriterium diente, empfindet er nun
Trostlosigkeit ausgerechnet auf der Suche nach Tréstung. Er schreibt
dies dem Geist Gottes zu und muf folglich seine gesamte Position neu
sehen. Trost und Trostlosigkeit &ndern also ihren Sinn. Ignatius wird die
Falschheit des Weges klar, den er im Lusterleben verfolgte. Wenn wir er-
neut den Bericht des Pilgers lesen, entdecken wir diesen ProzeB mehr-
fach. Etwa, wenn er um Befreiung von seinen Skrupeln bittet und Tro-
stung in hdufigen Beichten sucht. Er fillt schlieBlich in eine solche
Trostlosigkeit, da3 er kurz davor steht, alles aufzugeben. Doch ,.er er-
wacht wie aus einem Traum* (PB 25) und wird von seinen Skrupeln be-
freit, nachdem er sich entschlossen hat, seine fritheren Siinden nicht
mehr zu beichten. Ein weiteres Beispiel ist seine Feststellung, daB sein
Hunger nach Tréstung im Gebet vom schlechten Geist kommt und ihn
am Schlafen wie am Studieren hindert (PB 26).1!

Die Erfahrung der Trostlosigkeit fiihrt also schon zu Beginn des igna-
tianischen Weges dazu, sich iiber den irrefiihrenden Charakter der Tré-
stung klarzuwerden. Nicht nur das einzelne Vorhaben (projet) wird in
Frage gestellt, sondern die Ordnung selbst, in der man die Verwirkli-
chung des Begehrens (désir) verfolgt. Dieses Begehren ist bei Ignatius

10°Vf. verwendet das Bild vom Propf (das wiire der Dienst der Dame oder Gottes) und vom
Mutterstock (christlicher ,,Boden” am Ausgang der Feudalzeit).

! Dieselbe niichterne Einschitzung spricht aus den Erinnerungen an Ignatius, verfalit von
P. Luis Gongalves da Cdmara, iibersetzt von P. Knauer: ,,,Einem wirklich Abgelslelen
reichl eine Viertelstunde, um sich mit Gotl im Gebet zu vereinen.’ Und... daB von hundert
sehr dem Gebet hingegebenen Personen neunzig in Illusion sind. Und daran erinnere ich
mich sehr klar, obwohl ich unsicher bin, ob er nicht neunundneunzig gesagl hat“. Vgl. die
in der zweiten Woche noch weiter differenzierten Regeln zur Unterscheidung der Geister
(EB 328ff), ,,... bei denen, die vom Guien zum Besseren vorangehen® (335).



Psychoanalytische Uberlegungen 253

der Dienst Gottes in der Aktion. Nun ist die Trostlosigkeit immer Infra-
gestellung dieses Begehrens, Ausweglosigkeit und Leere. Um nicht zu
sterben, um nicht alles aufzugeben, verzichtet er auf die Verkniipfung
von Tréstung und Realisierung des Begehrens und er geht zur Entschei-
dung tber. Der beschriebene Prozef3 1duft nicht auf eine Leugnung Got-
tes hinaus, sondern darauf, auf jegliches Zeichen seinerseits zu verzich-
ten. Das Subjekt wird auf sein eigenes Begehren verwiesen und auf seine
eigene Arbeit. Das ignatianische Gebet besteht in der Entschnorkelung,
die von dem Anderen alles-entfernt, was aus Ihm eine imaginére Stiitze
machen kénnte. Was Ignatius mit diesem Vorgang beschrieben hat, ist
entweder nicht gelesen worden oder durfte vielleicht nicht weitergege-
ben werden.

Die Weitergabe

Die Weitergabe setzt in dem Augenblick ein, wo Ignatius Subjekte! fiir
seine Sache des groBleren Dienstes Gottes in der Welt gewinnt. Er 146t
jene, die er zusammenfithren mochte, seine eigene Erfahrung durchlau-
fen. Er 148t sie Exerzitien'? machen. Dieser Name bezeichnet Vorge-
hensweisen, die aus der Erfahrung des Ignatius und seiner ersten Ge-
fahrten entstanden sind und die das Subjekt auf Tréstung und Trostlo-
sigkeit und auf das Erkennen des eigenen Begehrens aufmerksam ma-
chen. Sie enthalten Bemerkungen zur ,,Unterscheidung der Geister®, die
ebenfalls aus der Erfahrung des Ignatius stammen.!! Exerzitien miissen
von dem Subjekt, dem sie angeboten werden, dem ,,Exerzitanten“, ge-
macht werden (so, wie man eine Analyse macht). AuBerhalb des Exerzi-
tanten bleibt das Exerzitienbuch ein toter Text. Derjenige, der Exerzi-
tien ,,gibt“, ist bloB da, um vorzuschlagen, um gegebenenfalls zu deuten,
was ihm der Exerzitant sagt. Er muB Platz fiir Gott als Drittem zwischen
ihm und dem Subjekt lassen, ohne diesem etwas von einem Begehren
aufzudréngen, das er vielleicht hat. Die Bedingung fiir das ,,Geben* ist
das ,,Machen®, so wie Ignatius, bevor er das Exerzitienbiichlein abfaBte,
Exerzitien gemacht hatte. Die Jesuiten sind in dieser Erfahrung eine
Gruppe von Menschen, die die Exerzitien gemacht haben und sie an al-
len geographischen und kulturellen Orten geben.

An dieser Stelle ist anzumerken, daB eine Praxis eine Theorie impli-
ziert, die es jedoch bei Ignatius eigentlich nicht gibt. Er hat uns nur Be-
richte hinterlassen, iiber die ersten Jahre nach der initialen Entdeckung,

12 Vgl. Anm. 2.



Louis Beirnaert 254

das uns erhaltene Fragment des Tagebuches, seine Korrespondenz, so-
wie ein rechtliches Werk, die Konstitutionen.'> Wenn er iiber seine Er-
fahrungen hinausgeht und theoretisiert, greift er auf die traditionelle
Theologie seiner Zeit zuriick. Diesem Mangel an Theorie entspricht auf
der Ebene des geistlichen Lebens ein Insistieren auf aszetischen An-
strengungen und auf dem Willen, gegen die ungeregelten Leidenschaf-
ten zu agieren. Es geht hierbei darum, sich selbst zu besiegen, um Chri-
stus nachzuahmen oder um von Gott zu erlangen, was man mdochte. Die
Erfahrung des Ignatius, jene, die er den Jesuiten vorschligt, 1duft vollig
anders ab: Es kommt Unvorhersehbares ins Spiel, das sich aller Planung
entzieht. Nach und nach werde ich mir der Dinge bewuBt in einem Pro-
zeB3, wo man sich klar wird iiber das, was man bisher nicht sah, wo man
einen Traum verlaBt, wo die Augen auf UngewuBtes, Unwahrgenomme-
nes aufmerksam werden. Es geht mit einem Wort um den mystischen
Weg, den wir so nennen, um ihn vom aszetischen zu unterscheiden. Die
mystische Erfahrung selbst wird aber nicht weitergegeben.'

Es ist bemerkenswert, daB Ignatius den Text des Tagebuches, der uns
zu erschlieBen scheint, was mit dem zur Entscheidung fiihrenden Begeh-
ren auftaucht, nicht weitergeben wollte.” Es ist weiter bemerkenswert,
daB dieser Text noch heute in den Rastern einer scholastischen Theolo-
gie gelesen wird, die ihn nicht zu erhellen vermag. All das weist darauf
hin, daB die ignatianische Spiritualitit auf der Nicht-Weitergabe dessen
beruht, was sie begriindet. Ihr Ursprung ist nicht bloB die Weigerung
weiterzugeben, sondern eine Art Deformierung, die Ignatius selbst am
Inhalt der Erfahrung vornimmt, iiber die er gleichwohl berichtet. So
kénnen wir in den ,,geistlichen Ubungen, um sich selbst zu besiegen und
um sein Leben zu ordnen, ohne sich durch irgendeine ungeordnete Nei-
gung bestimmen zu lassen“ (EB 21) einen konstanten Appell an die An-
strengung lesen, an das Handeln gegen die Leidenschaften, an den Wil-
len, sich indifferent zu machen, an die minutiése Abwigung des Fiir und
Wider usw. Gleichzeitig bezieht er sich auf die Trostungen und auf die
Trostlosigkeiten, ohne jemals direkt jene hochste Trostlosigkeit zu be-

1 Vgl. Anm. 1.

14 Dije Warnung vor miBverstandlicher Weitergabe ist ein Topos mystischer Literatur, vgl.:
Die Wolke des Nichtwissens, iibersetzt von Wolfgang Riehle, Einsiedeln 1980, 29. Siehe
auch den Beitrag von Sebastian Neumeister, Das unlesbare Buch, Die Exerzitien des Igna-
tius aus literarturwissenschaftlicher Sicht, GuL 59 (1986), 275-293.

15Vf. zeigl, was ihm spezifisch ignatianisch erscheint: Das Untergehen zentraler mystischer
Texte wihrend mehrerer Jahrhunderte (siche Anm. 17). Historische Belege, die den ur-
spriinglichen Umfang des TB, diesbeziigliche Verfiigungen des Autors sowie das Schicksal
des Textes betreffen, sind sparlich (vgl. PB 100, MHSJ, Monumenta Ignatiana, s.3, t.1, S.
Ignatii de Loyola Constitutiones SJ, 155f¥).



Psychoanalytische Uberlegungen ' 255

zeichnen, die sich durch ein ,An-Gott-Leiden* einstellt. Allein der dau-
ernde Aufruf zum Gebet, um von Gott zu erbitten, was man erlangen
mochte, bezeichnet im Text den Stellenwert einer ganzheitlichen Erfah-
rung des Exerzitanten. Diese Erfahrung ist im eigentlichen Sinn my-
stisch, Offnung auf einen anderen Raum hin als jenen, in dem sich die
Aszese bewegt. Diese ignatianische Erfahrung beruht also als nichtge-
sagte und doch gewissermaflen angekiindigte auf den Exerzitien. In ih-
nen kann etwas ablaufen, das sich dem Zugriff jeglicher Anstrengung
entzieht und sich unter die unvorhersehbare ,,Gnade* stellt. Es geht um
etwas ,,Unweitergebbares“, das vom Subjekt in der Diskontinuitdt und
im Bruch mit allem Weitergegebenen voll und ganz zu wiederholen ist.

Dieser Bruch ist jedoch keineswegs so zu verstehen, dal} mit dem, was
weitergegeben wird, Unweitergebbares weitergegeben wiirde. Vielmehr
besteht Ignatius auf méglichst weitergehendem Verzicht, auf der Ubung
natiirlicher Fihigkeiten, die der ,,Gnade* keinen Platz zu lassen schei-
nen. Gerade durch ihr Scheitern 6ffnen sie jedoch die Leere, wo der
Proze83 stattfinden kann, der weder als Ziel noch als Wollen vorgeschla-
gen wird. Zu Recht wollte Ignatius diese im eigentlichen Sinne mysti-
sche Erfahrungsdimension nicht in einem weiterzugebenden Text nie-
dergelegt wissen. Dieses Nicht-Vorschlagen als zu realisierendes Ziel ist
die Bedingung fiir das Zustandekommen der Erfahrung. Es impliziert ei-
nen anderen, nunmehr aszetischen Vorschlag, der die Stelle moglicher
Erfahrung offenhilt.

Man versteht dann auch einige MiBverstindnisse, die nach unserer
Auffassung ignatianische Spiritualitit selbst gepriagt haben. Bisweilen
beklagt man deren voluntaristischen Charakter, der auf Kosten der my-
stischen Dimension gehe. Oder man erfaBit diese mystische Dimension,
148t sie aber dann in dem kontemplativen Schema der Suche einer Verei-
nigung mit Gott untergehen, auf Kosten der Aktion in der Welt und des
zur Entscheidung fithrenden Begehrens.!¢ Beiden Orientierungen gegen-
iiber bleibt festzuhalten: Die mystische Dimension ist bloB3 dazu da, sich
von dem Streben nach dem Einswerden mit Gott im Lusterleben zu 16-
sen und stattdessen zu einem Begehren zu gelangen, das zur Entschei-
dung und zur Aktion fithrt. Aber auch die aszetische Dimension hat kein

16 Tgnatius 146( die Wahl mit den ,,natiirlichen Fahigkeiten™ entscheiden, wenn die erwar-
tete Erfahrung ausbleibt. J. Sudbrack weist darauf hin, ,,...daB diese ,dritte Wahlzeit* nicht
gleichsam eine Panne im WahlprozeB darstellt, sondern einen Wesenszug der Exerzitien-
theologie verdeutlicht. Die drei ,Wahlweisen‘ stehen nicht einfach nebeneinander, sondern
durchdringen sich — theologisch und praktisch. Der paradoxe Zug einer Nicht-Erfahrung
als Erfahrungshéhepunkt durchzieht - in verschiedener Deutlichkeit — das ganze Exerzi-
tiengeschehen. Er ist letztlich nur von einer Kreuzestheologie zu verstehen.” J. Sudbrack,
Die Anwendung der Sinne als Angelpunkt fiir Theorie und Praxis der Exerzitien, Mskr. 1989.



Louis Beirnaert 256

anderes Resultat, als das Subjekt auf sein eigenes Begehren und auf
seine eigene Entscheidung zu verweisen.

Kann man sagen, da3 die Neuheit der ignatianischen Spiritualitit wie
ein Verdréngtes'’ funktioniert hat? Dafiir spricht die Wiederentdeckung
des Ignatius in der heutigen Gesellschaft Jesu. Die von uns analysierten
Berichte erregen eine immer grofere Aufmerksamkeit. Um den Spuren
des von Ignatius erfahrenen und angestoB3enen, ein Leben lang dauern-
den Prozesses nachzugehen, erscheint der Rahmen der Exerzitien zu
eng. In der Trostlosigkeit findet das Subjekt sein eigenes Begehren, das
sich durch ein Lebens-Projekt innerhalb der Gesellschaft Jesu bestitigt.
Das Begehren kann aber auch anderswo liegen, so da das Subjekt sich
umorientieren muB3. SchlieBlich erwarten viele nicht mehr von Gott die
Antwort, durch die sie in der Entscheidung und in der Aktion versichert
waren. Wie zu Ignatius’ Zeiten erkennen sie, was zwischen ihnen ge-
schieht, wenn ein Vorhaben aufkommt, angenommen, abgelehnt oder
modifiziert wird; je nachdem, was die eigene Biographie oder der Aus-
tausch in der Gruppe erbringen. Denn der Jesuit ist nicht allein. Er ge-
hort zu einem Leib (corps).

Die Gruppe und die Konstitutionen

Zu Beginn handelt es sich blol um eine kleine Gruppe von Gefihrten,
die zusammenhalten im groBeren Dienst Gottes. Sie durchwandern Eu-
ropa und fiihren ein Leben im Geist des Evangeliums und der Néchsten-
liebe. Mit ihren Zeitgenossen verbindet sie die Sehnsucht nach dem Hei-
ligen Land, um auf den Spuren Jesu die Menschen zu bekehren und den
Armen und Kranken zu dienen. Als es sich als unmdoglich herausstellt,
ins HL. Land zu gelangen, wissen sie nicht mehr, was sie tun sollen. Die-
ser Moment der Ausweglosigkeit und der Trostlosigkeit bewegt sie, sich
an den Papst zu wenden, in dem sie den Stellvertreter Christi anerken-
nen. Sie stellen sich fiir jegliche Aufgabe, die er ihnen anvertrauen wird,
zur Verfiigung.’®

7 Un refoulé: Vgl. Freud aaQ: ,Wir konnen jetzt auch prizise ausdriicken, was die Ver-
dringung bei den Ubertragungsneurosen der zuriickgewiesenen Vorstellung verweigert:
Die Uberselzung in Worte, welche mit dem Obijekt verkniipft bleiben sollen. Die nicht in
Worte gefalite Vorstellung oder der nichi iiberbesetzte psychische Akt bleibl dann im Ubw
als verdringt zuriick.” Vgl. auch Anm. 8 sowie den Aufsatz ,Die Verdringung“ (aaQ
248-261), in dem wir lesen, ,,... daB es nicht die Verdrangung selbst ist, welche Ersatzbil-
dungen und Symptome schafft, sondern daB diese letzteren als Anzeichen einer Wieder-
kehr des Verdringten ganz anderen Vorgingen ihr Entstehen verdanken...” (257).

8 Vgl. bereits PB 85; 94.



Psychoanalytische Uberlegungen 257

Mit ihrer Entscheidung, sich einen Oberen zu geben und sich dem
Papst zur Verfiigung zu stellen, bilden die Jesuiten einen in die Kirche
eingefiigten religiosen Orden mit Konstitutionen, die von der Kirche an-
erkannt sind und die Leben, Wachstum und Aktion der Gruppe entspre-
chend dem gemeinsamen Vorhaben regeln. Wie sind nun diese beiden
Entscheidungsprozesse zu verkniipfen, einerseits die Erfahrung von
Trost und Trostlosigkeit, die zur Unterscheidung des Begehrens fiihrt,
und andererseits der Standpunkt der Autoritit, die Gehorsam verlangt?
Wir wollen dies am Beispiel der Aufnahme in den Orden und der Zulas-
sung zu den verschieden gestuften letzten Geltiibden erdrtern.

Die Stellung der Autoritit ist in den Konstitutionen klar beschrieben.
Letztlich entscheidet der Verantwortliche. Um ihm in seiner Wahl zu
helfen, kann er sich auf einen Katalog von Eigenschaften stiitzen, die
vom Kandidaten erwartet werden. Jedoch wird bereits von der Bitte um
Eintritt in den Orden an eine Vorgehensweise in Gang gesetzt, die auf
das Spiel der drei aus den Exerzitien' bekannten Instanzen zuriickgreift:
das Subjekt mit seiner Bitte, der Verantwortliche und Gott. An jeder
Etappe des Weges finden Gespriache zwischen dem Kandidaten und
dem Verantwortlichen oder seinem Beauftragten statt, um ein Begehren
zu entdecken, das vielleicht jenem géttlichen Dritten entspricht. Es geht
darum, daB3 der Kandidat im Sprechen seine Intentionen und das, was
in seiner Bitte steckt, herausfinden kann. Gleichzeitig kann der Verant-
wortliche sein Urteil und seine Entscheidung fundieren. Im Idealfall
kommen beide zu demselben Ergebnis.

Immer wieder wird auf die Bedeutung der im Gebet zu machenden
Erfahrung hingewiesen, das vom Kandidaten und vom Verantwortli-
chen erwartet wird, nicht um von Gott ein Zeichen zu bekommen, son-
dern um aus dem Zweifel herauszukommen und zur GewiBlheit einer -
im Prinzip gemeinsamen - Entscheidung zu gelangen. Freilich beriick-
sichtigen die Konstitutionen auch mdogliche Konflikte zwischen dem Be-
gehren des Kandidaten und den Sichtweisen des Oberen, zwischen der
individuellen Initiative und den Anforderungen des Gesamt-Leibes. Die
Konstitutionen fordern Gehorsam von den Subjekten und sie gehen so
weit, daB3 sie den einzelnen auffordern, er moge tiberzeugt sein, dal3 der
Obere recht hat, da er am besten weil, was dem Subjekt guttut. Diese
Forderung nach dem Verstandesgehorsam!’, um Zusammenhalt und
Einheit des Leibes zu gewihrleisten, scheint noch iiber den Erfahrungen

1 Vgl. Konstitutionen 550: ,,Der Gehorsam wird in bezug auf die Ausfiihrung geleistet,
wenn die befohlene Sache erfiilll wird; in bezug auf den Willen, wenn der Gehorchende
dasselbe will wie der Befehlende; in bezug auf den Verstand, wenn er dieselbe Auffassung
hat wie jener, so daBl ihm das Befohlene gut erscheint...”



Louis Beirnaert 258

des Subjekts zu stehen. Gleichwohl: Als Ignatius mit kirchlichen Autori-
taten in Konflikt geriet, die sich der Realisierung seiner Pliane widersetz-
ten, unterwarf er sich im Verhalten, doch er fuhr fort, zu denken, was
ihn die Erfahrung von Trost und Trostlosigkeit lehrte. Ohne mit der Kir-
che seiner Zeit zu brechen, setzte er sein Werk fort, indem er die vor-
ibergehenden Begrenzungen beriicksichtigte. Dabei urteilte er nicht,
daf} diese Autoritaten recht hitten, sondern daf3 er nicht gegen die Ent-
scheidung der hierarchischen Autoritit handeln durfte, wenn er die Rea-
lisierung seines Vorhabens nicht gefidhrden wollte, das er als kirchlich
begriff.

Nun kann es dem Jesuiten passieren, daB} ¢in entsprechend der Lust-
erfahrung unterschiedenes Vorhaben nicht von der Autoritit gebilligt
wird. In einer derartigen Priifung verweigert Gott das erwartete Zeichen,
und das Subjekt steht an der Schwelle der Trostlosigkeit. Der Einzelne
kann dann entweder aufbegehren und den Gehorsam verweigern oder
aber in die aufbrechende Trostlosigkeit eintreten. Er hinterfragt dann,
was sein Vorhaben urspriinglich inspirierte, und entdeckt, was er im
Grunde will. Entweder er verzichtet auf dieses sein Vorhaben, weil er ei-
gentlich nur eine Entscheidung nach eigenem Geschmack suchte. Oder
er erfihrt Bestitigung und es wird ihm klar, daB er nicht an seinem Vor-
haben zweifeln kann. Wenn er im Gehorsam dessen Realisierung aufzu-
schieben bereit ist, so bedeutet dies nicht, dal das Subjekt auf sein ur-
spriingliches Begehren verzichtet, um das eines anderen anzunehmen.
Es geht ihm vielmehr darum, sich nicht anBerhalb der Gesellschaft und
der Kirche zu verwirklichen. Dies kann den Jesuiten (nach dem Wort
Teilhard de Chardins) in die paradoxe Position bringen, da3 sein Begeh-
ren sich weder mit der Kirche noch auBlerhalb der Kirche erfiillen kann.
Auf dieses Paradox legt der Jesuit Wert, und es hélt ihn. Es ist das To-
dessiegel, das dem Begehren durch den Akt des Gehorsams aufgeprigt
ist und gleichzeitig die Ankiindigung des Sterbens der Macht durch die
Bestitigung des Begehrens.

Abgesehen von dem Insistieren auf dem Verstandesgehorsam weisen
die Konstitutionen immer wieder auf den Platz einer im Gespréch erfah-
renen Konfrontation hin. Diese Erfahrung eines Subjektes mit seinem
Begehren und eines Oberen, der zu priifen hat, 146t sich nicht kodifizie-
ren. Wenn die Satzungen dem Oberen im Konfliktfall das letzte Wort
geben, so verlagern sie das Wesentliche der Erfahrung in einen Bereich
auBerhalb des Textes, wo es um die nachfragende Riickkehr zum eige-
nen Begehren in der Ehrfurcht gegeniiber dem Willen des Oberen geht.
Weder der Nachwuchs noch Zusammenhalt und Einheit des Ordens
werden durch die Verinnerlichung eines einzigen Modells gewéhrleistet,



Psychoanalytische Uberlegungen 259

das ein Oberer reprisentiert, dessen Sichtweisen Gesetzeskraft haben.
Doch ist der Orden ebensowenig eine Vereinigung von Subjekten, die
aufgrund ihres Begehrens und entsprechend ihrer Erfahrung von Tro-
stung gemeinsame Vorhaben entwickeln. Zwischen den schriftlichen
Konstitutionen und dem nichtschriftlichen Proze3 besteht eine dialekti-
sche Beziehung, die gleichzeitig auf der Trostlosigkeit und auf der Ehr-
furcht vor dem Willen des Oberen beruht. Der ausdriicklich geforderte
Gehorsam ist jener Prellbock, der den Jesuiten dazu bringt, auf sein ei-
genes Begehren zuriickzukommen. Sei es, um seine Bestimmtheit vom
,bosen Geist* wahrzunehmen, sei es, um in seinem Begehren bestétigt
zu werden — und mithin die Erfahrung des Griinders und der ersten Ge-
fahrten zu wiederholen —, iiber die Unterwerfung gegeniiber einem Obe-
ren, der befiehlt, hinaus.

SchluB

Kann man den gegenwirtigen Augenblick des einzelnen Jesuiten und
des Ordens mit dem ignatianischen Terminus der Trostlosigkeit um-
schreiben? Wiederholt sich der in den Konstitutionen nicht verzeichnete,
in der Erfahrung der Jesuiten gleichwohl wesentliche Moment, nimlich
die Riickkehr zu den Wiinschen (désirs) und Vorhaben (projets)? Man
erlebt heute eine Bliite individueller Vorhaben, weniger als Folge des
Scheiterns eines gemeinsamen Vorhabens als durch einen Neuaufbruch
des Begehrens.?® Die Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Oberen
vollzieht sich mehr denn je im Gesprich und in der gemeinsam-suchen-
den Unterscheidung der Wiinsche.

Neben der fortbestehenden eigentlich ,,religiosen® Aktivitdt der Pre-
digt reifen berufliche und profane Aktivitidten aller Art. Jesuiten sind Ar-
beiter, Krankenpfleger, Soziologen, Wissenschaftler, ja Psychoanalyti-
ker. Ist die Zeit des Ordens vorbei? Ist der Jesuit im Grunde nur eine
Ubergangsform vom Ordensmann zum Laien? Einige denken so und ha-
ben sich von der Gruppe getrennt, deren historische und soziologische
Abgriindigkeit gerade dem im Wege zu stehen schien, was sie in der Ge-
sellschaft entdeckt hatten.

Andere bleiben. Warum? Diese Frage 1463t wieder eine Trostlosigkeit
hervortreten, die diesmal mit der Gruppe selbst zusammenhingt und mit
allem, was ihr Verfehlen der angestrebten Vorhaben ausmacht. Wie Ig-

20 Vgl etwa die Erneuerung der personlich begleiteten Einzelexerzitien, in denen imagina-
tive Gebetsweisen, der biographisch vermittelte Zugang zur Bibel und andere auf Ignatius
zurickgehende Elemente wieder lebendig werden.



Louis Beirnaert 260

natius konnen sie diese Frage nur durch das Ernstmachen mit einer An-
hénglichkeit und einer Treue zu etwas beantworten, was ich als symboli-
sche Schuld Ignatius gegeniiber bezeichnen méchte, jenem toten Vater,
der ihnen aus der Verzweiflung iiber einen nicht antwortenden Gott ei-
nen Weg eroffnet hat.

Dadurch bestitigen sie ihre Zugehorigkeit zu der von Ignatius gegriin-
deten Compaiiia de Jestis und zu einer ihrer kleinen Kommunititen. In
ihnen lebt heute weiter, was schon die ersten Gefidhrten suchten, einen
Dienst im Namen des Gottes, dem sie glauben. Ist es moglich, diese Er-
fahrung weiterzugeben? Ist es nicht bereits zuviel, diese Frage zu stel-
len?

Funf Weinberg-Gleichnisse

Eine geistliche Schriftbetrachtung

Christoph Wrembek, Bremen

Das erste Lied vom Weinberg (Jes 5,1-7)

Wohl an keiner anderen Stelle der heiligen Schriften des Alten Bundes
wagt ein Prophet derart herzlich und intim-jubelnd von Gott zu spre-
chen wie in diesem Text: ,,Ich will ein Lied singen von meinem gelieb-
ten Freund, ein Lied vom Weinberg meines Liebsten!“ Damit lenkt das
nun folgende Lied besondere Aufmerksamkeit auf sich.

Man kann es sich vorstellen wie ein Theaterstiick in drei Bildern: Zu-
nédchst tritt ein Sdnger vor das Publikum; wéhrend der Vorhang noch ge-
schlossen ist, kiindet er den Inhalt des Stiickes an. Dann 6ffnet sich der
Vorhang, wir sehen das erste Bild, das er erldutert: Da seht ihr meinen
geliebten Freund, wie er einen Weinberg anlegt. Achtet einmal darauf,
was er alles tut, damit es einen guten Wein gebe! Erstens hat er eine be-
sonders gute Lage ausgesucht, dann hat er die Anhéhe umgegraben -
schaut zu, wie er sich sogar abmiiht, all die Steine und den Schutt zu ent-
fernen, damit das Erdreich noch besser werde! Jetzt 148t er edelste Re-
ben kommen und pflanzt sie sachgerecht an. Jetzt muBl noch eine Mauer
gebaut werden, jetzt legt er Hecken zum Schutz an, jetzt einen Turm,





