
Weitergabe von Erfahrung? 
Psychoanal.ytische Überlegungen 

Louis Beirnaert t 

Einleitung 

Der folgende Text ist die gekürzte und überarbeitete deutsche Fassung 
eines Vortrages, den Louis Beirnaert SJ auf dem IX. Kongreß der Ecole 
Freudienne hielt (in Zusammenarbeit mit Francois Courel SJ)*. P. Beir- 
naert war bis zu seinem Tode (1985) als Psychoanalytiker in eigener Pra- 
xis tätig. Sein Anliegen war die Relecture jener Erfahrung, welche die 
ersten Gefährten um Ignatius von Loyola machten. In unserem Text re- 
flektiert Beirnaert auf dem Hintergrund seiner eigenen psychoanalyti- 
schen Erfahrung die Spannung zwischen Weitergabe und Nicht-Weiter- 
gabe derjenigen Erfahrungen, die für unser Leben entscheidend sind. 

Wie können wir in Treue zum Evangelium und zur Kirche entschie- 
den und mutig unser Engagement in einer weitgehend säkularisierten 
Lebenswelt bejahen? Diese Frage bekommt heute, im Kontext einer wie- 
der zunehmenden Berührungsangst gegenüber der •bösen Welt" eine 
unerwartete Aktualität, auch wenn sich die Lage der Kirche und des 
Jesuitenordens in den letzten 10 Jahren gewandelt hat. 

Der Jesuit Louis Beirnaert entdeckt Ignatius neu von der Praxis und 
Theorie Sigmund Freuds aus. Für den analytischen Psychotherapeuten 
oder Ausbildungskandidaten bietet sich der vom eigenen Modell unab- 
hängige ignatianische Erfahrungsweg als Paradigma intersubjektiver Be- 
gegnung an. In seiner psychodynamischen Deutung des Exerzitienpro- 
zesses und der Entstehung des Jesuitenordens legt Beirnaert Wert auf 
die •Leidenschaft des Nicht-Wissens": Weder möchte er psychologisie- 
rend •erklären", noch legt er eine •Therapie" für die in die Krise gera- 
tene Weitergabe von Erfahrung vor. Denn erst, wenn wir uns von allem 
vermeintlichen Wissen über den Inhalt der Erfahrung und über deren 
Weitergabe freizumachen versuchen, finden wir einen Zugang zur eige- 
nen Subjektwerdung1; erst dann können wir auch andere auf diesem 

* Veröffentlicht in: Lettres de l'Ecole 25, 1/April 1979. Nachdruck in: Louis Beirnaert, 
Aux frontieres de l'acte analytique. La Bible, Saint Ignace, Freud et Lacan, Seuil, Paris 
1987, 228-242. Die Übersetzung besorgte Eckhard Frick SJ, der auch die Anmerkungen 
und die vorliegende Einleitung verfaßte. 
1 Le sujet: Wir versuchen, mit der Übersetzung •Subjekt" den Sprachgebrauch des Kon- 



Psychoanalytische Überlegungen 247 

Weg begleiten. Von der Psychoanalyse können wir lernen, daß Theorie- 
bildung eine ständige Rückkehr zur Erfahrung erfordert, weil die Psy- 
choanalyse je neu erfunden und theoretisch erarbeitet wird, wie Beir- 
naert zu sagen pflegte. 

Unser Text dürfte über den engeren Rahmen der noch von ihrem Be- 
gründer aufgelösten Lacan-Schule hinaus von Bedeutung sein. Seine 
Aussage beschränkt sich auch nicht auf das gewählte Beispiel der igna- 
tianischen Spiritualität. Hier wird vielmehr in exemplarischer Weise ge- 
fragt, wie Vertiefung und Aktualisierung des ursprünglichen Charismas 
(vgl. Perfectae Caritatis 2) gerade in einer Zeit erstarkender Traditiona- 
lismen und innerkirchlicher Konflikte gelingen können. Dies betrifft 
nicht nur die Orden und geistlichen Gemeinschaften der Kirche. 

Die Entdeckung des Ignatius von Loyola 

Es hat begonnen mit dem, was ein Mensch an der Schwelle zur Neuzeit 
entdeckte. Ignatius von Loyola, durch eine Kanonenkugel an beiden 
Beinen verletzt, durchläuft einen schwierigen Genesungsprozeß im 
Schloß seiner adeligen Familie. Er ist knapp dem Tod entgangen und 
stellt sich die Frage, was aus seinem Leben wird. Bis zu diesem Zeit- 
punkt war er ein gewöhnlicher Christ, •den Eitelkeiten der Welt erge- 
ben, und er vergnügte sich hauptsächlich an Waffenübung, mit einem 
großen und eitlen Verlangen, Ehre zu gewinnen."2 Eine Art Ritter und 
Soldat mit den üblichen Liebeständeleien, der von großen Taten träumt, 
die er einer bestimmten Dame zu Füßen legen wollte.3 Auf dem Kran- 
kenlager langweilt er sich und verlangt nach Ritterromanen. Es sind 
keine da. So reicht man ihm eine •Vita Christi" und ein Buch über das 
Leben der Heiligen. Da er nichts Besseres hat, macht er sich ans Lesen 

gresses und gleichzeitig zwei Aspekte der ignatianischen Spiritualität wiederzugeben: Ei- 
nerseits die Subjektwerdung, die auf dem Weg geistlicher Erfahrung sich ereignet. Ande- 
rerseits sind die Ausgangsbedingungen des einzelnen gemeint. •Subjekt" ist, •wer immer 
in unserer Gesellschaft... unter dem Banner des Kreuzes für Gott Kriegsdienst leisten 
will". (Form. Inst. Nr. 1, zit. nach: Ignatius von Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu, 
als Manuskript herausgegeben von Peter Knauer, Frankfurt/M. 31980). Auch Ignatius 
spricht vom Exerzitanten als •subiecto": Exerzitienbuch (EB) 14f, 83 f, 89, vgl. MHSJ, 
Monumenta Ignatiana, s.2, t.l, S. Ignatii de Loyola Exercitia Spiritualia, 151 ff. 
2 Der Bericht des Pilgers (PB), Nr. 1 (zit. nach: Ignatius von Loyola, Geistliche Übungen 
und erläuternde Texte, übersetzt und erläutert von Peter Knauer, Leipzig 1978, 195 ff.). 
Vgl. ferner das Urteil P. Polancos: •... satis liber in mulierum amore, ludis, et concertationi- 
bus honoris causa susceptis, vixit." (MHSJ, Vita Ignatii Loiolae et rerum societatis Jesu hi- 
storia t.l, 10). 
3 P. Beirnaert war der Überzeugung, daß bereits die •Dame" Ergebnis eines Sublimie- 
rungsvorganges ist. 



Louis Beirnaert 248 

und gewinnt, so schreibt er, eine gewisse Zuneigung zu dem, was da er- 
zählt wird (PB 6). 

Verschiedene Gedankenreihen wechseln in ihm ab. So träumt er stun- 
denlang davon, was er für seine Dame tun könnte, welche Mittel •er an- 
wenden würde, um in das Gebiet gehen zu können, in dem sie wohnt, 
die Sinnsprüche und Worte, die er sagen würde, die Waffentaten, die er 
in ihrem Dienst ausführen würde" (PB 6). Er denkt an die •schwierigen 
und schweren Dinge" (PB 7), mit denen er sich im Dienste Gottes enga- 
gieren könnte. Allein die Müdigkeit bringt ihn dazu, die eine oder die 
andere dieser Gedankenreihen aufzugeben. Dabei hätte er stehenblei- 
ben können. Jedoch bemerkt er, und hierin liegt seine Entdeckung, ei- 
nen Unterschied in den Wirkungen, die jene unterschiedlichen Gedan- 
ken auf der Ebene seines Lusterlebens (jouissance)4 hervorrufen. Das 
Denken an die Weltdinge ist voller Lust für ihn, doch er bleibt anschlie- 
ßend trocken und unzufrieden. Bei dem Gedanken, barfuß nach Jerusa- 
lem zu gehen, •alle übrigen Strengheiten auszuführen, von denen er las, 
daß die Heiligen sie ausgeführt hätten" (PB 8), empfindet er nicht nur 
momentane Lust, sondern er bleibt auch zufrieden und freudig, nach- 
dem er sich von diesem Gedanken gelöst hat. Er wundert sich über diese 
Verschiedenheit der Gefühle und beginnt, über sie nachzudenken. Wenn 
bestimmte Gedanken ihn traurig und andere ihn freudig machen, dann 
kommen die einen vom Geist des Teufels, die anderen vom Geist Got- 
tes. Der Zweiteilung entsprechend, die zur religiösen Konzeption seiner 
Zeit gehört, unterscheidet er, was vom Teufel kommt und was von Gott. 
Die Selbstwahrnehmung erschließt ihm die Schicht des Lusterlebens. Es 
geht also nicht um eine Anleihe bei einer geistlichen Doktrin, die von 
vornherein Handlungen in konform oder nicht konform mit dem göttli- 
chen Willen eingeteilt hätte. Wohl hatte man vor Ignatius, namentlich 
bei den Mystikern, das Verhältnis zwischen dem Einswerden mit Gott 
und dem Lusterleben beschrieben, doch war man nie zuvor von der Ord- 
nung des Lusterlebens ausgegangen, um zu unterscheiden, was Gott und 
was dem Teufel entspricht. Die durch eine Gedankenreihe hervorgerufe- 
nen Lust- oder Unlustgefühle und nicht eine kodifizierte Lehre werden 
zum Kriterium dessen, was Gott begehrt. Gerade diese Umkehrung 
führt in der christlichen Spiritualität weiter, ohne mit der jüdisch-christ- 

4 La jouissance: Es geht um die Genußfähigkeit, nicht nur i. S. d. ignatianischen Verko- 
stens, sondern auch in triebdynamischer Hinsicht. Vgl. Denis Vasse, Bedürfnis und 
Wunsch. Eine Psychoanalyse der Welt- und Glaubenserfahrung, Olten/Freiburg i.Br. 
1973, 72f, sowie den Begriff der delectatiobei Thomasv. A. (Summa theol. Ilallae, q.142, 
a.l). Der Aquinate unterscheidet klar zwischen der delectatio und der sich bloß verwei- 
gernden insensibilitas, vgl. Dominique Bertrand, Pour une chastete humaine, Christus n° 
66, 77(1970), 202-220. 



Psychoanalytische Überlegungen 249 

lichen Rede von Gott zu brechen. Denn Gott bleibt der nicht zu überge- 
hende Dritte, dem er sich untergeordnet (assujetti)5 weiß. Auf der Suche 
nach dem göttlichen Willen achtet er auf die Ordnung des Lusterlebens, 
das Abwechseln von Trost und Trostlosigkeit wird zum Unterschei- 
dungskriterium dieses Willens. Er hat einen Weg betreten, wo notwendi- 
gerweise die Befriedigung oder Nicht-Befriedigung des eigenen Begeh- 
rens zur Frage wird. 

Gott besitzt hierzu den Schlüssel. Und Gott ist insofern unvorherseh- 
bar, als sein Wille nicht irgendwo geschrieben steht und insofern, als die 
Tröstung etwas ist, was sich ereignet, eine Gnade, um die man bitten 
kann. Deshalb betet Ignatius von Anfang an, und das Gebet bleibt ein 
integrierender Bestandteil dessen, was entsteht. Er betet, um von Gott 
die Tröstung zu erlangen, die ihm fehlt und die außerhalb des eigenen 
Zugriffs ist. Doch genügt ihm die Tröstung nicht, um sich seines Wol- 
lens zu versichern. Er erbittet •Bestätigung", die in ihrer Perspektive 
noch zum Lusterleben gehört. Es kann sein, daß er sich damit zufrieden- 
gibt. Aber zu bestimmten Zeitpunkten, wenn die Tröstung ausbleibt, tritt 
er in eine intensive Trostlosigkeit ein, die ihn aufhören läßt, auf die Trö- 
stung zu warten, und gleichzeitig schreibt er, daß sich •seine Augen öff- 
nen", daß •die Finsternis sich auflöst", daß er aus dem •Traum" er- 
wacht (PB 25, TB 12. 3. 1544).6 Davon gibt in beispielhafter Weise ein 
Fragment seines Geistlichen Tagebuches Zeugnis, das der Zerstörung 
entgangen ist, die er ihm zugedacht hatte. 

Wir sind im Jahre 1544. Ignatius ist dabei, die Konstitutionen des Or- 
dens abzufassen, den er gründet: Wird er entscheiden, daß die Häuser 
der Gesellschaft Jesu keinerlei Einkünfte haben werden? Was will er, 
was will Gott? Seiner Gewohnheit entsprechend betet er und bringt das 
vor Gott, wozu er neigt, nämlich das Vorhaben totaler Armut. Die Trö- 
stung, die er empfindet, erscheint nirgendwo deutlicher als ein leibliches 
Lusterleben - er spricht von heißer, lichtvoller und rötlicher Gnade, er 
ist von Tränen überströmt.7 Diese Tröstung gibt ihm das Gefühl der Be- 
stätigung. Aber es bleibt ihm ein Zweifel, denn so intensiv das Lusterle- 
ben auch sein mag, es ist auch jetzt nicht reich genug. Und dann tut sich 
Neues auf, und zwar auf der •Ebene Gottes". Der Beter stellt fest, daß 
er sich, indem er sich an jede der Personen der Trinität wendet, zugleich 
an die beiden anderen wendet. Danach erscheint eine •Kugelgestalt", 

5 Assujetti: Vgl. Anm. 1 und die entsprechenden Ausführungen des Vf.s zu den Exerzitien 
und zum Leben der Gruppe, die er mit den Konstitutionen •Leib" nennt. 
6 Ignatius von Loyola, Das Geistliche Tagebuch (TB), ed. Adolf Haas, Peter Knauer, Frei- 
burg/Basel/Wien 1961. 
7 Vgl. aaO. 263, Anm. 62. 



Louis Beirnaert 250 

aus der zunächst der Vater •hervorzugehen oder sich herzuleiten" 
scheint. Wenig später schaut Ignatius •alle drei Personen auf die gleiche 
Weise wie die erste, nämlich daß auf der einen Seite der Vater, auf einer 
anderen der Sohn und auf einer anderen der Heilige Geist hervorkam 
oder sich aus der göttlichen Wesenheit herleitete, ohne aber aus der ku- 
gelförmigen Schauung herauszutreten" (TB 6. 3. 1544). Ignatius spricht 
von der •vorgestellten Sache"8, die gestaltet ist und sich mit dem Auf- 
tauchen der geometrischen Gestalt verbindet. Eine Haltung und ein 
neues Gefühl treten zutage: die Ehrfurcht.9 Bis zu dem Augenblick, in 
dem er anerkennt, das Gesuchte nicht zu finden, nämlich Zeichen und 
Garantie der Tröstung, gerät er in Bestürzung und in eine intensive 
Trostlosigkeit. •Ich fand mich", schreibt er, •ganz von jeglicher Hilfe 
verlassen und konnte keinen Geschmack bei den Mittlern und den gött- 
lichen Personen gewinnen. Ich war so fern und so von ihnen getrennt, 
als hätte ich niemals irgend etwas von ihnen verspürt oder sollte in Zu- 
kunft nie mehr etwas verspüren. Statt dessen kamen mir nur Gedanken, 
bald gegen Jesus, bald gegen sonst jemand. In dieser Weise fand ich 
mich mit verschiedenen Gedanken verwirrt..." Aus diesem Erschrecken 
befreit er sich diesmal nicht, indem er zu Gedankenreihen zurückkehrt, 
sondern dadurch, daß ihm klar wird, was ihn, ohne daß er es wußte, an- 
trieb, unaufhörlich seine Bitte zu wiederholen: •Doch verspürte ich in 
mir den Willen und das Verlangen, der Herr möge meinem Wunsch 
nachgeben; ich wollte nämlich in einer Zeit aufhören, in der ich mich 
sehr heimgesucht fände. Doch als ich dann verspürte, was meine Nei- 
gung ist, und auf der anderen Seite, was Gott unserem Herrn gefällt, da 
begann ich achtzugeben und wollte dem, was Gott unserem Herrn ge- 
fällt, entsprechen. Damit begann (allmählich) Schritt für Schritt die Fin- 
sternis von mir zu weichen..." (TB 12. 3. 1544). 

Fassen wir das bisher Bedachte noch einmal zusammen: Weil Igna- 
tius nicht findet, was er suchte, nämlich die Garantie der Tröstung, wird 
er in die Trostlosigkeit geführt, in eine Abwesenheit jeglicher Zuflucht, 
8 •La chose representee": Vgl. Sigmund Freuds Arbeit •Das Unbewußte" (Gesammelte 
Werke X, London 21949, 264-303): •Was wir die bewußte Objektvorstellung heißen durf- 
ten, zerlegt sich uns jetzt in die Wortvorstellung und in die Sachvorstellung, die in der Be- 
setzung, wenn nicht der direkten Sacherinnerungsbilder, doch entfernterer und von ihnen 
abgeleiteter Erinnerungsspuren besteht. Mit einem Male glauben wir nun zu wissen, wo- 
durch sich eine bewußte Vorstellung von einer unbewußten unterscheidet. Die beiden sind 
nicht, wie wir gemeint haben, verschiedene Niederschriften desselben Inhaltes an ver- 
schiedenen psychischen Orten, auch nicht verschiedene funktioneile Besetzungszustände 
an demselben Orte, sondern die bewußte Vorstellung umfaßt die Sachvorstellung plus der 
zugehörigen Wortvorstellung, die unbewußte ist die Sachvorstellung allein" (300). 
9 Le respect:Gemeint sind acatamiento y reverencia (TB 7. 3. 1544, EB 114 u.ö.). 



Psychoanalytische Überlegungen 251 

in eine Leere, wo er sich verliert. In der Liebe und im Lusterleben gibt es 
keine Garantie. 

Es geht ihm nicht nur darum, zu einer Folge benennbarer Gedanken 
zurückzufinden, sondern sich darüber klarzuwerden, was er, ohne es zu 
wissen, suchte, nämlich, daß Gott seinem Begehren entsprechen möge. 
Doch Gott kann nicht verführt werden. 

Noch weitaus mehr: Gott bedeutet nichts für ihn. An seiner Stelle 
zeichnet sich das Runde, das Eine, das eine Wesen ab, aus dem drei Per- 
sonen hervorgehen, also: eine vorgestellte8 Sache. 

Angesichts dieser unzugänglichen Sache bleibt nur die Ehrfurcht. 
Diese Ehrfurcht bestätigt die vorausgehende Gedankenfolge, in der 

Ignatius seine Entscheidung in der Armutsfrage entwickelt hat. Sie bein- 
haltet die Anerkenntnis einer Schwelle, einer Grenze, die nicht über- 
schritten wird. So gelangt er zur Gewißheit eines Wollens und einer 
Wahl, die beide keine andere Garantie haben, als seinem Begehren und 
seinem Vorhaben zu entsprechen. 

Die Tröstung und das Lusterleben können sich dann in der Folge wie- 
der einstellen, doch gibt es keine Garantie mehr. 

Zur Deutung der mystischen Erfahrung des Pilgers 

Was heißt in dem obigen Zitat: •... was Gott unserem Herrn gefällt"? 
Können wir von einem Lusterleben Gottes sprechen? Zunächst weiß Ig- 
natius von dieser Lust nur, daß sie von seiner eigenen unterschieden ist, 
da sie ja gerade durch seine Trostlosigkeit bestimmt ist. Sodann wird ein 
Gott genannt, dem etwas gefällt, der eine Lust empfindet. Dies ge- 
schieht, nachdem an eben der Stelle, die vorher von Gott eingenommen 
wurde, die beschriebene Vorstellung aufsteigt. Vor allem aber kommt 
die Lust Gottes nur in bezug auf das Fehlen einer göttlichen Garantie 
ins Spiel und nicht aus Anlaß dessen, was Ignatius will und entscheidet. 
Anders ausgedrückt: Für die Armut entscheidet er sich nicht, um Gott 
einen Gefallen zu tun. Doch gelangt er ohne die göttliche Garantie, d. h. 
aus sich selbst, zu dem, was •Gott gefällt". Er ist auf die Einsamkeit und 
Zufluchtslosigkeit in der Ehrfurcht vor der vorgestellten Sache verwie- 
sen ; und so gewinnt er im nachhinein, durch die Gewißheit des eigenen 
Begehrens (desir) und in der Benennung der Lust Gottes sein eigenes 
Lusterleben zurück, wie es die Fortsetzung des Tagebuches zeigt (Trä- 
nen und sonstiges leibliches Erleben). In diesem gnadenhaften zweiten 
Schritt erscheint die Ehrfurcht klar als Wirkung jenes tiefgreifenden 
Wandels, den sein Gottesbild erfahren hat. 



Louis Beirnaert 252 

Indem Ignatius den größeren Dienst Gottes an die Stelle des Dienstes 
der Dame setzt, hat er ohne Zweifel das Gefühl, zu einem völlig anderen 
Vorhaben übergegangen zu sein. Gewiß liegt eine gehörige Veränderung 
in diesem Wandel vom Ritter, der sich vom Geist des Bösen inspirieren 
läßt, zu einem vom Geist Gottes inspirierten Heiligen. Gleichwohl: 
Folgt hieraus, daß sich die Struktur des Pilgers geändert hat?10 Die Ku- 
gel, der Kreis in der Leere, aus der Vater, Sohn und Geist treten, ohne 
sie zu verlassen, ist die Gestalt von etwas, dessen Platz die unzugängli- 
che Dame einnimmt. Es geht um die Gestalt des Einen, die Ignatius mit 
dem platonisch-plotinischen Terminus des Einzigen Wesens bezeichnet. 
Aus ihm kommen die drei Personen der christlichen Tradition, ohne es 
zu verlassen, wie Namen, die auf eine leere Seite geschrieben werden. 

Was sagt nun der Bericht des Tagebuches über die Erfahrung von 
Trost und Trostlosigkeit? Während zu Beginn der Entdeckung des Igna- 
tius die Tröstung als Unterscheidungskriterium diente, empfindet er nun 
Trostlosigkeit ausgerechnet auf der Suche nach Tröstung. Er schreibt 
dies dem Geist Gottes zu und muß folglich seine gesamte Position neu 
sehen. Trost und Trostlosigkeit ändern also ihren Sinn. Ignatius wird die 
Falschheit des Weges klar, den er im Lusterleben verfolgte. Wenn wir er- 
neut den Bericht des Pilgers lesen, entdecken wir diesen Prozeß mehr- 
fach. Etwa, wenn er um Befreiung von seinen Skrupeln bittet und Trö- 
stung in häufigen Beichten sucht. Er fällt schließlich in eine solche 
Trostlosigkeit, daß er kurz davor steht, alles aufzugeben. Doch •er er- 
wacht wie aus einem Traum" (PB 25) und wird von seinen Skrupeln be- 
freit, nachdem er sich entschlossen hat, seine früheren Sünden nicht 
mehr zu beichten. Ein weiteres Beispiel ist seine Feststellung, daß sein 
Hunger nach Tröstung im Gebet vom schlechten Geist kommt und ihn 
am Schlafen wie am Studieren hindert (PB 26).11 

Die Erfahrung der Trostlosigkeit führt also schon zu Beginn des igna- 
tianischen Weges dazu, sich über den irreführenden Charakter der Trö- 
stung klarzuwerden. Nicht nur das einzelne Vorhaben (projet) wird in 
Frage gestellt, sondern die Ordnung selbst, in der man die Verwirkli- 
chung des Begehrens (desir) verfolgt. Dieses Begehren ist bei Ignatius 

10 Vf. verwendet das Bild vom Propf (das wäre der Dienst der Dame oder Gottes) und vom 
Mutterstock (christlicher •Boden" am Ausgang der Feudalzeit). 
11 Dieselbe nüchterne Einschätzung spricht aus den Erinnerungen an Ignatius, verfaßt von 
P. Luis Gongalves da Cämara, übersetzt von P. Knauer: •,Einem wirklich Abgetöteten 
reicht eine Viertelstunde, um sich mit Gott im Gebet zu vereinen.' Und... daß von hundert 
sehr dem Gebet hingegebenen Personen neunzig in Illusion sind. Und daran erinnere ich 
mich sehr klar, obwohl ich unsicher bin, ob er nicht neunundneunzig gesagt hat". Vgl. die 
in der zweiten Woche noch weiter differenzierten Regeln zur Unterscheidung der Geister 
(EB 328ff), •••• bei denen, die vom Guten zum Besseren vorangehen" (335). 



Psychoanalytische Überlegungen 253 

der Dienst Gottes in der Aktion. Nun ist die Trostlosigkeit immer Infra- 
gestellung dieses Begehrens, Ausweglosigkeit und Leere. Um nicht zu 
sterben, um nicht alles aufzugeben, verzichtet er auf die Verknüpfung 
von Tröstung und Realisierung des Begehrens und er geht zur Entschei- 
dung über. Der beschriebene Prozeß läuft nicht auf eine Leugnung Got- 
tes hinaus, sondern darauf, auf jegliches Zeichen seinerseits zu verzich- 
ten. Das Subjekt wird auf sein eigenes Begehren verwiesen und auf seine 
eigene Arbeit. Das ignatianische Gebet besteht in der Entschnörkelung, 
die von dem Anderen alles-entfernt, was aus Ihm eine imaginäre Stütze 
machen könnte. Was Ignatius mit diesem Vorgang beschrieben hat, ist 
entweder nicht gelesen worden oder durfte vielleicht nicht weitergege- 
ben werden. 

Die Weitergabe 

Die Weitergabe setzt in dem Augenblick ein, wo Ignatius Subjekte1 für 
seine Sache des größeren Dienstes Gottes in der Welt gewinnt. Er läßt 
jene, die er zusammenführen möchte, seine eigene Erfahrung durchlau- 
fen. Er läßt sie Exerzitien12 machen. Dieser Name bezeichnet Vorge- 
hensweisen, die aus der Erfahrung des Ignatius und seiner ersten Ge- 
fährten entstanden sind und die das Subjekt auf Tröstung und Trostlo- 
sigkeit und auf das Erkennen des eigenen Begehrens aufmerksam ma- 
chen. Sie enthalten Bemerkungen zur •Unterscheidung der Geister", die 
ebenfalls aus der Erfahrung des Ignatius stammen.11 Exerzitien müssen 
von dem Subjekt, dem sie angeboten werden, dem •Exerzitanten", ge- 
macht werden (so, wie man eine Analyse macht). Außerhalb des Exerzi- 
tanten bleibt das Exerzitienbuch ein toter Text. Derjenige, der Exerzi- 
tien •gibt", ist bloß da, um vorzuschlagen, um gegebenenfalls zu deuten, 
was ihm der Exerzitant sagt. Er muß Platz für Gott als Drittem zwischen 
ihm und dem Subjekt lassen, ohne diesem etwas von einem Begehren 
aufzudrängen, das er vielleicht hat. Die Bedingung für das •Geben" ist 
das •Machen", so wie Ignatius, bevor er das Exerzitienbüchlein abfaßte, 
Exerzitien gemacht hatte. Die Jesuiten sind in dieser Erfahrung eine 
Gruppe von Menschen, die die Exerzitien gemacht haben und sie an al- 
len geographischen und kulturellen Orten geben. 

An dieser Stelle ist anzumerken, daß eine Praxis eine Theorie impli- 
ziert, die es jedoch bei Ignatius eigentlich nicht gibt. Er hat uns nur Be- 
richte hinterlassen, über die ersten Jahre nach der initialen Entdeckung, 

: Vgl. Anm. 2. 



Louis Beirnaert 254 

das uns erhaltene Fragment des Tagebuches, seine Korrespondenz, so- 
wie ein rechtliches Werk, die Konstitutionen}21 Wenn er über seine Er- 
fahrungen hinausgeht und theoretisiert, greift er auf die traditionelle 
Theologie seiner Zeit zurück. Diesem Mangel an Theorie entspricht auf 
der Ebene des geistlichen Lebens ein Insistieren auf aszetischen An- 
strengungen und auf dem Willen, gegen die ungeregelten Leidenschaf- 
ten zu agieren. Es geht hierbei darum, sich selbst zu besiegen, um Chri- 
stus nachzuahmen oder um von Gott zu erlangen, was man möchte. Die 
Erfahrung des Ignatius, jene, die er den Jesuiten vorschlägt, läuft völlig 
anders ab: Es kommt Unvorhersehbares ins Spiel, das sich aller Planung 
entzieht. Nach und nach werde ich mir der Dinge bewußt in einem Pro- 
zeß, wo man sich klar wird über das, was man bisher nicht sah, wo man 
einen Traum verläßt, wo die Augen auf Ungewußtes, Unwahrgenomme- 
nes aufmerksam werden. Es geht mit einem Wort um den mystischen 
Weg, den wir so nennen, um ihn vom aszetischen zu unterscheiden. Die 
mystische Erfahrung selbst wird aber nicht weitergegeben.14 

Es ist bemerkenswert, daß Ignatius den Text des Tagebuches, der uns 
zu erschließen scheint, was mit dem zur Entscheidung führenden Begeh- 
ren auftaucht, nicht weitergeben wollte.15 Es ist weiter bemerkenswert, 
daß dieser Text noch heute in den Rastern einer scholastischen Theolo- 
gie gelesen wird, die ihn nicht zu erhellen vermag. All das weist darauf 
hin, daß die ignatianische Spiritualität auf der Nicht- Weitergabe dessen 
beruht, was sie begründet. Ihr Ursprung ist nicht bloß die Weigerung 
weiterzugeben, sondern eine Art Deformierung, die Ignatius selbst am 
Inhalt der Erfahrung vornimmt, über die er gleichwohl berichtet. So 
können wir in den •geistlichen Übungen, um sich selbst zu besiegen und 
um sein Leben zu ordnen, ohne sich durch irgendeine ungeordnete Nei- 
gung bestimmen zu lassen" (EB 21) einen konstanten Appell an die An- 
strengung lesen, an das Handeln gegen die Leidenschaften, an den Wil- 
len, sich indifferent zu machen, an die minutiöse Abwägung des Für und 
Wider usw. Gleichzeitig bezieht er sich auf die Tröstungen und auf die 
Trostlosigkeiten, ohne jemals direkt jene höchste Trostlosigkeit zu be- 

13 Vgl. Anm. 1. 
14 Die Warnung vor mißverständlicher Weitergabe ist ein Topos mystischer Literatur, vgl.: 
Die Wolke des Nichtwissens, übersetzt von Wolfgang Riehle, Einsiedeln 1980, 29. Siehe 
auch den Beitrag von Sebastian Neumeister, Das unlesbare Buch, Die Exerzitien des Igna- 
tius aus literarturwissenschaftlicher Sicht, GuL 59 (1986), 275-293. 
15Vf. zeigt, was ihm spezifisch ignatianisch erscheint: Das Untergehen zentraler mystischer 
Texte während mehrerer Jahrhunderte (siehe Anm. 17). Historische Belege, die den ur- 
sprünglichen Umfang des TB, diesbezügliche Verfügungen des Autors sowie das Schicksal 
des Textes betreffen, sind spärlich (vgl. PB 100, MHSJ, Monumenta Ignatiana, s.3, t.l, S. 
Ignatii de Loyola Constitutiones SJ, 155 ff). 



Psychoanalytische Überlegungen 255 

zeichnen, die sich durch ein •An-Gott-Leiden" einstellt. Allein der dau- 
ernde Aufruf zum Gebet, um von Gott zu erbitten, was man erlangen 
möchte, bezeichnet im Text den Stellenwert einer ganzheitlichen Erfah- 
rung des Exerzitanten. Diese Erfahrung ist im eigentlichen Sinn my- 
stisch, Öffnung auf einen anderen Raum hin als jenen, in dem sich die 
Aszese bewegt. Diese ignatianische Erfahrung beruht also als nichtge- 
sagte und doch gewissermaßen angekündigte auf den Exerzitien. In ih- 
nen kann etwas ablaufen, das sich dem Zugriff jeglicher Anstrengung 
entzieht und sich unter die unvorhersehbare •Gnade" stellt. Es geht um 
etwas •Unweitergebbares", das vom Subjekt in der Diskontinuität und 
im Bruch mit allem Weitergegebenen voll und ganz zu wiederholen ist. 

Dieser Bruch ist jedoch keineswegs so zu verstehen, daß mit dem, was 
weitergegeben wird, Unweitergebbares weitergegeben würde. Vielmehr 
besteht Ignatius auf möglichst weitergehendem Verzicht, auf der Übung 
natürlicher Fähigkeiten, die der •Gnade" keinen Platz zu lassen schei- 
nen. Gerade durch ihr Scheitern öffnen sie jedoch die Leere, wo der 
Prozeß stattfinden kann, der weder als Ziel noch als Wollen vorgeschla- 
gen wird. Zu Recht wollte Ignatius diese im eigentlichen Sinne mysti- 
sche Erfahrungsdimension nicht in einem weiterzugebenden Text nie- 
dergelegt wissen. Dieses Nicht- Vorschlagen als zu realisierendes Ziel ist 
die Bedingung für das Zustandekommen der Erfahrung. Es impliziert ei- 
nen anderen, nunmehr aszetischen Vorschlag, der die Stelle möglicher 
Erfahrung offenhält. 

Man versteht dann auch einige Mißverständnisse, die nach unserer 
Auffassung ignatianische Spiritualität selbst geprägt haben. Bisweilen 
beklagt man deren voluntaristischen Charakter, der auf Kosten der my- 
stischen Dimension gehe. Oder man erfaßt diese mystische Dimension, 
läßt sie aber dann in dem kontemplativen Schema der Suche einer Verei- 
nigung mit Gott untergehen, auf Kosten der Aktion in der Welt und des 
zur Entscheidung führenden Begehrens.16 Beiden Orientierungen gegen- 
über bleibt festzuhalten: Die mystische Dimension ist bloß dazu da, sich 
von dem Streben nach dem Einswerden mit Gott im Lusterleben zu lö- 
sen und stattdessen zu einem Begehren zu gelangen, das zur Entschei- 
dung und zur Aktion führt. Aber auch die aszetische Dimension hat kein 

16 Ignatius läßt die Wahl mit den •natürlichen Fähigkeiten" entscheiden, wenn die erwar- 
tete Erfahrung ausbleibt. J. Sudbrack weist daraufhin, •...daß diese .dritte Wahlzeit' nicht 
gleichsam eine Panne im Wahlprozeß darstellt, sondern einen Wesenszug der Exerzitien- 
theologie verdeutlicht. Die drei ,Wahlweisen' stehen nicht einfach nebeneinander, sondern 
durchdringen sich - theologisch und praktisch. Der paradoxe Zug einer Nicht-Erfahrung 
als Erfahrungshöhepunkt durchzieht - in verschiedener Deutlichkeit - das ganze Exerzi- 
tiengeschehen. Er ist letztlich nur von einer Kreuzestheologie zu verstehen." J. Sudbrack, 
Die Anwendung der Sinne als Angelpunkt für Theorie und Praxis der Exerzitien, Mskr. 1989. 



Louis Beimaert 256 

anderes Resultat, als das Subjekt auf sein eigenes Begehren und auf 
seine eigene Entscheidung zu verweisen. 

Kann man sagen, daß die Neuheit der ignatianischen Spiritualität wie 
ein Verdrängtes17 funktioniert hat? Dafür spricht die Wiederentdeckung 
des Ignatius in der heutigen Gesellschaft Jesu. Die von uns analysierten 
Berichte erregen eine immer größere Aufmerksamkeit. Um den Spuren 
des von Ignatius erfahrenen und angestoßenen, ein Leben lang dauern- 
den Prozesses nachzugehen, erscheint der Rahmen der Exerzitien zu 
eng. In der Trostlosigkeit findet das Subjekt sein eigenes Begehren, das 
sich durch ein Lebens-Projekt innerhalb der Gesellschaft Jesu bestätigt. 
Das Begehren kann aber auch anderswo liegen, so daß das Subjekt sich 
umorientieren muß. Schließlich erwarten viele nicht mehr von Gott die 
Antwort, durch die sie in der Entscheidung und in der Aktion versichert 
wären. Wie zu Ignatius' Zeiten erkennen sie, was zwischen ihnen ge- 
schieht, wenn ein Vorhaben aufkommt, angenommen, abgelehnt oder 
modifiziert wird; je nachdem, was die eigene Biographie oder der Aus- 
tausch in der Gruppe erbringen. Denn der Jesuit ist nicht allein. Er ge- 
hört zu einem Leib (corps). 

Die Gruppe und die Konstitutionen 

Zu Beginn handelt es sich bloß um eine kleine Gruppe von Gefährten, 
die zusammenhalten im größeren Dienst Gottes. Sie durchwandern Eu- 
ropa und führen ein Leben im Geist des Evangeliums und der Nächsten- 
liebe. Mit ihren Zeitgenossen verbindet sie die Sehnsucht nach dem Hei- 
ligen Land, um auf den Spuren Jesu die Menschen zu bekehren und den 
Armen und Kranken zu dienen. Als es sich als unmöglich herausstellt, 
ins Hl. Land zu gelangen, wissen sie nicht mehr, was sie tun sollen. Die- 
ser Moment der Ausweglosigkeit und der Trostlosigkeit bewegt sie, sich 
an den Papst zu wenden, in dem sie den Stellvertreter Christi anerken- 
nen. Sie stellen sich für jegliche Aufgabe, die er ihnen anvertrauen wird, 
zur Verfügung.18 

17 Un refoule: Vgl. Freud aaO: •Wir können jetzt auch präzise ausdrücken, was die Ver- 
drängung bei den Übertragungsneurosen der zurückgewiesenen Vorstellung verweigert: 
Die Übersetzung in Worte, welche mit dem Objekt verknüpft bleiben sollen. Die nicht in 
Worte gefaßte Vorstellung oder der nicht überbesetzte psychische Akt bleibt dann im Ubw 
als verdrängt zurück." Vgl. auch Anm. 8 sowie den Aufsatz •Die Verdrängung" (aaO 
248-261), in dem wir lesen, •... daß es nicht die Verdrängung selbst ist, welche Ersatzbil- 
dungen und Symptome schafft, sondern daß diese letzteren als Anzeichen einer Wieder- 
kehr des Verdrängten ganz anderen Vorgängen ihr Entstehen verdanken..." (257). 
18 Vgl. bereits PB 85; 94. 



Psychoanalytische Überlegungen 257 

Mit ihrer Entscheidung, sich einen Oberen zu geben und sich dem 
Papst zur Verfügung zu stellen, bilden die Jesuiten einen in die Kirche 
eingefügten religiösen Orden mit Konstitutionen, die von der Kirche an- 
erkannt sind und die Leben, Wachstum und Aktion der Gruppe entspre- 
chend dem gemeinsamen Vorhaben regeln. Wie sind nun diese beiden 
Entscheidungsprozesse zu verknüpfen, einerseits die Erfahrung von 
Trost und Trostlosigkeit, die zur Unterscheidung des Begehrens führt, 
und andererseits der Standpunkt der Autorität, die Gehorsam verlangt? 
Wir wollen dies am Beispiel der Aufnahme in den Orden und der Zulas- 
sung zu den verschieden gestuften letzten Gelübden erörtern. 

Die Stellung der Autorität ist in den Konstitutionen klar beschrieben. 
Letztlich entscheidet der Verantwortliche. Um ihm in seiner Wahl zu 
helfen, kann er sich auf einen Katalog von Eigenschaften stützen, die 
vom Kandidaten erwartet werden. Jedoch wird bereits von der Bitte um 
Eintritt in den Orden an eine Vorgehensweise in Gang gesetzt, die auf 
das Spiel der drei aus den Exerzitien1 bekannten Instanzen zurückgreift: 
das Subjekt mit seiner Bitte, der Verantwortliche und Gott. An jeder 
Etappe des Weges finden Gespräche zwischen dem Kandidaten und 
dem Verantwortlichen oder seinem Beauftragten statt, um ein Begehren 
zu entdecken, das vielleicht jenem göttlichen Dritten entspricht. Es geht 
darum, daß der Kandidat im Sprechen seine Intentionen und das, was 
in seiner Bitte steckt, herausfinden kann. Gleichzeitig kann der Verant- 
wortliche sein Urteil und seine Entscheidung fundieren. Im Idealfall 
kommen beide zu demselben Ergebnis. 

Immer wieder wird auf die Bedeutung der im Gebet zu machenden 
Erfahrung hingewiesen, das vom Kandidaten und vom Verantwortli- 
chen erwartet wird, nicht um von Gott ein Zeichen zu bekommen, son- 
dern um aus dem Zweifel herauszukommen und zur Gewißheit einer - 
im Prinzip gemeinsamen - Entscheidung zu gelangen. Freilich berück- 
sichtigen die Konstitutionen auch mögliche Konflikte zwischen dem Be- 
gehren des Kandidaten und den Sichtweisen des Oberen, zwischen der 
individuellen Initiative und den Anforderungen des Gesamt-Leibes. Die 
Konstitutionen fordern Gehorsam von den Subjekten und sie gehen so 
weit, daß sie den einzelnen auffordern, er möge überzeugt sein, daß der 
Obere recht hat, da er am besten weiß, was dem Subjekt guttut. Diese 
Forderung nach dem Verstandesgehorsam19, um Zusammenhalt und 
Einheit des Leibes zu gewährleisten, scheint noch über den Erfahrungen 

19 Vgl. Konstitutionen 550: •Der Gehorsam wird in bezug auf die Ausführung geleistet, 
wenn die befohlene Sache erfüllt wird; in bezug auf den Willen, wenn der Gehorchende 
dasselbe will wie der Befehlende; in bezug auf den Verstand, wenn er dieselbe Auffassung 
hat wie jener, so daß ihm das Befohlene gut erscheint..." 



Louis Beimaert 258 

des Subjekts zu stehen. Gleichwohl: Als Ignatius mit kirchlichen Autori- 
täten in Konflikt geriet, die sich der Realisierung seiner Pläne widersetz- 
ten, unterwarf er sich im Verhalten, doch er fuhr fort, zu denken, was 
ihn die Erfahrung von Trost und Trostlosigkeit lehrte. Ohne mit der Kir- 
che seiner Zeit zu brechen, setzte er sein Werk fort, indem er die vor- 
übergehenden Begrenzungen berücksichtigte. Dabei urteilte er nicht, 
daß diese Autoritäten recht hätten, sondern daß er nicht gegen die Ent- 
scheidung der hierarchischen Autorität handeln durfte, wenn er die Rea- 
lisierung seines Vorhabens nicht gefährden wollte, das er als kirchlich 
begriff. 

Nun kann es dem Jesuiten passieren, daß ein entsprechend der Lust- 
erfahrung unterschiedenes Vorhaben nicht von der Autorität gebilligt 
wird. In einer derartigen Prüfung verweigert Gott das erwartete Zeichen, 
und das Subjekt steht an der Schwelle der Trostlosigkeit. Der Einzelne 
kann dann entweder aufbegehren und den Gehorsam verweigern oder 
aber in die aufbrechende Trostlosigkeit eintreten. Er hinterfragt dann, 
was sein Vorhaben ursprünglich inspirierte, und entdeckt, was er im 
Grunde will. Entweder er verzichtet auf dieses sein Vorhaben, weil er ei- 
gentlich nur eine Entscheidung nach eigenem Geschmack suchte. Oder 
er erfährt Bestätigung und es wird ihm klar, daß er nicht an seinem Vor- 
haben zweifeln kann. Wenn er im Gehorsam dessen Realisierung aufzu- 
schieben bereit ist, so bedeutet dies nicht, daß das Subjekt auf sein ur- 
sprüngliches Begehren verzichtet, um das eines anderen anzunehmen. 
Es geht ihm vielmehr darum, sich nicht außerhalb der Gesellschaft und 
der Kirche zu verwirklichen. Dies kann den Jesuiten (nach dem Wort 
Teilhard de Chardins) in die paradoxe Position bringen, daß sein Begeh- 
ren sich weder mit der Kirche noch außerhalb der Kirche erfüllen kann. 
Auf dieses Paradox legt der Jesuit Wert, und es hält ihn. Es ist das To- 
dessiegel, das dem Begehren durch den Akt des Gehorsams aufgeprägt 
ist und gleichzeitig die Ankündigung des Sterbens der Macht durch die 
Bestätigung des Begehrens. 

Abgesehen von dem Insistieren auf dem Verstandesgehorsam weisen 
die Konstitutionen immer wieder auf den Platz einer im Gespräch erfah- 
renen Konfrontation hin. Diese Erfahrung eines Subjektes mit seinem 
Begehren und eines Oberen, der zu prüfen hat, läßt sich nicht kodifizie- 
ren. Wenn die Satzungen dem Oberen im Konfliktfall das letzte Wort 
geben, so verlagern sie das Wesentliche der Erfahrung in einen Bereich 
außerhalb des Textes, wo es um die nachfragende Rückkehr zum eige- 
nen Begehren in der Ehrfurcht gegenüber dem Willen des Oberen geht. 
Weder der Nachwuchs noch Zusammenhalt und Einheit des Ordens 
werden durch die Verinnerlichung eines einzigen Modells gewährleistet, 



Psychoanalytische Überlegungen 259 

das ein Oberer repräsentiert, dessen Sichtweisen Gesetzeskraft haben. 
Doch ist der Orden ebensowenig eine Vereinigung von Subjekten, die 
aufgrund ihres Begehrens und entsprechend ihrer Erfahrung von Trö- 
stung gemeinsame Vorhaben entwickeln. Zwischen den schriftlichen 
Konstitutionen und dem nichtschriftlichen Prozeß besteht eine dialekti- 
sche Beziehung, die gleichzeitig auf der Trostlosigkeit und auf der Ehr- 
furcht vor dem Willen des Oberen beruht. Der ausdrücklich geforderte 
Gehorsam ist jener Prellbock, der den Jesuiten dazu bringt, auf sein ei- 
genes Begehren zurückzukommen. Sei es, um seine Bestimmtheit vom 
•bösen Geist" wahrzunehmen, sei es, um in seinem Begehren bestätigt 
zu werden - und mithin die Erfahrung des Gründers und der ersten Ge- 
fährten zu wiederholen -, über die Unterwerfung gegenüber einem Obe- 
ren, der befiehlt, hinaus. 

Schluß 

Kann man den gegenwärtigen Augenblick des einzelnen Jesuiten und 
des Ordens mit dem ignatianischen Terminus der Trostlosigkeit um- 
schreiben? Wiederholt sich der in den Konstitutionen nicht verzeichnete, 
in der Erfahrung der Jesuiten gleichwohl wesentliche Moment, nämlich 
die Rückkehr zu den Wünschen (desirs) und Vorhaben (projets)? Man 
erlebt heute eine Blüte individueller Vorhaben, weniger als Folge des 
Scheiterns eines gemeinsamen Vorhabens als durch einen Neuaufbruch 
des Begehrens.20 Die Beziehung zwischen dem Subjekt und dem Oberen 
vollzieht sich mehr denn je im Gespräch und in der gemeinsam-suchen- 
den Unterscheidung der Wünsche. 

Neben der fortbestehenden eigentlich •religiösen" Aktivität der Pre- 
digt reifen berufliche und profane Aktivitäten aller Art. Jesuiten sind Ar- 
beiter, Krankenpfleger, Soziologen, Wissenschaftler, ja Psychoanalyti- 
ker. Ist die Zeit des Ordens vorbei? Ist der Jesuit im Grunde nur eine 
Übergangsform vom Ordensmann zum Laien? Einige denken so und ha- 
ben sich von der Gruppe getrennt, deren historische und soziologische 
Abgründigkeit gerade dem im Wege zu stehen schien, was sie in der Ge- 
sellschaft entdeckt hatten. 

Andere bleiben. Warum? Diese Frage läßt wieder eine Trostlosigkeit 
hervortreten, die diesmal mit der Gruppe selbst zusammenhängt und mit 
allem, was ihr Verfehlen der angestrebten Vorhaben ausmacht. Wie Ig- 

20 Vgl. etwa die Erneuerung der persönlich begleiteten Einzelexerzitien, in denen imagina- 
tive Gebetsweisen, der biographisch vermittelte Zugang zur Bibel und andere auf Ignatius 
zurückgehende Elemente wieder lebendig werden. 



Louis Beirnaert 260 

natius können sie diese Frage nur durch das Ernstmachen mit einer An- 
hänglichkeit und einer Treue zu etwas beantworten, was ich als symboli- 
sche Schuld Ignatius gegenüber bezeichnen möchte, jenem toten Vater, 
der ihnen aus der Verzweiflung über einen nicht antwortenden Gott ei- 
nen Weg eröffnet hat. 

Dadurch bestätigen sie ihre Zugehörigkeit zu der von Ignatius gegrün- 
deten Compania de Jesus und zu einer ihrer kleinen Kommunitäten. In 
ihnen lebt heute weiter, was schon die ersten Gefährten suchten, einen 
Dienst im Namen des Gottes, dem sie glauben. Ist es möglich, diese Er- 
fahrung weiterzugeben? Ist es nicht bereits zuviel, diese Frage zu stel- 
len? 

Fünf Weinberg-Gleichnisse 
Eine geistliche Schriftbetrachtung 

Christoph Wrembek, Bremen 

Das erste Lied vom Weinberg (Jes 5,1 -7) 

Wohl an keiner anderen Stelle der heiligen Schriften des Alten Bundes 
wagt ein Prophet derart herzlich und intim-jubelnd von Gott zu spre- 
chen wie in diesem Text: •Ich will ein Lied singen von meinem gelieb- 
ten Freund, ein Lied vom Weinberg meines Liebsten!" Damit lenkt das 
nun folgende Lied besondere Aufmerksamkeit auf sich. 

Man kann es sich vorstellen wie ein Theaterstück in drei Bildern: Zu- 
nächst tritt ein Sänger vor das Publikum; während der Vorhang noch ge- 
schlossen ist, kündet er den Inhalt des Stückes an. Dann öffnet sich der 
Vorhang, wir sehen das erste Bild, das er erläutert: Da seht ihr meinen 
geliebten Freund, wie er einen Weinberg anlegt. Achtet einmal darauf, 
was er alles tut, damit es einen guten Wein gebe! Erstens hat er eine be- 
sonders gute Lage ausgesucht, dann hat er die Anhöhe umgegraben - 
schaut zu, wie er sich sogar abmüht, all die Steine und den Schutt zu ent- 
fernen, damit das Erdreich noch besser werde! Jetzt läßt er edelste Re- 
ben kommen und pflanzt sie sachgerecht an. Jetzt muß noch eine Mauer 
gebaut werden, jetzt legt er Hecken zum Schutz an, jetzt einen Turm, 




