
Louis Beirnaert 260 

natius können sie diese Frage nur durch das Ernstmachen mit einer An- 
hänglichkeit und einer Treue zu etwas beantworten, was ich als symboli- 
sche Schuld Ignatius gegenüber bezeichnen möchte, jenem toten Vater, 
der ihnen aus der Verzweiflung über einen nicht antwortenden Gott ei- 
nen Weg eröffnet hat. 

Dadurch bestätigen sie ihre Zugehörigkeit zu der von Ignatius gegrün- 
deten Compania de Jesus und zu einer ihrer kleinen Kommunitäten. In 
ihnen lebt heute weiter, was schon die ersten Gefährten suchten, einen 
Dienst im Namen des Gottes, dem sie glauben. Ist es möglich, diese Er- 
fahrung weiterzugeben? Ist es nicht bereits zuviel, diese Frage zu stel- 
len? 

Fünf Weinberg-Gleichnisse 
Eine geistliche Schriftbetrachtung 

Christoph Wrembek, Bremen 

Das erste Lied vom Weinberg (Jes 5,1 -7) 

Wohl an keiner anderen Stelle der heiligen Schriften des Alten Bundes 
wagt ein Prophet derart herzlich und intim-jubelnd von Gott zu spre- 
chen wie in diesem Text: •Ich will ein Lied singen von meinem gelieb- 
ten Freund, ein Lied vom Weinberg meines Liebsten!" Damit lenkt das 
nun folgende Lied besondere Aufmerksamkeit auf sich. 

Man kann es sich vorstellen wie ein Theaterstück in drei Bildern: Zu- 
nächst tritt ein Sänger vor das Publikum; während der Vorhang noch ge- 
schlossen ist, kündet er den Inhalt des Stückes an. Dann öffnet sich der 
Vorhang, wir sehen das erste Bild, das er erläutert: Da seht ihr meinen 
geliebten Freund, wie er einen Weinberg anlegt. Achtet einmal darauf, 
was er alles tut, damit es einen guten Wein gebe! Erstens hat er eine be- 
sonders gute Lage ausgesucht, dann hat er die Anhöhe umgegraben - 
schaut zu, wie er sich sogar abmüht, all die Steine und den Schutt zu ent- 
fernen, damit das Erdreich noch besser werde! Jetzt läßt er edelste Re- 
ben kommen und pflanzt sie sachgerecht an. Jetzt muß noch eine Mauer 
gebaut werden, jetzt legt er Hecken zum Schutz an, jetzt einen Turm, 



Weinberg-Gleichnisse 261 

eine Kelter... Nun, ihr Leute, was meint ihr? Wird das ein guter Wein 
werden? Nicht wahr, das muß ja ein edler Tropfen werden! Doch ihr 
täuscht euch! Seht da meinen geliebten Freund, wie er saure Beeren ern- 
tet! 

Der Vorhang schließt, der Sänger tritt zur Seite, der Vorhang öffnet 
sich zum zweiten Bild. Es zeigt uns eine Gerichtsversammlung im Tor 
der Stadt. Der Ankläger, Gott selber, hat gerade seine Anklagerede be- 
endet und kommt zum Schlußwort. Der Angeklagte ist der Weinberg, 
das Haus Israel, •mein Volk". Die Richter sind die Bürger von Jerusa- 
lem und die Männer von Juda. Das Publikum hört das Schlußwort Got- 
tes: •Was konnte ich noch für meinen Weinberg tun, das ich nicht für 
ihn tat?" Dann schaut er in die Runde, schaut einen Richter nach dem 
anderen an, doch die senken den Kopf und schweigen. Sie können zur 
Verteidigung des Weinbergs nichts anführen. Sie zucken die Schultern: 
Sie selbst hätten auch nicht mehr tun können, auf daß guter Wein 
würde, als der Herr des Weinbergs getan hat. So schweigen sie und ge- 
stehen ihre Ratlosigkeit ein. 

Als der Gutsbesitzer merkt, daß sie ihm auf seine Frage nicht antwor- 
ten können, befällt ihn trostloser Kummer und ohnmächtiger Schmerz: 
Warum? Warum! Es ist, als frage er nun das Publikum: Wißt vielleicht 
ihr, was ich hätte noch mehr tun müssen? Auch vom Publikum kommt 
keine Antwort. Da steigen im Gutsbesitzer Wut und Zorn hoch: Warum 
hoffte ich überhaupt...! Und während er Publikum und Richter gleicher- 
maßen anspricht, wandelt sich die Bühne im Hintergrund ins dritte Bild; 
Man sieht, wie der Gutsbesitzer seinen eigenen Weinberg zerstört, wäh- 
rend Gott selbst das Geschehen interpretiert: •Ich entferne seine schüt- 
zende Hecke, so wird er zur Weide. Seine Mauer reiße ich ein... Man 
soll seine Reben nicht schneiden und soll ihn nicht hacken...Ich verbiete 
den Wolken, ihm Regen zu spenden..." (Jes 5,5.6.) 

Am Schluß des Schauspiels tritt der Sänger wieder auf und gibt dem 
Publikum die Deutung des Weinberg-Spiels auf Israel, das das Recht 
bricht und den Rechtlosen unterdrückt. 

Vom Weinberg ist noch vielfach in Gesetz, Propheten und Schriften 
die Rede, so bei Ezechiel im 17. Kapitel oder in Psalm 80, oder bei Jere- 
mia 2,21 oder in Hosea 2,14 - die Themen ähneln sich. Der köstliche 
Wein Israels bot Gelegenheit, Sinnbild für die Sorge Gottes und des 
Volkes Untreue zu sein. 

Doch könnte in unserem Weinberg-Spiel der Zuschauer Anstoß am 
verwüstenden Handeln Gottes nehmen: Soll das der gute Gott sein? Der 
Gott des Erbarmens, der Geduld, der hier wütend und wie von Sinnen 
seinen Weinberg wieder zur Wüste macht? 



Christoph Wrembek 262 

Es ist zu beachten, daß Gott zuvor noch die Verteidiger des Wein- 
bergs (die ja identisch sind mit dem Volk! Das Volk erhielt also gar noch 
den Vorteil, sich seine Richter selber auszusuchen!) fragt: Sagt mir doch, 
was ich vergessen habe! Was hätte ich noch mehr tun können!? Es ist 
übrigens das erste und das letzte Mal in diesen fünf Weinberg-Gleich- 
nissen, daß Gott die Menschen sozusagen um Rat fragt. Sie schütteln 
den Kopf, mehr hätten sie auch nicht tun können. Und so wird Gott den 
Menschen in Zukunft nicht mehr um Rat fragen. Das Schweigen der 
Verteidiger/Richter gibt nach jüdischer Rechtsauffassung (vgl. Lk 20,7f) 
dem Ankläger das Recht, nun mit seinem Weinberg, den er ja auf eigene 
Kosten angelegt hat, zu verfahren, wie er will. Daß etwa der Regen nicht 
mehr fallen wird, wenn das Volk seinen Gott nicht mehr liebt und vom 
Wege abweicht, das hatten sie schon gehört, das war beim Bundesschluß 
vereinbart worden (Dt 11,13-15). 

Dieses erste Weinberg-Gleichnis schildert uns also, wie die Ge- 
schichte Gottes mit seinem Volk aussichtslos zu Ende ist, bevor sie über- 
haupt richtig begonnen hat. Ja, wir sehen am Ende einen •ratlosen" 
Gott, der sich seinem Zorn ebenso überläßt wie seiner Trauer. 

Das zweite Lied vom Weinberg (Jes 27,2-6) 

Am Ende des ersten Weinberg-Spiels wird kein Leser/Hörer erwarten, 
daß es mit diesem Weinberg noch weiterginge: Er ist so zerstört und tot, 
wie eine Pflanzung nur tot sein kann. 

Um so überraschter ist der Zuschauer, wenn er, einige Kapitel später 
bei Jesaja, plötzlich eine Fortsetzung, ein viertes Bühnenbild erlebt: •An 
jenem Tag gibt es einen prächtigen Weinberg. Besingt ihn in einem 
Lied! Ich, der Herr, bin sein Wächter, immer wieder bewässere ich ihn. 
Damit niemand ihm schadet, bewache ich ihn bei Tag und bei Nacht. 
Ich habe jetzt keinen Zorn mehr. Fände ich Dornen und Disteln darin, 
ich würde sie alle bekämpfen, ich würde sie alle zusammen verbrennen, 
es sei denn, man sucht bei mir Schutz und schließt mit mir Frieden, ja 
Frieden mit mir. In künftigen Tagen schlägt Jakob wieder Wurzel, Israel 
blüht und gedeiht, und der Erdkreis füllt sich mit Früchten." (Jes 
27,2-6) 

Was ist geschehen ? 

Die beiden Rahmen-Sätze (Vers 2 und 6) sprechen von •jenem Tag" und 
weisen somit auf die •Endzeit" voraus, auf die •Zeit des Messias", das 
endzeitliche Gottesreich. Dies wird von Bedeutung sein! 



Weinberg-Gleichnisse 263 

Bei diesem überraschenden vierten Bühnenbild sieht der Zuschauer, 
der gewissermaßen den Saal schon verlassen wollte und nun verwundert 
zurückkehrt, wie Gott selber, der soeben noch seinen Weinberg verwü- 
stete, nun alles Erdenkliche tut, um ihm doch noch Frucht abzuringen. 
Gott selbst ist nun seine Mauer, seine schützende Hecke, er selbst der 
Turm, die Kelter, ja, er bewässert ihn mit eigener Hand, immer und im- 
mer wieder. Das •Bühnenbild" malt uns dies etwa so aus, daß die Nach- 
barn dieses Gutsbesitzers auf den Höhen ihrer Weinberge ringsum ste- 
hen und sich den Bauch halten vor Lachen: •Ja, ist der denn ganz und 
gar verrückt! Schaut doch, was der da tut! Der begießt regelrecht Holz- 
stücke, Besenstiele! Der Mann ist ja von Sinnen! Da wird doch nie et- 
was draus...!" So etwa mögen sie reden. Doch Gott arbeitet, ohne sich- 
Ruhe zu gönnen, bei Tag und bei Nacht, ohne Zorn, wie mit heiligem 
Eifer rackert er sich ab. Sogar Dornen und Disteln erhalten jetzt eine 
Chance zum Überleben! 

Was ist Grund und Anlaß für dieses völlig unerklärliche Handeln 
Gottes? Hat er etwa am Weinberg einige grüne Stöcke gefunden, die 
ihm Anlaß zu neuer Hoffnung gäben? Nichts davon berichtet der Text. 
Im Gegenteil: Er malt vor unseren Augen den gleichen, wüsten, toten, 
zukunftslosen Weinberg. Am Weinberg hat sich also nichts geändert, 
einzig Gott hat sein Verhalten geändert! 

Es ist, als hätte Gott •begriffen": Soll es für diesen Weinberg noch 
eine Zukunft geben, dann muß ich mich ändern! Dann muß ich mehr 
tun! Vom Weinberg kann ich nichts mehr erwarten, der ist tot. Ich selber 
muß jetzt mehr tun, muß mir etwas einfallen lassen, um ihn doch noch 
zu retten. 

Was hier für die Geschichte Israels dargestellt ist, hat Gen 8,21bereits 
für das •Wesen" Gottes ausgesagt: Wenn Gott nach der Sintflut ebenso 
lapidar wie ernüchtert feststellt, daß das Trachten des Menschen böse 
von Jugend an ist - und dies nach der Sintflut (ebenfalls ein zerstören- 
des Handeln!), die doch gerade den Menschen •bessern"sollte - und 
wenn die Geschichte des Menschen hier doch nicht endet, sondern wei- 
tergeht, so muß dem ein •neues Denken" Gottes zugrunde liegen, nicht 
mehr jenes (so menschliche): Weil du böse bist, vernichte ich dich!, son- 
dern jenes unbegreifliche: Weil du böse bist (und, allein auf dich ange- 
wiesen, untergingest), erbarme ich mich deiner! Dieses •Wesen" Gottes, 
sein Erbarmen nämlich, geschieht nun in der Geschichte mit seinem 
Volk. Und Gott läßt sich zu mehr Erbarmen hin ändern, wie es die 
Schrift darstellt, als Mose seinen Gott davon abbringt, Böses mit Bösem 
zu vergelten. (Ex 32,7-14) 



Christoph Wrembek 264 

Was Gott mit seinem Weinberg tut, könnten wir auch •die Unver- 
nunft der Liebe" nennen. Sie wird uns noch mehrmals begegnen. Gott 
müht sich nun bei Tag und Nacht für etwas ab, was nach menschlichem, 
•wissenschaftlichem" Ermessen ein hoffnungsloser Fall ist. Gott läßt 
sich nun einzig leiten von der Frage der Liebe: Was kann ich noch mehr 
tun? Weder Berechnung noch Analyse, weder Erfolg noch Rationalität 
helfen ihm in dieser aussichtslosen Lage weiter. Hier hilft nur noch die 
•verrückte Liebe". Und der Vorhang schließt mit der atemraubenden 
Verheißung, daß dies Mühen den •Erdkreis mit Früchten" füllen werde. 
Wie soll das geschehen? 

Das Gleichnis von den bösen Winzern (Mt 21,33-46) 

Nach dem Einzug Jesu in Jerusalem spitzt sich seine Auseinanderset- 
zung mit den Führern des Volkes immer mehr zu. Aus dieser Zeit über- 
liefert uns das Evangelium (Mt 21,33-46; Mk 12,1-12; Lk 20,9-19) ein 
Gleichnis Jesu, das man das •Gleichnis von den bösen Winzern" nennt. 
Bei Matthäus heißt es: •Als er in den Tempel ging und lehrte, kamen die 
Hohenpriester und die Ältesten des Volkes zu ihm" (21,23). An sie rich- 
tet Jesus eine Gegenfrage (Deren •Frage nach der Vollmacht Jesu" steht 
bei Markus und Lukas unmittelbar vor unserem Gleichnis), dann erzählt 
er das •Gleichnis von den ungleichen Söhnen" und schließlich: •Das 
Gleichnis von den bösen Winzern". Da Jesus in diesem Gleichnis aus- 
drücklich auf die Weinberg-Lieder bei Jesaja Bezug nimmt, ist es sinn- 
voll, dieses Gleichnis als drittes in der Reihe der fünf Weinberg-Gleich- 
nisse zu betrachten. Es soll gleich vorweg gesagt sein, daß wir in ihm 
eine Kostprobe der außerordentlichen Fähigkeit Jesu, Gleichnisse zu 
formen, erleben werden. 

•Hört noch ein anderes Gleichnis: Es war ein Gutsbesitzer, der legte 
einen Weinberg an, zog ringsherum einen Zaun, hob eine Kelter aus und 
baute einen Turm..." (Mt 21,33) Die Zuhörer wissen sofort, daß Jesus 
das Weinberglied bei Jesaja zitiert. Sie sind gespannt, wie er diesen alten 
Text weiterführen wird. Denn es ist nicht zu erwarten, daß er das alte 
Gleichnis nur wiederholt. •Dann verpachtete er den Weinberg an Win- 
zer und reiste in ein anderes Land." Das ist die erste Änderung des alten 
Liedes: Pächter werden eingeführt, die die weitere Arbeit im Weinberg 
fortführen. 

•Als nun die Erntezeit kam, schickte er seine Knechte zu den Win- 
zern, um seinen Anteil an den Früchten holen zu lassen..." (Mt 21,34) 
Tatsächlich! Der Weinberg trägt Frucht! Das Unfaßbare, Unerwartbare 



Weinberg-Gleichnisse 265 

ist eingetreten! Die schier verrückte Liebesmüh seines Herrn war nicht 
vergebens! Das, was unmöglich schien, ist, zum ungläubigen Staunen al- 
ler, doch eingetreten: Der Weinberg trägt reiche, gute Frucht. 

Damit verbindet Jesus eine zweite, untergründige Aussage, die wohl 
gerade für die Ohren dieser Zuhörer, nämlich der Führer des Volkes, ge- 
meint ist: Dann wißt ihr auch, daß •jener Tag" jetzt gekommen ist! Daß 
jetzt die Zeit des Heils da ist, die Zeit desjenigen, der Dornen und Di- 
steln seinen Frieden gibt, der den ganzen Erdkreis mit Früchten füllen 
wird. Die Zeit des Menschensohnes. Und ich bin es, der euch dies er- 
zählt. Und dies zu erzählen ist meine Vollmacht... 

Jesus hat dem alten Lied des Jesaja damit den verheißenen Ausgang 
gegeben - doch nachdem er den Spannungsbogen seines neuen Gleich- 
nisses •nach oben", in ein scheinbares Happy-End geführt hat, läßt er 
ihn nun tief hinabsinken, tiefer noch, als Jesaja je gewagt hätte, das Un- 
glück darzustellen. •Die Winzer aber packten seine Knechte; den einen 
prügelten sie, den anderen brachten sie um, einen dritten steinigten sie. 
Darauf schickte er andere Knechte, mehr als das erstemal; mit ihnen 
machten sie es genauso." (Mt 21,35f) 

Ohne Zweifel spielt Jesus auf die Geschichte Gottes mit seinem Volk 
an, dem er zu dessen eigenem Heil immer Propheten gesandt hat, um es 
durch sie auf den rechten Weg zurückzuführen. Aber das Volk bzw. 
seine Führer haben auf die Gottesmänner selten gehört, haben sie ver- 
worfen und sind ihre eigenen Wege gegangen, die sie immer mehr ins 
selbstverschuldete Unheil führten. Dies ist die geschichtliche Ebene der 
Worte Jesu. 

Unschwer erkennt man, daß Jesus die Thematik des Schöpfungsbe- 
richtes aufgreift: Gott, der zuerst für den Menschen •geackert" hat, ihm 
das Paradies anlegte und den Menschen hineinversetzte, damit er alles 
in Hülle und Fülle genieße, muß nun erleben, wie dieser Mensch den 
Besitz einer Sache (die Frucht des Baumes) der personalen Begegnung 
und Beziehung mit ihm, seinem Schöpfer und Herrn, vorzieht. Genau 
dies geschieht auch hier: Die Winzer ziehen den Besitz, den gesamten 
Besitz der ganzen Ernte, der personalen Beziehung mit dem Gutsbesit- 
zer vor. 

Sie haben die transzendentale Beziehung, die zu Gott und seinen Ge- 
boten, gebrochen und abgestreift. Indem sie die Knechte, die der Guts- 
besitzer schickt, verprügeln, zerstören sie auch die personale Ebene ih- 
res Menschseins. Es bleibt ihnen nur noch die funktionale, d. h.: Sie 
reduzieren das Leben des Menschen auf die •Sachebene", auf das Besit- 
zen von Sachen, auf den Umgang mit ihnen bzw. ihre Verwaltung. Diese 
Verarmung des Menschen zu solcher Eindimensionalität kann man 



Christoph Wrembek 266 

heute vielfach beobachten: Das personale Gegenüber wird zum Objekt, 
der Mensch wie eine Datenbank vom Computer abgecheckt, ob die 
•Werte" stimmen, zu Gott fehlt jede persönliche Beziehung oder sie 
wird durch selbstgemachte •goldene Kälber" ersetzt, wodurch auch 
•Gott" wieder zur Sache wird. Diesen egoistischen, von Lust und Laune 
getriebenen und auf Bequemlichkeit bedachten Menschen leitet vor al- 
lem die Frage: Was brauche ich alles nicht tun? 

Dagegen müht sich der Gutsbesitzer darum, den bedrohlich engge- 
wordenen Horizont dieser Winzer zu öffnen. Ihn leitet die Frage: Was 
kann ich noch mehr für sie tun? 

Was könnte er noch mehr tun ? 

•Zuletzt sandte er seinen Sohn zu ihnen; denn er dachte: Vor meinem 
Sohn werden sie Achtung haben." (Mt 21,37) Bei Markus heißt es: 
•Schließlich blieb ihm nur noch einer: Sein geliebter Sohn." (Mk 12,6) 
Lukas überliefert, daß der Gutsbesitzer sich ratlos fragt: •Was soll ich 
tun? Ich will meinen geliebten Sohn zu ihnen schicken..." (Lk 20,13) Bei 
Matthäus heißt es dann weiter: •Als die Winzer den Sohn sahen, sagten 
sie zueinander: Das ist der Erbe. Auf, wir wollen ihn töten, damit wir 
seinen Besitz erben." 

Wenn man genau betrachtet, was der Gutsbesitzer denkt und erwägt, 
ebenso jenes, was die Winzer denken und wovon sie träumen, kann man 
nur den Kopf schütteln. Angenommen, wir säßen im •Rat Gottes" und 
hörten seine Überlegung, zu diesen Menschen seinen geliebten Sohn, 
den einzigen, der ihm noch bleibt, zu senden, was würden wir Gott wohl 
raten? Würden wir nicht die Stirn runzeln und sagen: Lieber Gott, das 
geht nicht gut! Du kennst die Menschen schlecht. Haben sie deine 
Knechte getötet, werden sie erst recht bei deinem Sohn keine Rücksicht 
nehmen. Laß das sein. Aber Gott sendet seinen Sohn, den einzigen, den 
geliebten... 

Dann hören wir die Überlegungen der Winzer: Wir töten ihn und wer- 
den dann selbst Erben! Säßen wir nun im •Rat der Menschen", was 
müßten wir wohl diesen entgegnen? Müßten wir nicht sagen: Ihr spinnt! 
Wie kommt ihr darauf, daß die Regierung von Kuwait, nachdem ihr die 
kuwaitischen Geiseln umgebracht habt, die Regierungsgeschäfte nun 
euch übergeben würde? Hat jemals ein Reicher die Kidnapper seines 
Sohnes als Erben eingesetzt? Ihr seid mit euren Träumen sehr im Irr- 
tum! 

Wären unsere Winzer religiös ansprechbar, könnten wir sie auch an 
Joseph erinnern, den die Brüder umbringen wollten, dann nach Ägypten 



Weinberg-Gleichnisse 267 

verkauften ...Oder an Adam und Eva, die meinten, wenn sie Gottes Ge- 
bot überträten, könnten sie Gottes Erbe antreten... 

Was für eine Wahrheit hat Jesus in diesem Gleichnis verborgen? 

Es wurde deutlich, wie die Winzer, also die Menschen sich von der 
Frage leiten lassen: Was müssen wir alles nicht tun? Den Gutsbesitzer 
dagegen leitet die Frage: Was kann ich alles noch tun, um sie am Leben 
zu erhalten? So steht im Zentrum dieses Gleichnisses eine doppelte 
•Unlogik": Das •Was kann ich noch tun?", das Mehr der Liebe Gottes 
läßt den Vater den einzigen, geliebten Sohn senden - welch ein Tun an- 
gesichts dieser Menschen! Und diese Menschen bringen den Sohn um in 
der Absicht, dadurch selber Erben zu werden - eine wahnwitzige, ver- 
rückte Idee. So stehen sich im Zentrum des Gleichnisses die Überver- 
nünftigkeit der Liebe und die Irrationalität des Bösen gegenüber. Wie- 
derum begegnen wir der •verrückten" Liebe Gottes, doch diesmal stößt 
sie nicht nur auf einen tauben, toten, nichtsnutzigen Weinberg, diesmal 
tritt ihr das Böse mit Macht entgegen. Und, wie es in dieser Welt wohl 
immer sein wird: Das Böse gewinnt, der Sohn der Liebe wird getötet, 
Gott hat verloren - allem Anschein nach! Aber sehen wir zu, das Gleich- 
nis ist noch nicht zu Ende erzählt! 

•Und sie packten ihn, warfen ihn aus dem Weinberg hinaus und 
brachten ihn um." (Mt 21,39) An dieser Stelle bricht Jesus (bei Mat- 
thäus) das Gleichnis ab und stellt seinen Zuhörern die entscheidende 
Frage: •Was wird er mit solchen Winzern tun?" Die Antwort geben (bei 
Matthäus) die Zuhörer, die Führer des Volkes: •Er wird diesen bösen 
Menschen ein böses Ende bereiten und den Weinberg an andere Winzer 
verpachten, die ihm die Früchte abliefern, wenn es Zeit dafür ist." (Mt 
21,41) 

In diesen Worten hören wir, genau genommen, wie Menschen solch 
ein Problem lösen: Den Bösen ein böses Ende bereiten! Das ist der 
Weisheit letzter Schluß, wenn Menschen das letzte Wort haben! (Selbst 
in der Fassung bei Markus und Lukas, die Jesus diese Antwort sprechen 
lassen, kann man etwa so paraphrasieren: Nicht wahr, so würdet ihr 
handeln!) Es scheint, als habe Jesus auf diese Antwort der Menschen 
nur still mit dem Kopf genickt, als wolle er sagen: Ihr wißt noch immer 
keine neue Antwort als diese Hilflosigkeit des •wie-du-mir-so-ich-dir", 
diese Hilflosigkeit der Macht! Aber: •Das Törichte an Gott ist weiser als 
die Menschen, und das Schwache an Gott ist stärker als die Menschen!" 
(1 Kor 1,25) 



Christoph Wrembek 268 

Wenn wir in den Worten der Führer des Volkes die letzte Antwort des 
Menschen auf dies fundamentale Problem des Bösen in all seiner Irra- 
tionalität hören - den Bösen ein böses Ende bereiten, eine Antwort, die 
seit Urzeiten nur von wenigen überschritten worden ist -, erhebt sich die 
Frage, ob nicht dieses Gleichnis, das ja fast schon zu Ende ist, nicht 
auch noch eine Antwort Gottes auf diese Herausforderung durch das 
Böse enthalte. Jesus prüfte seine Zuhörer, aber sie gaben die alte Ant- 
wort der Zerstörung - welche Antwort gibt er nun? 

Ja, er gibt eine neue Antwort! 

Bei Matthäus fährt Jesus fort: •Habt ihr nie in der Schrift gelesen: Der 
Stein, den die Bauleute verworfen haben, er ist zum Eckstein geworden; 
das hat der Herr vollbracht, vor unseren Augen geschah dieses Wunder? 
(Mt 21,42) 

Jesus zitiert hier zwei Verse aus Psalm 118. Diese Verse haben wohl in 
der Baugeschichte des Tempels eine eigenartige Erfüllung gefunden. 
Herodes der Große begann den Tempelbau im 18. Jahr seiner Regie- 
rung, nach unserer Zeitrechnung etwa im Jahr 20/19 v. Chr. Er hat 
(nach Joh 2,20) 46 Jahre (mindestens) am Tempel gebaut. Stets also, 
wenn Jesus mit anderen jüdischen Männern seine Wallfahrten zum Zion 
machte, erlebten sie ein Stück Baugeschichte des Tempels. Bei solch ei- 
nem Bau passiert einiges. Einmal scheint sich folgendes ereignet zu ha- 
ben: Die Bauleute lieferten einen besonders großen Stein an, fast 2 m 
hoch, bald 7 m lang, ungefähr 100 Tonnen schwer! Wegen dieser Größe 
wußte man nichts mit ihm anzufangen. Man versuchte ihn zu zerklei- 
nern, schaffte es aber nicht. Da sollte er schon verworfen werden, als je- 
mand auf die Idee kam, ihn als Eckstein in der Südostecke der Tempel- 
mauer zu verwenden. In der 28. Steinlage dieser Südostecke der Tempel- 
mauer haben Archäologen nämlich einen Stein mit ungewöhnlichen 
Ausmaßen gefunden, der höher ist als die anderen und Bearbeitungs- 
spuren aufweist. Dabei scheint eine Ecke ausgebrochen zu sein, weshalb 
man erst recht diesen Stein nicht nehmen wollte. Schließlich fand er 
doch einen Platz, einen Ehrenplatz gar, der ihn auch für uns noch zum 
•Wunder" macht. 

Man mag sich nun vorstellen, daß bei den Wallfahrern, als sie eines 
Tages von der Geschichte dieses großen Steines hören, ein Schmunzeln 
über ihre Gesichter geht: Seht, es steht schon in der Schrift, Jahwe er- 
füllt seine Verheißungen! Hier ist das Wort Gottes Stein geworden! 

Jesus kommentiert also ein allseits bekanntes Stück Baugeschichte 
(•Habt ihr nie gehört...?") des Tempels, wenn er diesen Psalmvers ins 



Weinberg-Gleichnisse 269 

Gedächtnis ruft. Aber lag die Pointe seiner Antwort an die Hohenprie- 
ster und Ältesten des Volkes wirklich auf diesem Psalmwort? 

Es folgt nämlich ein merkwürdiger Ausspruch Jesu, der in seinem 
Sinn offenbar schon den ersten Abschreibern dunkel blieb: •Und wer 
auf diesen Stein fällt, der wird zerschellen; auf wen der Stein aber fällt, 
den wird er zermalmen." Teils fehlt dieser Vers 44 in Handschriften, 
teils steht er nach dem folgenden. In der Tat bereitet er inhaltliche 
Schwierigkeiten, weil er wieder von diesem zerstörenden Gott spricht 
(wenn man diesen Stein - z. B. nach Daniel 2,35 - auf Gott und seinen 
Gesalbten deutet). Dann hätten wir den Gott von Jesaja 5 vor uns, den 
Gott, der zerstört und zermalmt, den Gott, der sich von Menschen nicht 
unterscheidet und Böses mit Bösem vergilt - eine Gottesvorstellung, die 
Gott selber seit Urzeiten verworfen und die Jesus nie aufgenommen hat. 
Wie aber kann man diesen Vers dann deuten? 

Nehmen wir unsere Vorstellungskraft zu Hilfe und •schauen" wir, 
was mit diesem Ungetüm von Stein angestellt wird. Die Bauleute wollen 
ihn zerkleinern - was tun wir eigentlich noch heute zu diesem Ziel? Wir 
hauen von oben auf den Stein mit Werkzeugen; hat dies keinen Erfolg, 
bleibt eine andere, alte Methode: Man wuchtet den Stein hoch und läßt 
ihn auf harten Untergrund fallen in der Hoffnung, er werde beim Auf- 
prallen durch sein Eigengewicht zerbrechen. Das Wort Jesu •Und wer 
auf diesen Stein fällt, der wird zerschmettert, auf wen der Stein aber 
fällt, den wird er zermalmen" richtet unsere Aufmerksamkeit unwillkür- 
lich auf das, was kaputt geht, was bei dem Versuch, den Stein zu zerklei- 
nern, zerschellt und zermalmt wird. Doch eines übersehen wir: Der 
Stein selbst bleibt unversehrt! 

Indem Jesus uns diesen Vorgang aus der Bearbeitungsgeschichte des 
Ecksteines vor Augen hält, sagt er: Was ihr auch anstellen mögt, um die- 
sen Stein Gottes zu zerbrechen: Ihr werdet nur selber zerschellen und 
zermalmt werden! Doch dieser Stein bleibt heil! Was ihr auf diesen 
Stein auch werfen werdet, um ihn zu zerkleinern - es wird nur selbst zer- 
kleinert! Und worauf ihr diesen Stein werft, um ihn zu brechen - das 
wird nur selbst gespalten! Dieser Fels aber bleibt unversehrt. 

Die Liebe Gottes ist nicht •klein zu kriegen"! Ihr könnt den Hirten 
schlagen mit dem Kreuz, ihr könnt den Sohn der Liebe ins Grab fallen 
lassen - Kreuz und Grab werden zerbrechen, aber die Liebe Gottes wer- 
det ihr nicht brechen! 

Das wäre die Antwort Jesu auf die Frage, wie mit den Bösen umzuge- 
hen sei: Die Liebe Gottes, die sich freiwillig hingibt, diese •verrückte" 
Liebe Gottes, ist weiser und ausdauernder als die Bosheit der Men- 
schen, die diese Liebe töten wollen. Das Böse mag sich an ihr nur austo- 



Christoph Wrembek 270 

ben, die Liebe wird vom Bösen nicht infiziert, sie bleibt sich treu, sie ist 
nicht zu töten, denn sie trägt in sich die Kraft ewigen Lebens. 

Kann es nach diesem dritten Weinberg-Gleichnis noch eine Steige- 
rung geben? Kann Gott in seinem Verlangen, •noch mehr" für uns zu 
tun, noch weiter gehen? 

Das Gleichnis vom Feigenbaum im Weinberg (Lk 13,6-9) 

Der Feigenbaum war in Israel neben dem Weinstock Sinnbild für Wohl- 
stand und Frieden. Zweimal im Jahr bringt er Früchte, die vom Mai bis 
Oktober reifen. Frisch oder getrocknet sind sie das alltägliche Nah- 
rungsmittel. Feigenbäume bedürfen fast keiner Pflege. 

Es gibt Gründe anzunehmen, daß Jesus das Gleichnis vom Feigen- 
baum im Weinberg (Lk 13,6-9) in Jerusalem oder nahe bei der Stadt ge- 
sprochen hat. Matthäus berichtet von der Verfluchung eines Feigenbau- 
mes, die er fest mit den letzten Tagen Jesu in Jerusalem verknüpft; 
ebenso Markus. Doch überliefern Matthäus und Markus •ihre" Episode 
mit dem Feigenbaum in einer ganz anderen Sinnabsicht als Lukas. Bei 
Lukas ist zudem das Gleichnis vom Feigenbaum im Weinberg eine Ant- 
wort Jesu auf eine ihm zuvor gestellte Frage bzw. Herausforderung. 

Jesus beginnt das Gleichnis mit den Worte: •Ein Mann hatte in sei- 
nem Weinberg einen Feigenbaum; und als er kam und nachsah, ob er 
Früchte trug, fand er keine. Da sagte er zu seinem Weingärtner: Jetzt 
komme ich schon drei Jahre und sehe nach, ob dieser Feigenbaum 
Früchte trägt, und finde nichts. Hau ihn um! Was soll er dem Boden 
weiter seine Kraft nehmen?" (Lk 13,60 

Was finden wir in diesen Versen? Zunächst einmal: Nach Dt 22,9 ist 
es verboten, im Weinberg noch andere Pflanzen anzubauen, •sonst ver- 
fällt das Ganze dem Heiligtum!" Vielleicht waren wild wachsende Fei- 
genbäume von diesem Gebot ausgenommen; der Mann des Gleichnisses 
•hatte" eben nur einen Feigenbaum in seinem Weinberg. Streng genom- 
men gehört aufgrund dieser Konstellation des Gleichnisses •das Ganze" 
von vornherein •dem Heiligtum" - Wie ein vorweg gegebener Trost ist 
alles, was auch passieren mag, schon dem Heiligtum anheimgefallen! 

Wer ist dieser Feigenbaum? Offenbar eine besondere Gruppe inner- 
halb des •Weinbergs", also Israels. Vielleicht die Jünger? Vielleicht die 
Führer des Volkes? Charakteristisch für sie ist, daß sie seit drei Jahren 
die zu erwartende Frucht nicht bringen. Diese drei Jahre können nur auf 
die Zeit des öffentlichen Auftretens Jesu, auf seine Verkündigung in al- 
ler Öffentlichkeit (Joh 18,20) bezogen werden. Dann aber ist dieses 



Weinberg-Gleichnisse 271 

Gleichnis in den letzten Monaten des Lebens Jesu gesprochen worden. 
Was ist mit der Frucht gemeint, die Jesus seit drei Jahren vergeblich 
sucht? Damit muß die Einstellungswandlung derer gemeint sein, die 
sich aufgrund seiner Verkündigung hätten wandeln können und müssen. 
Kann man dazu Genaueres sagen? 

Hören wir dazu die Episode, die sich zuvor abspielt und die Jesus ver- 
anlaßt, dieses Gleichnis zu erzählen. Aus Galiläa, der Heimat Jesu, sind 
Pilger nach Jerusalem gekommen. Während sie im Tempel ihre Opfer- 
tiere schlachten lassen, greifen aus irgendeinem Anlaß die Soldaten des 
Pilatus ein und bringen diese Pilger um, •so daß sich ihr Blut mit dem 
ihrer Opfertiere vermischte" (Lkl3,l). Daraufhin eilen einige Leute 
(Jünger Jesu? Bekannte, Verwandte dieser Galiläer, vielleicht auch 
Freunde Jesu? Oder Abgesandte der Hohenpriester?) zu Jesus, um ihm 
dies zu melden. Warum kommen sie mit dieser schrecklichen Botschaft 
zu Jesus? 

Immer wieder finden wir in den Evangelien Hinweise, daß Jesus in 
den Blickpunkt der Öffentlichkeit gerät, daß die Leute ihn im Auge be- 
halten, ob er nicht doch der Messias sei. So, nachdem Johannes von He- 
rodes ermordet ist, kommen sie, um nun Jesus, den Verwandten und 
Freund des Täufers, zum König, zum Gegenkönig zu machen (Joh 6,15). 
Jesus hat derlei Ansinnen stets deutlich abgelehnt. 

Auch in dieser Episode, die Lukas überliefert, ist eine ähnliche Gele- 
genheit gegeben. Diesmal war es Pilatus, der Judenhasser, der Lands- 
leute Jesu beim Opfern hat ermorden lassen. Nun muß doch dieser Pro- 
phet aus Nazaret seine Zurückhaltung aufgeben! Nun muß er doch 
•Farbe bekennen"! Das kann er doch nicht einfach so hinnehmen, als 
ginge ihn das nichts an! So eilen sie zu Jesus und erzählen ihm das 
Furchtbare, das geschehen ist, in der Überzeugung, nun sei auch für Je- 
sus •das Faß übergelaufen", jetzt müsse er die Gelegenheit nutzen, da 
das Volk vor Zorn kocht, und sich an die Spitze einer Gegenbewegung 
stellen. Er kann sich doch nicht immer zurückhalten! Jesus hört sich ihre 
Nachricht an, spürt ihre Absicht. 

Ihr wollt also, daß ich nun losschlage, mich an die Spitze einer Ge- 
genbewegung stelle und Römer und Herodianer aus dem Land jage! 
Und die Gelegenheit dazu sei günstig. Und was wird dann passieren? 
Kennt ihr die Römer immer noch nicht? Sie werden Verstärkung holen, 
ein paar Legionen aus Syrien abziehen und in zwei, drei Jahren stehen 
wir ihrer Übermacht gegenüber. Dann müssen wir wieder Verstärkung 
holen, und dann würden die Römer wieder Verstärkung holen und so 
drehte sich die Spirale der Macht immer weiter! Ihr habt nichts begrif- 
fen. Am Ende werdet ihr genauso umkommen, in eurer Sünde werdet 



Christoph Wrembek 272 

ihr sterben, wenn ihr nicht umkehrt, nämlich neu zu denken beginnt! Ihr 
glaubt, diese Galiläer seien umgekommen, weil sie Sünder gewesen sind, 
und ihr würdet nicht umkommen, weil ihr keine Sünder seid? Oh nein, 
ihr werdet, wenn ihr nicht umkehrt, alle genauso umkommen! Und ihr 
seid überzeugt, die achtzehn vom Schiloach seien allein deswegen er- 
schlagen worden, weil sie Schuld auf sich geladen haben, und ihr und 
die anderen in Jerusalem hätten keine Schuld auf sich geladen? Ihr irrt 
sehr! Wenn ihr euch nicht bekehrt, werdet ihr alle genauso umkommen! 
Denkt an das, was euch Johannes sagte: •Bringt Früchte hervor, die 
eure Umkehr zeigen!" (vgl. Lk 3,8). 

Die Antwort Jesu enthält zweierlei: Einmal durchbricht er, wie wir 
das von ihm kennen, das Schema: Schuld des Menschen zieht Strafe 
Gottes nach sich! Es gibt auch ein scheinbares •Gestraft-sein" durch 
Gott, dem keine Schuld vorausgeht und das keine Strafe ist. Es gibt das 
Leiden des Gerechten. Aber - und das ist das zweite -: Was immer wich- 
tig ist, ist die Umkehr! Diese Umkehr kann man als das •neue Denken" 
bezeichnen, das in vielfältiger Formulierung die Schriften des Neuen, 
aber auch des Alten Bundes durchzieht, etwa: •Gleicht euch nicht dieser 
Welt an, sondern wandelt euch und erneuert euer Denken..." (Rom 
12,2; auch im folgenden: •Laß dich nicht vom Bösen besiegen, sondern 
besiege das Böse durch das Gute!" (Rom 12,21). Oder die •neue Schöp- 
fung in Christus" (2 Kor 5,17), die der Getaufte ist, der •Christus ange- 
legt hat" und nun die vielen •Kleider Christi" trägt (Kol 3,12-17). Die- 
ser Getaufte ist •nach dem Bild seines Schöpfers erneuert" (Kol 3,10). 
Er ist •vollkommen wie der himmlische Vater" es ist, der seine Sonne 
aufgehen läßt über Bösen und Guten und es regnen läßt über Gerechte 
und Ungerechte (Mt 5,44-48; vgl. Jes 5,6!) 

Dieses neue Denken und Handeln sucht Jesus bei denen, die ihn nun 
drei Jahre kennen, begleiten und erleben, denen er so viel gezeigt und 
erklärt und eingeprägt hat - aber kaum kommt eine Prüfung, eine Gele- 
genheit, wo sie ihr neues Denken unter Beweis stellen, wo sie zeigen 
können, was sie begriffen haben, da fallen sie in die alten Reaktionswei- 
sen der Menschen zurück: Den Bösen ein böses Ende bereiten! 

Diese Stunde gehört zu jenen Stunden im Leben Jesu, die ihn trostlos 
und mutlos machen: Hat es denn Sinn, was ich hier mache? Werden 
diese Menschen überhaupt je etwas begreifen? Wenn schon ich ihnen 
nichts klar machen kann, wer denn dann? Was habe ich alles falsch ge- 
macht? Was kann ich denn noch mehr tun? 

Aus dieser inneren Trostlosigkeit, dieser Müdigkeit seiner Seele, die 
resignieren will, die bedrängt ist von dem Gedanken, daß alles Mühen 
doch vergeblich bleibt, ohne Frucht - aus dieser inneren Dunkelheit der 



Weinberg-Gleichnisse 273 

Seele heraus formuliert Jesus nun das Gleichnis vom Feigenbaum im 
Weinberg. 

Und nun ist er selber der Feigenbaum, der keine Frucht gebracht hat! 

Der Mann, dem der Weinberg gehört, stellt Jahwe dar, und der Wein- 
gärtner ist folgerichtig Jesus. Man könnte aber auch so deuten, daß der 
Dialog zwischen dem Herrn des Weinbergs und seinem Weingärtner nur 
eine Zwiesprache in Jesus selbst reflektiert, ein Aufeinanderprallen von 
Regungen und Versuchungen, durch die Jesus sich nun hindurchkämpft. 
Da ist zunächst die Regung der Mutlosigkeit, ja, der erregten Verzweif- 
lung und Wut, daß alles Bemühen, den Jüngern das neue Denken Got- 
tes, seines Vaters, beizubringen, zu keinem Erfolg geführt hat: Bei der 
ersten kritischen Situation fallen sie ins alte Gleis zurück. Und in Jesus 
kommt die Versuchung hoch, •den ganzen Laden hinzuschmeißen", 
seine Kraft und Zeit nicht länger für dieses Volk, diese unbelehrbaren 
Jünger zu vergeuden. Dann macht doch alleine weiter! •Hau ihn um! 
Was soll er weiter dem Boden seine Kraft nehmen!" 

Doch dadurch würde er selbst, ihr Herr und Meister, getroffen wer- 
den. So regt sich in Jesus noch eine andere, viel tiefere Seite, jene unbe- 
greifbare Liebe, die nur fragt: Was kann ich noch mehr tun? 

Johannes der Täufer hat in solchen Situationen eher •vernünftig" rea- 
giert: •Jeder Baum, der keine gute Frucht hervorbringt, wird umgehauen 
und ins Feuer geworfen!" (Lk 3,9) Wohl nirgends sonst im Evangelium 
wird der Unterschied zwischen diesen beiden Freunden so deutlich wie 
hier. In Jesus kommt gerade in Situationen, die ausweglos erscheinen, 
wo der •Mann" sich nicht mehr zu helfen weiß und einfach aufhört und 
zerstört, ein starker mütterlicher Zug zum Tragen, der bis zum Ende 
liebt (Joh 13,1). 

•Der Weingärtner erwiderte: Herr, laß ihn dieses Jahr noch stehen; 
ich will den Boden um ihn herum aufgraben und düngen. Vielleicht 
trägt er doch noch Früchte; wenn nicht, dann laß ihn umhauen." (Lk 
13,8f) Der Weingärtner bittet: Dieses Jahr noch... Wir ahnen, was •die- 
ses Jahr noch" bedeutet. Jesus kann so nur sprechen, wenn ihn der Ge- 
danke beseelt: Ich habe noch nicht alles getan, ich könnte ja noch den 
Boden um ihn herum aufgraben und noch einmal neu düngen (obgleich 
doch der Feigenbaum gewöhnlich ohne Pflege Frucht bringt!). 

Wiederum ist die unveränderte Fruchtlosigkeit des Baumes für Gott 
Anlaß, bei sich selbst zu forschen, ob er noch mehr hätte tun können. 
Bei Gott gilt nicht: Weil der Mensch keine Frucht bringt, verwerfe ich 
ihn. Sondern: Weil der Mensch keine Frucht bringt, darum muß ich ihn 



Christoph Wrembek 274 

noch mehr lieben! Die bisherige Fruchtlosigkeit seines Bemühens weckt 
in Gott den Eifer, noch mehr für den Menschen zu tun. 

Ja, an dieser Stelle dürfen wir wohl noch einen Schritt weiter gehen. 
Denn hinter den Worten des Weingärtners Jesus hören wir so etwas wie 
ein Stammeln Gottes, ein stilles Überlegen: Vielleicht liegt es an mir, 
wenn er keine Frucht bringt! Vielleicht bin ich daran schuld, denn wenn 
ich alles getan hätte, dann müßte er doch Frucht bringen! Gewiß habe 
ich noch nicht alles getan, gewiß ist es meine Schuld, wenn er keine 
Frucht trägt! Es ist meine Schuld! 

So spricht die Liebe! Dogmatische Theologie sagt: Er hat die Schuld 
aller auf sich genommen, er hat unsere Sünde getragen, er ist für uns zur 
Sünde geworden, zur Fruchtlosigkeit. Die Liebe, nicht die rationale ob- 
jektive Vernunft, sagt einfach: Ich bin schuld... •Wenn ihr mich sucht, 
dann laßt diese gehen!" (Joh 18,8) 

Indem Jesus, der Sohn der Liebe des Vaters, sagt: Ich bin schuld!, 
rückt er die Sünde des Menschen zurecht, der im Garten des Paradieses 
genau an dieser Stelle, da er von Gott nach der Frucht gefragt wird, sich 
windend herausredet: Nicht ich, diese da, die du mir gegeben hast, 
war's! Und die Frau greift die rettende Ausflucht auf: Die Schlange 
war's, die du gemacht! Von Anfang an wies der Mensch seinem Schöp- 
fer die Schuld zu - tun wir's nicht heute noch?! •Warum hat Gott denn 
alles so gemacht...?" Im Zenit dieser Fragen steht der Weingärtner, und 
er, der als einziger wirklich ohne Schuld ist, er macht uns vor, was den 
Menschen umkehrt zum Heil: Das Eingeständnis des •Ich bin schuld"! 
Er stellt sich schützend vor die Schuldigen und sagt: Ich bin der Schul- 
dige, den ihr sucht! 

Aber dies ist nur dem möglich, der von der Liebe Gottes so durch- 
drungen ist wie der Herr. Dem steht das Ich-Bestreben des Menschen 
gegenüber, der vor allem Recht haben will und dazu ganze Legionen 
von Rechts-Anwälten beschäftigt. Paulus schreibt den Korinthern: 
•Warum leidet ihr nicht lieber Unrecht? Warum laßt ihr euch nicht lie- 
ber ausrauben?" (1 Kor 6,7) Das erlösende Wort, das für viele Men- 
schen den Neuanfang einleitete, wäre dies Wort des Weingärtners: Ich 
habe Schuld! Und das andere der Liebe: Ich muß noch mehr für sie tun! 

Jesus will den Boden umgraben und sich untergraben, er will selbst 
zum Mist, zum Dung werden, damit ich Frucht bringe. Hier klingt das 
Thema des Weizenkorns an, das in die Erde fallen und sterben muß, da- 
mit es Frucht bringe. •Wenn nicht, dann laß ihn umhauen...", dann laß 
das jemand anderen machen, nicht mich! Ich kann diesen Feigenbaum, 
der mich solche Mühe gekostet hat, den ich doch liebe, nicht selber um- 
hauen. Das will ich nicht mitansehen... 



Weinberg-Gleichnisse 275 

Der Weinstock und die Reben (Joh 15,1-8) 

In den letzten Worten an seine Jünger greift Jesus das Thema des 
•Weinbergs" noch einmal auf, diesmal unter dem Bild des Weinstocks 
mit seinen Reben. •Ich bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der 
Winzer. Jede Rebe an mir, die keine Frucht bringt, schneidet er ab, und 
jede Rebe, die Frucht bringt, reinigt er, damit sie mehr Frucht bringt." 
(Joh 15,1-8) 

Im Vergleich zu den früheren Weinberg-Gleichnissen fällt sofort auf: 
Statt des Weinbergs ist nur mehr vom Weinstock die Rede. Doch der be- 
deutsamere Unterschied zu den früheren Gleichnissen liegt darin, daß 
nun der Abstand zwischen Gott und Mensch gering geworden ist. Im 
Weinberg-Lied bei Jesaja gab es den Weinberg, Gott arbeitete als •Ge- 
genüber" des Weinbergs mit zahlreichen Geräten und Hilfsmitteln an 
ihm. Im Gleichnis von den bösen Winzern gibt der Herr des Weinbergs 
etwas von sich selbst, seinen lieben Sohn, preis, den er den Winzern 
überläßt: Ein personales Sich-Hineingeben Gottes, der nicht mehr nur 
•Geräte", etwas, einsetzt, sondern seine persönliche Liebe, sich selbst. 
Noch mehr gibt sich der Gärtner aus Lukas 13,8f in den Weinberg hin- 
ein, da er sich selber untergräbt und die Schuld sich auflädt. 

Diese Tendenz zu •mehr Nähe" zum Weinstock, damit die Frucht ge- 
wiß komme, findet ihren Höhepunkt in diesem Gleichnis Jesu: Jetzt hat 
Gott den Abstand zwischen sich und der Frucht so klein gemacht, daß 
man wie beim Weinstock und der Rebe gar nicht genau sagen kann, wo 
der Weinstock aufhört und die Rebe anfängt. So wie der Weinstock un- 
mittelbar in die Rebe übergeht, so unmittelbar Gott in den Menschen. 
Denn, bildlich gesprochen, konnte die Ursache für die Fruchtlosigkeit 
nur in diesem •Verbindungsstück" liegen; ist dieses nicht blockiert, muß 
eigentlich die Frucht von selber kommen. Kommt sie auch jetzt nicht... 

•Jede Rebe, die keine Frucht bringt, schneidet er ab ..." Da die Rebe 
ja nicht aus sich Frucht bringen kann, gilt dieses Wort eigentlich nicht 
der Rebe, sondern dem Weinstock! Von ihm würde etwas abgeschnitten! 
Er wäre ein Weinstock, der seine Reben nicht nähren kann! Ihn träfe die 
Strafe (Jes 53,5). Als Stumpf und Stiel stände er da, wenn es ihm nicht 
gelingt, die Reben zur Frucht zu treiben. 

Deshalb zielt alles Mühen Gottes nun auf Einheit und Einssein: 
•Denn sie sollen eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir" 
(Joh 17,22f). Es ist ein Einswerden, das von Gott ausgeht. Er müht sich 
um diese Einheit mit dem Sünder, mit dem, der nicht Frucht bringt, in- 
dem er dort, wo die Sünde übergroß ist, noch mehr Einheit, Leben 
schenkt (Rom 5,20). Gerade in diesem Gleichnis vom Weinstock und 



Christoph Wrembek 276 

den Reben taucht denn auch das Wörtchen •in" unüberhörbar oft auf: 
Bleibt in mir, ich in euch ... Wenn ihr nicht in mir bleibt... Wer in mir 
bleibt und in dem ich bleibe ... Getrennt von mir könnt ihr nichts voll- 
bringen ... Wer in mir bleibt, wenn meine Worte in euch bleiben ... (vgl. 
Joh 15,1-17) 

Unüberhörbar deutlich ist diese Bitte Jesu: Bleibt doch in mir! (Das 
•in Christus" des Paulus hat diese •In-nigkeit" Gottes aufgenommen.) 
Und unüberhörbar klar bleibt damit die Möglichkeit, daß sich der 
Mensch auch diesem Mühen, dieser Nähe Gottes noch einmal verwei- 
gern kann und dann wie die Rebe weggeworfen und verbrannt wird. 
Dann mag der letzte Trost darin liegen, daß dieses •Weggeworfene", 
dieses •Verbrannte" zu einem Misthaufen, einem Komposthaufen 
werde, den der Herr im nächsten Jahr für andere als Mist untergraben 
kann...! 

Ausblick 

In den fünf Weinberg-Gleichnissen offenbart uns Gott seine Liebe mit 
all ihrem Sich-Abmühen, diese •verrückte" Liebe, die nur fragt: Was 
kann ich noch mehr für dich tun? Sie erscheint unter dem Prozeß des 
immer näher kommenden Gottes, einer immer •in-niger" werdenden 
Liebe, einer Liebe, die sich immer mehr entäußert und herabsteigt und 
erniedrigt: Vom Herrn des Weinbergs bei Jesaja wird Gott zum Wäch- 
ter, zum Gesandten, zum Gärtner, zum Mist, zum Weinstock selber. 
Dies ist der Weg der Einigung Gottes mit seinem Geschöpf: Wenn du, 
Mensch, schon nicht zu mir kommen kannst, dann komme ich, dein 
Gott, zu dir! Dann gleiche ich mich dir an (Hos 2,22; auch 2,14-17), bis 
kein Raum mehr ist zwischen uns, sondern ich in dich übergehe, ich in 
dir bin und du in mir bist. 

Hier wurzelt das •in Christus" des Paulus, und es überrascht nicht, 
wenn Paulus das Bild vom Weinstock und den Reben vielfach aufnimmt 
und es im Brief an die Galater umformt in das Bild von den Früchten 
des Geistes, die dieser in uns hervorbringt. Wenn man so will, ist hier 
das Bild vom Weinstock und den Reben noch einmal übertroffen: Ich 
bin nicht mehr nur •außen an" dem Weinstock als Rebe, der Weinstock 
ist gewissermaßen •in mich hineingekommen", der Geist Gottes wirkt 
selber in mir die Frucht - unüberbietbare Nähe des Schöpfers in seinem 
Geschöpf. Christus •ist in unseren Herzen aufgeleuchtet, damit wir er- 
leuchtet werden zur Erkenntnis des göttlichen Glanzes auf dem Antlitz 
Christi". (2 Kor 4,6) Wir sind •in Gottes Gnade". (Kol 3,16) 



Anmerkung 18 211 

Der Messias mußte diesen Weg des Leidens, der Erniedrigung also, 
der törichten Liebe, des Kreuzes, der Identität mit Verbrechern, Disteln 
und Dornen, gehen, weil er Gott ist, der nicht in der Hitze seines Zorns 
kommt (Hos 11,9), der nicht Böses mit Bösem vergilt, sondern schenkt 
und uns so offenbart, wie groß die Liebe des Vaters ist, die uns immer 
•noch mehr" liebt. Ja, Gott machte sich selber zu dem, der keinen Erfolg 
hat, dessen Leben wie unfruchtbar endet und weggeworfen erscheint. 
Aber gerade in diesem Geheimnis des •Untergegraben-Werdens" wird 
mein Knecht Erfolg haben (Jes 52,13) und er wird den Erdkreis mit 
Früchten füllen - ein Bild, das Pfingsten kündet, an dem die Jünger wie 
neue Weizenkörner ausgesandt werden bis an die Grenzen der Erde, 
weil Gott nicht ruhen noch rasten wird, bis er alles mit sich versöhnt hat. 

Die •leichten Übungen" 
nach der Anmerkung 18 des Exerzitienbuches 
Günter Switek, Frankfurt 

Jeder, der sich genauer mit den Exerzitien des heiligen Ignatius von 
Loyola beschäftigt hat, weiß, welch hohe Anforderungen an den Exer- 
zitanden gestellt werden, wenn er die •großen Exerzitien" machen will. 
Nicht sehr viele Menschen erfüllen heute diese Voraussetzungen. Auch 
Ignatius war sich damals darüber im klaren, daß nur wenige die erfor- 
derlichen Eigenschaften für die ganzen Exerzitien mitbrachten. Aber 
sollten alle anderen von den Exerzitien, diesem hervorragenden Mittel 
zur Erweckung eines intensiven geistlichen Lebens, ausgeschlossen wer- 
den? Ignatius wollte die •geistlichen Übungen" nicht einer kleinen Elite 
vorbehalten, sondern sah in ihnen auch ein Mittel, den einfachen Gläu- 
bigen die grundlegenden Elemente des christlichen Glaubens und des 
geistlichen Lebens nahezubringen. Das wird deutlich in der Anmerkung 
18 des Exerzitienbuches. 

Unser Beitrag1 geht in vier Schritten voran: nach einer kurzen Analyse 
der Anmerkung 18 fragen wir nach ihrer Herkunft bzw. nach der Her- 
1 Es handelt sich hier um die Überarbeitung eines Referats, das der Verfasser in der 
Pfingstwoche 1988 während der Exerzitien-Werkwoche der deutschsprachigen Jesuiten im 
Sonnenhaus Beuron - Dritte Welt gehalten hat. 




