Louis Beirnaert 260

natius konnen sie diese Frage nur durch das Ernstmachen mit einer An-
hénglichkeit und einer Treue zu etwas beantworten, was ich als symboli-
sche Schuld Ignatius gegeniiber bezeichnen méchte, jenem toten Vater,
der ihnen aus der Verzweiflung iiber einen nicht antwortenden Gott ei-
nen Weg eroffnet hat.

Dadurch bestitigen sie ihre Zugehorigkeit zu der von Ignatius gegriin-
deten Compaiiia de Jestis und zu einer ihrer kleinen Kommunititen. In
ihnen lebt heute weiter, was schon die ersten Gefidhrten suchten, einen
Dienst im Namen des Gottes, dem sie glauben. Ist es moglich, diese Er-
fahrung weiterzugeben? Ist es nicht bereits zuviel, diese Frage zu stel-
len?

Funf Weinberg-Gleichnisse

Eine geistliche Schriftbetrachtung

Christoph Wrembek, Bremen

Das erste Lied vom Weinberg (Jes 5,1-7)

Wohl an keiner anderen Stelle der heiligen Schriften des Alten Bundes
wagt ein Prophet derart herzlich und intim-jubelnd von Gott zu spre-
chen wie in diesem Text: ,,Ich will ein Lied singen von meinem gelieb-
ten Freund, ein Lied vom Weinberg meines Liebsten!“ Damit lenkt das
nun folgende Lied besondere Aufmerksamkeit auf sich.

Man kann es sich vorstellen wie ein Theaterstiick in drei Bildern: Zu-
nédchst tritt ein Sdnger vor das Publikum; wéhrend der Vorhang noch ge-
schlossen ist, kiindet er den Inhalt des Stiickes an. Dann 6ffnet sich der
Vorhang, wir sehen das erste Bild, das er erldutert: Da seht ihr meinen
geliebten Freund, wie er einen Weinberg anlegt. Achtet einmal darauf,
was er alles tut, damit es einen guten Wein gebe! Erstens hat er eine be-
sonders gute Lage ausgesucht, dann hat er die Anhéhe umgegraben -
schaut zu, wie er sich sogar abmiiht, all die Steine und den Schutt zu ent-
fernen, damit das Erdreich noch besser werde! Jetzt 148t er edelste Re-
ben kommen und pflanzt sie sachgerecht an. Jetzt muBl noch eine Mauer
gebaut werden, jetzt legt er Hecken zum Schutz an, jetzt einen Turm,



Weinberg-Gleichnisse 261

eine Kelter... Nun, ihr Leute, was meint ihr? Wird das ein guter Wein
werden? Nicht wahr, das muB ja ein edler Tropfen werden! Doch ihr
tduscht euch! Seht da meinen geliebten Freund, wie er saure Beeren ern-
tet!

Der Vorhang schlieBt, der Singer tritt zur Seite, der Vorhang o6ffnet
sich zum zweiten Bild. Es zeigt uns eine Gerichtsversammlung im Tor
der Stadt. Der Ankliger, Gott selber, hat gerade seine Anklagerede be-
endet und kommt zum SchluBwort. Der Angeklagte ist der Weinberg,
das Haus Israel, ,,mein Volk“. Die Richter sind die Biirger von Jerusa-
lem und die Mianner von Juda. Das Publikum hort das SchluBwort Got-
tes: ,,Was konnte ich noch fiir meinen Weinberg tun, das ich nicht fiir
ihn tat?* Dann schaut er in die Runde, schaut einen Richter nach dem
anderen an, doch die senken den Kopf und schweigen. Sie kénnen zur
Verteidigung des Weinbergs nichts anfiihren. Sie zucken die Schultern:
Sie selbst hitten auch nicht mehr tun konnen, auf daB guter Wein
wiirde, als der Herr des Weinbergs getan hat. So schweigen sie und ge-
stehen ihre Ratlosigkeit ein.

Als der Gutsbesitzer merkt, daB sie ihm auf seine Frage nicht antwor-
ten konnen, befillt ihn trostloser Kummer und ohnmichtiger Schmerz:
Warum? Warum! Es ist, als frage er nun das Publikum: Wif}t vielleicht
ihr, was ich hitte noch mehr tun miissen? Auch vom Publikum kommt
keine Antwort. Da steigen im Gutsbesitzer Wut und Zorn hoch: Warum
hoffte ich iiberhaupt...! Und wihrend er Publikum und Richter gleicher-
maBen anspricht, wandelt sich die Biihne im Hintergrund ins dritte Bild;
Man sieht, wie der Gutsbesitzer seinen eigenen Weinberg zerstort, wih-
rend Gott selbst das Geschehen interpretiert: ,,Ich entferne seine schiit-
zende Hecke, so wird er zur Weide. Seine Mauer reifle ich ein... Man
soll seine Reben nicht schneiden und soll ihn nicht hacken...Ich verbiete
den Wolken, ihm Regen zu spenden...“ (Jes 5,5.6.)

Am SchluB des Schauspiels tritt der Sidnger wieder auf und gibt dem
Publikum die Deutung des Weinberg-Spiels auf Israel, das das Recht
bricht und den Rechtlosen unterdriickt.

Vom Weinberg ist noch vielfach in Gesetz, Propheten und Schriften
die Rede, so bei Ezechiel im 17. Kapitel oder in Psalm 80, oder bei Jere-
mia 2,21 oder in Hosea 2,14 — die Themen dhneln sich. Der kdstliche
Wein Israels bot Gelegenheit, Sinnbild fiir die Sorge Gottes und des
Volkes Untreue zu sein.

Doch kénnte in unserem Weinberg-Spiel der Zuschauer AnstoB3 am
verwiistenden Handeln Gottes nehmen: Soll das der gute Gott sein? Der
Gott des Erbarmens, der Geduld, der hier wiitend und wie von Sinnen
seinen Weinberg wieder zur Wiiste macht?



Christoph Wrembek 262

Es ist zu beachten, daB Gott zuvor noch die Verteidiger des Wein-
bergs (die ja identisch sind mit dem Volk! Das Volk erhielt also gar noch
den Vorteil, sich seine Richter selber auszusuchen!) fragt: Sagt mir doch,
was ich vergessen habe! Was hitte ich noch mehr tun kénnen!? Es ist
iibrigens das erste und das letzte Mal in diesen fiinf Weinberg-Gleich-
nissen, dafl Gott die Menschen sozusagen um Rat fragt. Sie schiitteln
den Kopf, mehr hitten sie auch nicht tun kénnen. Und so wird Gott den
Menschen in Zukunft nicht mehr um Rat fragen. Das Schweigen der
Verteidiger/Richter gibt nach jiidischer Rechtsauffassung (vgl. Lk 20, 7f)
dem Anklédger das Recht, nun mit seinem Weinberg, den er ja auf eigene
Kosten angelegt hat, zu verfahren, wie er will. Daf} etwa der Regen nicht
mehr fallen wird, wenn das Volk seinen Gott nicht mehr liebt und vom
Wege abweicht, das hatten sie schon gehort, das war beim Bundesschluf3
vereinbart worden (Dt 11,13-15).

Dieses erste Weinberg-Gleichnis schildert uns also, wie die Ge-
schichte Gottes mit seinem Volk aussichtslos zu Ende ist, bevor sie iiber-
haupt richtig begonnen hat. Ja, wir sehen am Ende einen ,ratlosen*
Gott, der sich seinem Zorn ebenso iiberldBBt wie seiner Trauer.

Das zweite Lied vom Weinberg (Jes 27,2-6)

Am Ende des ersten Weinberg-Spiels wird kein Leser/Hérer erwarten,
daf} es mit diesem Weinberg noch weiterginge: Er ist so zerstért und tot,
wie eine Pflanzung nur tot sein kann.

Um so iliberraschter ist der Zuschauer, wenn er, einige Kapitel spiter
bei Jesaja, plotzlich eine Fortsetzung, ein viertes Biihnenbild erlebt: ,,An
jenem Tag gibt es einen pridchtigen Weinberg. Besingt ihn in einem
Lied! Ich, der Herr, bin sein Wichter, immer wieder bewissere ich ihn.
Damit niemand ihm schadet, bewache ich ihn bei Tag und bei Nacht.
Ich habe jetzt keinen Zorn mehr. Finde ich Dornen und Disteln darin,
ich wiirde sie alle bekdmpfen, ich wiirde sie alle zusammen verbrennen,
es sei denn, man sucht bei mir Schutz und schlieBt mit mir Frieden, ja
Frieden mit mir. In kiinftigen Tagen schligt Jakob wieder Wurzel, Israel
blitht und gedeiht, und der Erdkreis fillt sich mit Friichten.“ (Jes
27,2-6)

Was ist geschehen?

Die beiden Rahmen-Sitze (Vers 2 und 6) sprechen von ,,jenem Tag*“ und
weisen somit auf die ,,Endzeit* voraus, auf die ,,Zeit des Messias*, das
endzeitliche Gottesreich. Dies wird von Bedeutung sein!



Weinberg-Gleichnisse 263

Bei diesem iiberraschenden vierten Biihnenbild sieht der Zuschauer,
der gewissermaBen den Saal schon verlassen wollte und nun verwundert
zuriickkehrt, wie Gott selber, der soeben noch seinen Weinberg verwii-
stete, nun alles Erdenkliche tut, um ihm doch noch Frucht abzuringen.
Gott selbst ist nun seine Mauer, seine schiitzende Hecke, er selbst der
Turm, die Kelter, ja, er bewissert ihn mit eigener Hand, immer und im-
mer wieder. Das ,,Bithnenbild*“ malt uns dies etwa so aus, da} die Nach-
barn dieses Gutsbesitzers auf den Hoéhen ihrer Weinberge ringsum ste-
hen und sich den Bauch halten vor Lachen: ,Ja, ist der denn ganz und
gar verriickt! Schaut doch, was der da tut! Der begieQ3t regelrecht Holz-
stiicke, Besenstiele! Der Mann ist ja von Sinnen! Da wird doch nie et-
was draus...!“ So etwa mogen sie reden. Doch Gott arbeitet, ohne sich-
Ruhe zu gonnen, bei Tag und bei Nacht, ohne Zorn, wie mit heiligem
Eifer rackert er sich ab. Sogar Dornen und Disteln erhalten jetzt eine
Chance zum Uberleben!

Was ist Grund und AnlaB fiir dieses vollig unerklarliche Handeln
Gottes? Hat er etwa am Weinberg einige griine Stocke gefunden, die
ihm AnlaB zu neuer Hoffnung giben? Nichts davon berichtet der Text.
Im Gegenteil: Er malt vor unseren Augen den gleichen, wiisten, toten,
zukunftslosen Weinberg. Am Weinberg hat sich also nichts gedndert,
einzig Gott hat sein Verhalten gedndert! :

Es ist, als hitte Gott ,,begriffen“: Soll es fiir diesen Weinberg noch
eine Zukunft geben, dann muB ich mich dndern! Dann muf ich mehr
tun! Vom Weinberg kann ich nichts mehr erwarten, der ist tot. Ich selber
muB jetzt mehr tun, muB mir etwas einfallen lassen, um ihn doch noch
zu retten.

Was hier fiir die Geschichte Israels dargestellt ist, hat Gen 8,21bereits
fiir das ,,Wesen* Gottes ausgesagt: Wenn Gott nach der Sintflut ebenso
lapidar wie erniichtert feststellt, da3 das Trachten des Menschen bose
von Jugend an ist — und dies nach der Sintflut (ebenfalls ein zerstoren-
des Handeln!), die doch gerade den Menschen ,bessern“sollte — und
wenn die Geschichte des Menschen hier doch nicht endet, sondern wei-
tergeht, so muB dem ein ,neues Denken* Gottes zugrunde liegen, nicht
mehr jenes (so menschliche): Weil du bose bist, vernichte ich dich!, son-
dern jenes unbegreifliche: Weil du bose bist (und, allein auf dich ange-
wiesen, untergingest), erbarme ich mich deiner! Dieses ,,Wesen“ Gottes,
sein Erbarmen nimlich, geschieht nun in der Geschichte mit seinem
Volk. Und Gott l#Bt sich zu mehr Erbarmen hin dndern, wie es die
Schrift darstellt, als Mose seinen Gott davon abbringt, Boses mit Bosem
zu vergelten. (Ex 32,7-14)



Christoph Wrembek 264

Was Gott mit seinem Weinberg tut, kénnten wir auch .die Unver-
nunft der Liebe* nennen. Sie wird uns noch mehrmals begegnen. Gott
miiht sich nun bei Tag und Nacht fiir etwas ab, was nach menschlichem,
»wissenschaftlichem® Ermessen ein hoffnungsloser Fall ist. Gott 1Bt
sich nun einzig leiten von der Frage der Liebe: Was kann ich noch mehr
tun? Weder Berechnung noch Analyse, weder Erfolg noch Rationalitit
helfen ihm in dieser aussichtslosen Lage weiter. Hier hilft nur noch die
»verriickte Liebe®. Und der Vorhang schlieBt mit der atemraubenden
VerheiBBung, daB dies Miihen den ,,Erdkreis mit Friichten fiillen werde.
Wie soll das geschehen?

Das Gleichnis von den bdsen Winzern (Mt 21,33-46)

Nach dem Einzug Jesu in Jerusalem spitzt sich seine Auseinanderset-
zung mit den Fiihrern des Volkes immer mehr zu. Aus dieser Zeit iiber-
liefert uns das Evangelium (Mt 21,33-46; Mk 12,1-12; Lk 20,9-19) ein
Gleichnis Jesu, das man das ,,Gleichnis von den bdsen Winzern® nennt.
Bei Matthéus heiBit es: ,,Als er in den Tempel ging und lehrte, kamen die
Hohenpriester und die Altesten des Volkes zu ihm“ (21,23). An sie rich-
tet Jesus eine Gegenfrage (Deren ,,Frage nach der Vollmacht Jesu“ steht
bei Markus und Lukas unmittelbar vor unserem Gleichnis), dann erzihlt
er das ,,Gleichnis von den ungleichen Séhnen* und schlieBlich: ,,Das
Gleichnis von den bésen Winzern“. Da Jesus in diesem Gleichnis aus-
driicklich auf die Weinberg-Lieder bei Jesaja Bezug nimmt, ist es sinn-
voll, dieses Gleichnis als drittes in der Reihe der fiinf Weinberg-Gleich-
nisse zu betrachten. Es soll gleich vorweg gesagt sein, daB wir in ihm
eine Kostprobe der auBerordentlichen Fihigkeit Jesu, Gleichnisse zu
formen, erleben werden.

»HOrt noch ein anderes Gleichnis: Es war ein Gutsbesitzer, der legte
einen Weinberg an, zog ringsherum einen Zaun, hob eine Kelter aus und
baute einen Turm...“ (Mt 21,33) Die Zuhorer wissen sofort, daf3 Jesus
das Weinberglied bei Jesaja zitiert. Ste sind gespannt, wie er diesen alten
Text weiterfithren wird. Denn es ist nicht zu erwarten, daf3 er das alte
Gleichnis nur wiederholt. ,,Dann verpachtete er den Weinberg an Win-
zer und reiste in ein anderes Land.“ Das ist die erste Anderung des alten
Liedes: Pachter werden eingefiihrt, die die weitere Arbeit im Weinberg
fortfiithren.

»Als nun die Erntezeit kam, schickte er seine Knechte zu den Win-
zern, um seinen Anteil an den Friichten holen zu lassen...“ (Mt 21,34)
Tatsédchlich! Der Weinberg trigt Frucht! Das UnfaBbare, Unerwartbare



Weinberg-Gleichnisse 265

ist eingetreten! Die schier verriickte Liebesmiih seines Herrn war nicht
vergebens! Das, was unmoglich schien, ist, zum unglédubigen Staunen al-
ler, doch eingetreten: Der Weinberg trigt reiche, gute Frucht.

Damit verbindet Jesus eine zweite, untergriindige Aussage, die wohl
gerade fiir die Ohren dieser Zuhorer, ndmlich der Fiihrer des Volkes, ge-
meint ist: Dann wiBt ihr auch, daB ,,jener Tag* jetzt gekommen ist! Dal3
jetzt die Zeit des Heils da ist, die Zeit desjenigen, der Dornen und Di-
steln seinen Frieden gibt, der den ganzen Erdkreis mit Friichten fiillen
wird. Die Zeit des Menschensohnes. Und ich bin es, der euch dies er-
zihlt. Und dies zu erzihlen ist meine Vollmacht...

Jesus hat dem alten Lied des Jesaja damit den verheillenen Ausgang
gegeben - doch nachdem er den Spannungsbogen seines neuen Gleich-
nisses ,,nach oben“, in ein scheinbares Happy-End gefiihrt hat, 148t er
ihn nun tief hinabsinken, tiefer noch, als Jesaja je gewagt hitte, das Un-
gliick darzustellen. ,,Die Winzer aber packten seine Knechte; den einen
priigelten sie, den anderen brachten sie um, einen dritten steinigten sie.
Darauf schickte er andere Knechte, mehr als das erstemal; mit ihnen
machten sie es genauso.” (Mt 21,35f)

Ohne Zweifel spielt Jesus auf die Geschichte Gottes mit seinem Volk
an, dem er zu dessen eigenem Heil immer Propheten gesandt hat, um es
durch sie auf den rechten Weg zuriickzufithren. Aber das Volk bzw.
seine Fiithrer haben auf die Gottesminner selten gehort, haben sie ver-
worfen und sind ihre eigenen Wege gegangen, die sie immer mehr ins
selbstverschuldete Unheil fithrten. Dies ist die geschichtliche Ebene der
Worte Jesu.

Unschwer erkennt man, daB3 Jesus die Thematik des Schépfungsbe-
richtes aufgreift: Gott, der zuerst fiir den Menschen ,,geackert™ hat, ihm
das Paradies anlegte und den Menschen hineinversetzte, damit er alles
in Hiille und Fiille genieBe, mufBl nun erleben, wie dieser Mensch den
Besitz einer Sache (die Frucht des Baumes) der personalen Begegnung
und Beziehung mit ihm, seinem Schdpfer und Herrn, vorzieht. Genau
dies geschieht auch hier: Die Winzer ziehen den Besitz, den gesamten
Besitz der ganzen Ernte, der personalen Beziehung mit dem Gutsbesit-
zer vor.

Sie haben die transzendentale Beziehung, die zu Gott und seinen Ge-
boten, gebrochen und abgestreift. Indem sie die Knechte, die der Guts-
besitzer schickt, verpriigeln, zerstéren sie auch die personale Ebene ih-
res Menschseins. Es bleibt ihnen nur noch die funktionale, d. h.: Sie
reduzieren das Leben des Menschen auf die ,,.Sachebene*, auf das Besit-
zen von Sachen, auf den Umgang mit ihnen bzw. ihre Verwaltung. Diese
Verarmung des Menschen zu solcher Eindimensionalitit kann man



Christoph Wrembek 266

heute vielfach beobachten: Das personale Gegeniiber wird zum Objekt,
der Mensch wie eine Datenbank vom Computer abgecheckt, ob die
., Werte* stimmen, zu Gott fehlt jede persénliche Beziehung oder sie
wird durch selbstgemachte ,,goldene Kilber* ersetzt, wodurch auch
,Gott“ wieder zur Sache wird. Diesen egoistischen, von Lust und Laune
getriebenen und auf Bequemlichkeit bedachten Menschen leitet vor al-
lem die Frage: Was brauche ich alles nicht tun?

‘Dagegen miiht sich der Gutsbesitzer darum, den bedrohlich engge-
wordenen Horizont dieser Winzer zu 6ffnen. Ihn leitet die Frage: Was
kann ich noch mehr fiir sie tun?

Was konnte er noch mehr tun?

,.Zuletzt sandte er seinen Sohn zu ihnen; denn er dachte: Vor meinem
Sohn werden sie Achtung haben.“ (Mt 21,37) Bei Markus heilt es:
,»SchlieBlich blieb ihm nur noch einer: Sein geliebter Sohn.” (Mk 12,6)
Lukas iiberliefert, daB der Gutsbesitzer sich ratlos fragt: ,,Was soll ich
tun? Ich will meinen geliebten Sohn zu ihnen schicken...“ (Lk 20, 13) Bei
Matthius heiBt es dann weiter: ,,Als die Winzer den Sohn sahen, sagten
sie zueinander: Das ist der Erbe. Auf, wir wollen ihn téten, damit wir
seinen Besitz erben.”

Wenn man genau betrachtet, was der Gutsbesitzer denkt und erwagt,
ebenso jenes, was die Winzer denken und wovon sie trdumen, kann man
nur den Kopf schiitteln. Angenommen, wir siflen im ,,Rat Gottes* und
hérten seine Uberlegung, zu diesen Menschen seinen geliebten Sohn,
den einzigen, der ihm noch bleibt, zu senden, was wiirden wir Gott wohl
raten? Wiirden wir nicht die Stirn runzeln und sagen: Lieber Gott, das
geht nicht gut! Du kennst die Menschen schlecht. Haben sie deine
Knechte getotet, werden sie erst recht bei deinem Sohn keine Riicksicht
nehmen. LaB das sein. Aber Gott sendet seinen Sohn, den einzigen, den
geliebten...

Dann héren wir die Uberlegungen der Winzer: Wir téten ihn und wer-
den dann selbst Erben! SdBen wir nun im ,,Rat der Menschen®, was
miiten wir wohl diesen entgegnen? Miiften wir nicht sagen: Ihr spinnt!
Wie kommt ihr darauf, daB3 die Regierung von Kuwait, nachdem ihr die
kuwaitischen Geiseln umgebracht habt, die Regierungsgeschifte nun
euch iibergeben wiirde? Hat jemals ein Reicher die Kidnapper seines
Sohnes als Erben eingesetzt? Ihr seid mit euren Tradumen sehr im Irr-
tum!

Wiren unsere Winzer religiés ansprechbar, konnten wir sie auch an
Joseph erinnern, den die Briider umbringen wollten, dann nach Agypten



Weinberg-Gleichnisse 267

verkauften...Oder an Adam und Eva, die meinten, wenn sie Gottes Ge-
bot Ubertriten, kénnten sie Gottes Erbe antreten ...

Was fiir eine Wahrheit hat Jesus in diesem Gleichnis verborgen?

Es wurde deutlich, wie die Winzer, also die Menschen sich von der
Frage leiten lassen: Was miissen wir alles nicht tun? Den Gutsbesitzer
dagegen leitet die Frage: Was kann ich alles noch tun, um sie am Leben
zu erhalten? So steht im Zentrum dieses Gleichnisses eine doppelte
,Unlogik“: Das ,,Was kann ich noch tun?“, das Mehr der Liebe Gottes
148t den Vater den einzigen, geliebten Sohn senden — welch ein Tun an-
gesichts dieser Menschen! Und diese Menschen bringen den Sohn um in
der Absicht, dadurch selber Erben zu werden - eine wahnwitzige, ver-
riickte Idee. So stehen sich im Zentrum des Gleichnisses die Uberver-
niinftigkeit der Liebe und die Irrationalitit des Bosen gegeniiber. Wie-
derum begegnen wir der ,,verriickten“ Liebe Gottes, doch diesmal st6Bt
sie nicht nur auf einen tauben, toten, nichtsnutzigen Weinberg, diesmal
tritt ihr das Bose mit Macht entgegen. Und, wie es in dieser Welt wohl
immer sein wird: Das Bose gewinnt, der Sohn der Liebe wird getotet,
Gott hat verloren — allem Anschein nach! Aber sehen wir zu, das Gleich-
nis ist noch nicht zu Ende erzahlt!

,Und sie packten ihn, warfen ihn aus dem Weinberg hinaus und
brachten ihn um.“ (Mt 21,39) An dieser Stelle bricht Jesus (bei Mat-
thius) das Gleichnis ab und stellt seinen Zuhorern die entscheidende
Frage: ,,Was wird er mit solchen Winzern tun?“ Die Antwort geben (bei
Matthius) die Zuhorer, die Fiihrer des Volkes: ,,Er wird diesen bosen
Menschen ein boéses Ende bereiten und den Weinberg an andere Winzer
verpachten, die ihm die Friichte abliefern, wenn es Zeit dafiir ist.” (Mt
21,41)

In diesen Worten héren wir, genau genommen, wie Menschen solch
ein Problem 16sen: Den Bosen ein boses Ende bereiten! Das ist der
Weisheit letzter Schluf3, wenn Menschen das letzte Wort haben! (Selbst
in der Fassung bei Markus und Lukas, die Jesus diese Antwort sprechen
lassen, kann man etwa so paraphrasieren: Nicht wahr, so wiirdet ihr
handeln!) Es scheint, als habe Jesus auf diese Antwort der Menschen
nur still mit dem Kopf genickt, als wolle er sagen: Ihr wiit noch immer
keine neue Antwort als diese Hilflosigkeit des ,,wie-du-mir-so-ich-dir*,
diese Hilflosigkeit der Macht! Aber: ,,Das Torichte an Gott ist weiser als
die Menschen, und das Schwache an Gott ist stirker als die Menschen!*
(1 Kor 1,25)



Christoph Wrembek 268

Wenn wir in den Worten der Fiihrer des Volkes die letzte Antwort des
Menschen auf dies fundamentale Problem des Bosen in all seiner Irra-
tionalitit horen — den Bosen ein béses Ende bereiten, eine Antwort, die
seit Urzeiten nur von wenigen iiberschritten worden ist —, erhebt sich die
Frage, ob nicht dieses Gleichnis, das ja fast schon zu Ende ist, nicht
auch noch eine Antwort Gottes auf diese Herausforderung durch das
Bose enthalte. Jesus priifte seine Zuhorer, aber sie gaben die alte Ant-
wort der Zerstorung — welche Antwort gibt er nun?

Ja, er gibt eine neue Antwort!

Bei Matthéus fahrt Jesus fort: ,,Habt ihr nie in der Schrift gelesen: Der
Stein, den die Bauleute verworfen haben, er ist zum Eckstein geworden;
das hat der Herr vollbracht, vor unseren Augen geschah dieses Wunder?
(Mt 21,42)

Jesus zitiert hier zwei Verse aus Psalm 118. Diese Verse haben wohl in
der Baugeschichte des Tempels eine eigenartige Erfiillung gefunden.
Herodes der GroBe begann den Tempelbau im 18. Jahr seiner Regie-
rung, nach unserer Zeitrechnung etwa im Jahr 20/19 v. Chr. Er hat
(nach Joh 2,20) 46 Jahre (mindestens) am Tempel gebaut. Stets also,
wenn Jesus mit anderen jiidischen Minnern seine Wallfahrten zum Zion
machte, erlebten sie ein Stiick Baugeschichte des Tempels. Bei solch ei-
nem Bau passiert einiges. Einmal scheint sich folgendes ereignet zu ha-
ben: Die Bauleute lieferten einen besonders grofen Stein an, fast 2 m
hoch, bald 7 m lang, ungefihr 100 Tonnen schwer! Wegen dieser GroBe
wullte man nichts mit ihm anzufangen. Man versuchte ihn zu zerklei-
nern, schaffte es aber nicht. Da sollte er schon verworfen werden, als je-
mand auf die Idee kam, ihn als Eckstein in der Siidostecke der Tempel-
mauer zu verwenden. In der 28. Steinlage dieser Siidostecke der Tempel-
mauer haben Archéologen nidmlich einen Stein mit ungewdhnlichen
AusmalBen gefunden, der héher ist als die anderen und Bearbeitungs-
spuren aufweist. Dabei scheint eine Ecke ausgebrochen zu sein, weshalb
man erst recht diesen Stein nicht nehmen wollte. SchlieBlich fand er
doch einen Platz, einen Ehrenplatz gar, der ihn auch fiir uns noch zum
»Wunder® macht.

Man mag sich nun vorstellen, da3 bei den Wallfahrern, als sie eines
Tages von der Geschichte dieses grofien Steines horen, ein Schmunzeln
iber ihre Gesichter geht: Seht, es steht schon in der Schrift, Jahwe er-
fiillt seine VerheiBBungen! Hier ist das Wort Gottes Stein geworden!

Jesus kommentiert also ein allseits bekanntes Stiick Baugeschichte
(,,Habt ihr nie gehort...?) des Tempels, wenn er diesen Psalmvers ins



Weinberg-Gleichnisse 269

Gedichtnis ruft. Aber lag die Pointe seiner Antwort an die Hohenprie-
ster und Altesten des Volkes wirklich auf diesem Psalmwort?

Es folgt ndmlich ein merkwiirdiger Ausspruch Jesu, der in seinem
Sinn offenbar schon den ersten Abschreibern dunkel blieb: ,,Und wer
auf diesen Stein fillt, der wird zerschellen; auf wen der Stein aber fillt,
den wird er zermalmen.“ Teils fehlt dieser Vers 44 in Handschriften,
teils steht er nach dem folgenden. In der Tat bereitet er inhaltliche
Schwierigkeiten, weil er wieder von diesem zerstérenden Gott spricht
(wenn man diesen Stein - z. B. nach Daniel 2,35 - auf Gott und seinen
Gesalbten deutet). Dann hitten wir den Gott von Jesaja 5 vor uns, den
Gott, der zerstort und zermalmt, den Gott, der sich von Menschen nicht
unterscheidet und Boses mit Bosem vergilt — eine Gottesvorstellung, die
Gott selber seit Urzeiten verworfen und die Jesus nie aufgenommen hat.
Wie aber kann man diesen Vers dann deuten?

Nehmen wir unsere Vorstellungskraft zu Hilfe und ,,schauen* wir,
was mit diesem Ungetiim von Stein angestellt wird. Die Bauleute wollen
ihn zerkleinern — was tun wir eigentlich noch heute zu diesem Ziel? Wir
hauen von oben auf den Stein mit Werkzeugen; hat dies keinen Erfolg,
bleibt eine andere, alte Methode: Man wuchtet den Stein hoch und 143t
ihn auf harten Untergrund fallen in der Hoffnung, er werde beim Auf-
prallen durch sein Eigengewicht zerbrechen. Das Wort Jesu ,,Und wer
auf diesen Stein fillt, der wird zerschmettert, auf wen der Stein aber
fallt, den wird er zermalmen* richtet unsere Aufmerksamkeit unwillkiir-
lich auf das, was kaputt geht, was bei dem Versuch, den Stein zu zerklei-
nern, zerschellt und zermalmt wird. Doch eines ilibersehen wir: Der
Stein selbst bleibt unversehrt!

Indem Jesus uns diesen Vorgang aus der Bearbeitungsgeschichte des
Ecksteines vor Augen hilt, sagt er: Was ihr auch anstellen mégt, um die-
sen Stein Gottes zu zerbrechen: Thr werdet nur selber zerschellen und
zermalmt werden! Doch dieser Stein bleibt heil! Was ihr auf diesen
Stein auch werfen werdet, um ihn zu zerkleinern — es wird nur selbst zer-
kleinert! Und worauf ihr diesen Stein werft, um ihn zu brechen - das
wird nur selbst gespalten! Dieser Fels aber bleibt unversehrt.

Die Liebe Gottes ist nicht ,klein zu kriegen“! Ihr kénnt den Hirten
schlagen mit dem Kreuz, ihr kédnnt den Sohn der Liebe ins Grab fallen
lassen — Kreuz und Grab werden zerbrechen, aber die Liebe Gottes wer-
det ihr nicht brechen!

Das wire die Antwort Jesu auf die Frage, wie mit den Bésen umzuge-
hen sei: Die Liebe Gottes, die sich freiwillig hingibt, diese ,,verriickte*
Liebe Gottes, ist weiser und ausdauernder als die Bosheit der Men-
schen, die diese Liebe téten wollen. Das Bose mag sich an ihr nur austo-



Christoph Wrembek 270

ben, die Liebe wird vom Bo6sen nicht infiziert, sie bleibt sich treu, sie ist
nicht zu toten, denn sie trigt in sich die Kraft ewigen Lebens.

Kann es nach diesem dritten Weinberg-Gleichnis noch eine Steige-
rung geben? Kann Gott in seinem Verlangen, ,,noch mehr” fiir uns zu
tun, noch weiter gehen?

Das Gleichnis vom Feigenbaum im Weinberg (Lk 13,6-9)

Der Feigenbaum war in Israel neben dem Weinstock Sinnbild fiir Wohl-
stand und Frieden. Zweimal im Jahr bringt er Friichte, die vom Mai bis
Oktober reifen. Frisch oder getrocknet sind sie das alltigliche Nah-
rungsmittel. Feigenbiume bediirfen fast keiner Pflege.

Es gibt Griinde anzunehmen, dal3 Jesus das Gleichnis vom Feigen-
baum im Weinberg (Lk 13,6-9) in Jerusalem oder nahe bei der Stadt ge-
sprochen hat. Matthdus berichtet von der Verfluchung eines Feigenbau-
mes, die er fest mit den letzten Tagen Jesu in Jerusalem verkniipft;
ebenso Markus. Doch iiberliefern Matthdus und Markus ,,ihre* Episode
mit dem Feigenbaum in einer ganz anderen Sinnabsicht als Lukas. Bei
Lukas ist zudem das Gleichnis vom Feigenbaum im Weinberg eine Ant-
wort Jesu auf eine ihm zuvor gestellte Frage bzw. Herausforderung.

Jesus beginnt das Gleichnis mit den Worte: ,,Ein Mann hatte in sei-
nem Weinberg einen Feigenbaum; und als er kam und nachsah, ob er
Friichte trug, fand er keine. Da sagte er zu seinem Weingirtner: Jetzt
komme ich schon drei Jahre und sehe nach, ob dieser Feigenbaum
Friichte trigt, und finde nichts. Hau ihn um! Was soll er dem Boden
weiter seine Kraft nehmen?* (Lk 13, 6f)

Was finden wir in diesen Versen? Zunichst einmal: Nach Dt 22,9 ist
es verboten, im Weinberg noch andere Pflanzen anzubauen, ,,sonst ver-
fallt das Ganze dem Heiligtum!*“ Vielleicht waren wild wachsende Fei-
genbidume von diesem Gebot ausgenommen; der Mann des Gleichnisses
,hatte eben nur einen Feigenbaum in seinem Weinberg. Streng genom-
men gehort aufgrund dieser Konstellation des Gleichnisses ,,das Ganze*
von vornherein ,,dem Heiligtum* - Wie ein vorweg gegebener Trost ist
alles, was auch passieren mag, schon dem Heiligtum anheimgefallen!

Wer ist dieser Feigenbaum? Offenbar eine besondere Gruppe inner-
halb des ,,Weinbergs®“, also Israels. Vielleicht die Jiinger? Vielleicht die
Fiihrer des Volkes? Charakteristisch fiir sie ist, daB sie seit drei Jahren
die zu erwartende Frucht nicht bringen. Diese drei Jahre kénnen nur auf
die Zeit des 6ffentlichen Auftretens Jesu, auf seine Verkiindigung in al-
ler Offentlichkeit (Joh 18,20) bezogen werden. Dann aber ist dieses



Weinberg-Gleichnisse 271

Gleichnis in den letzten Monaten des Lebens Jesu gesprochen worden.
Was ist mit der Frucht gemeint, die Jesus seit drei Jahren vergeblich
sucht? Damit muf3 die Einstellungswandlung derer gemeint sein, die
sich aufgrund seiner Verkiindigung hitten wandeln kénnen und miissen.
Kann man dazu Genaueres sagen?

Hoéren wir dazu die Episode, die sich zuvor abspielt und die Jesus ver-
anlaBt, dieses Gleichnis zu erzihlen. Aus Galilda, der Heimat Jesu, sind
Pilger nach Jerusalem gekommen. Wihrend sie im Tempel ihre Opfer-
tiere schlachten lassen, greifen aus irgendeinem Anlal} die Soldaten des
Pilatus ein und bringen diese Pilger um, ,,so daB sich ihr Blut mit dem
ihrer Opfertiere vermischte“ (Lk13,1). Daraufhin eilen einige Leute
(Junger Jesu? Bekannte, Verwandte dieser Galilder, vielleicht auch
Freunde Jesu? Oder Abgesandte der Hohenpriester?) zu Jesus, um ihm
dies zu melden. Warum kommen sie mit dieser schrecklichen Botschaft
zu Jesus?

Immer wieder finden wir in den Evangelien Hinweise, dall Jesus in
den Blickpunkt der Offentlichkeit gerit, daB die Leute ihn im Auge be-
halten, ob er nicht doch der Messias sei. So, nachdem Johannes von He-
rodes ermordet ist, kommen sie, um nun Jesus, den Verwandten und
Freund des Téufers, zum Konig, zum Gegenkdnig zu machen (Joh 6, 15).
Jesus hat derlei Ansinnen stets deutlich abgelehnt.

Auch in dieser Episode, die Lukas iiberliefert, ist eine dhnliche Gele-
genheit gegeben. Diesmal war es Pilatus, der Judenhasser, der Lands-
leute Jesu beim Opfern hat ermorden lassen. Nun muf3 doch dieser Pro-
phet aus Nazaret seine Zuriickhaltung aufgeben! Nun muf3 er doch
,,Farbe bekennen“! Das kann er doch nicht einfach so hinnehmen, als
ginge ihn das nichts an! So eilen sie zu Jesus und erzdhlen ihm das
Furchtbare, das geschehen ist, in der Uberzeugung, nun sei auch fiir Je-
sus ,,das FaB iibergelaufen®, jetzt miisse er die Gelegenheit nutzen, da
das Volk vor Zorn kocht, und sich an die Spitze einer Gegenbewegung
stellen. Er kann sich doch nicht immer zuriickhalten! Jesus hort sich ihre
Nachricht an, spiirt ihre Absicht.

Ihr wollt also, daB ich nun losschlage, mich an die Spitze einer Ge-
genbewegung stelle und Rémer und Herodianer aus dem Land jage!
Und die Gelegenheit dazu sei gilinstig. Und was wird dann passieren?
Kennt ihr die Rémer immer noch nicht? Sie werden Verstiarkung holen,
ein paar Legionen aus Syrien abziehen und in zwei, drei Jahren stehen
wir ihrer Ubermacht gegeniiber. Dann miissen wir wieder Verstirkung
holen, und dann wiirden die Romer wieder Verstirkung holen und so
drehte sich die Spirale der Macht immer weiter! Thr habt nichts begrif-
fen. Am Ende werdet ihr genauso umkommen, in eurer Siinde werdet



Christoph Wrembek 272

ihr sterben, wenn ihr nicht umkehrt, nimlich neu zu denken beginnt! Ihr
glaubt, diese Galilder seien umgekommen, weil sie Siinder gewesen sind,
und ihr wiirdet nicht umkommen, weil ihr keine Siinder seid? Oh nein,
ihr werdet, wenn ihr nicht umkehrt, alle genauso umkommen! Und ihr
seid uberzeugt, die achtzehn vom Schiloach seien allein deswegen er-
schlagen worden, weil sie Schuld auf sich geladen haben, und ihr und
die anderen in Jerusalem hitten keine Schuld auf sich geladen? Ihr irrt
sehr! Wenn ihr euch nicht bekehrt, werdet ihr alle genauso umkommen!
Denkt an das, was euch Johannes sagte: ,,Bringt Friichte hervor, die
eure Umkehr zeigen!“ (vgl. Lk 3,8).

Die Antwort Jesu enthilt zweierlei: Einmal durchbricht er, wie wir
das von ihm kennen, das Schema: Schuld des Menschen zieht Strafe
Gottes nach sich! Es gibt auch ein scheinbares ,,Gestraft-sein“ durch
Gott, dem keine Schuld vorausgeht und das keine Strafe ist. Es gibt das
Leiden des Gerechten. Aber - und das ist das zweite —: Was immer wich-
tig ist, ist die Umkehr! Diese Umkehr kann man als das ,,neue Denken*
bezeichnen, das in vielfiltiger Formulierung die Schriften des Neuen,
aber auch des Alten Bundes durchzieht, etwa: ,,Gleicht euch nicht dieser
Welt an, sondern wandelt euch und erneuert euer Denken...“ (Rém
12,2; auch im folgenden: ,,La8 dich nicht vom Bésen besiegen, sondern
besiege das Bose durch das Gute!* (Rom 12,21). Oder die ,,neue Schép-
fung in Christus* (2 Kor 5,17), die der Getaufte ist, der ,,Christus ange-
legt hat* und nun die vielen ,,Kleider Christi“ triagt (Kol 3,12-17). Die-
ser Getaufte ist ,,nach dem Bild seines Schdpfers erneuert” (Kol 3, 10).
Er ist ,vollkommen wie der himmlische Vater“ es ist, der seine Sonne
aufgehen 146t tiber Bésen und Guten und es regnen 4Bt iiber Gerechte
und Ungerechte (Mt 5,44-48; vgl. Jes 5,6!)

Dieses neue Denken und Handeln sucht Jesus bei denen, die ihn nun
drei Jahre kennen, begleiten und erleben, denen er so viel gezeigt und
erkldrt und eingeprigt hat — aber kaum kommt eine Priifung, eine Gele-
genheit, wo sie ihr neues Denken unter Beweis stellen, wo sie zeigen
konnen, was sie begriffen haben, da fallen sie in die alten Reaktionswei-
sen der Menschen zuriick: Den Bosen ein béses Ende bereiten!

Diese Stunde gehort zu jenen Stunden im Leben Jesu, die ihn trostlos
und mutlos machen: Hat es denn Sinn, was ich hier mache? Werden
diese Menschen liberhaupt je etwas begreifen? Wenn schon ich ihnen
nichts klar machen kann, wer denn dann? Was habe ich alles falsch ge-
macht? Was kann ich denn noch mehr tun?

Aus dieser inneren Trostlosigkeit, dieser Miidigkeit seiner Seele, die
resignieren will, die bedrdngt ist von dem Gedanken, daB alles Miihen
doch vergeblich bleibt, ohne Frucht - aus dieser inneren Dunkelheit der



Weinberg-Gleichnisse 273

Seele heraus formuliert Jesus nun das Gleichnis vom Feigenbaum im
Weinberg.

Und nun ist er selber der Feigenbaum, der keine Frucht gebracht hat!

Der Mann, dem der Weinberg gehort, stellt Jahwe dar, und der Wein-
girtner ist folgerichtig Jesus. Man konnte aber auch so deuten, dafl der
Dialog zwischen dem Herrn des Weinbergs und seinem Weingértner nur
eine Zwiesprache in Jesus selbst reflektiert, ein Aufeinanderprallen von
Regungen und Versuchungen, durch die Jesus sich nun hindurchkdmpft.
Da ist zunichst die Regung der Mutlosigkeit, ja, der erregten Verzweif-
lung und Wut, daB alles Bemiihen, den Jiingern das neue Denken Got-
tes, seines Vaters, beizubringen, zu keinem Erfolg gefiihrt hat: Bei der
ersten kritischen Situation fallen sie ins alte Gleis zuriick. Und in Jesus
kommt die Versuchung hoch, ,den ganzen Laden hinzuschmeiB3en®,
seine Kraft und Zeit nicht linger fiir dieses Volk, diese unbelehrbaren
Jiinger zu vergeuden. Dann macht doch alleine weiter! ,,Hau ihn um!
Was soll er weiter dem Boden seine Kraft nehmen!

Doch dadurch wiirde er selbst, ihr Herr und Meister, getroffen wer-
den. So regt sich in Jesus noch eine andere, viel tiefere Seite, jene unbe-
greifbare Liebe, die nur fragt: Was kann ich noch mehr tun?

Johannes der Tédufer hat in solchen Situationen eher ,,verniinftig” rea-
giert: ,Jeder Baum, der keine gute Frucht hervorbringt, wird umgehauen
und ins Feuer geworfen!* (Lk 3,9) Wohl nirgends sonst im Evangelium
wird der Unterschied zwischen diesen beiden Freunden so deutlich wie
hier. In Jesus kommt gerade in Situationen, die ausweglos erscheinen,
wo der ,,Mann“ sich nicht mehr zu helfen weill und einfach aufhort und
zerstort, ein starker miitterlicher Zug zum Tragen, der bis zum Ende
liebt (Joh 13,1).

~Der Weingirtner erwiderte: Herr, 1aB ihn dieses Jahr noch stehen;
ich will den Boden um ihn herum aufgraben und diingen. Vielleicht
trdgt er doch noch Friichte; wenn nicht, dann laf3 ihn umhauen.” (Lk
13, 8f) Der Weingirtner bittet: Dieses Jahr noch... Wir ahnen, was ,,die-
ses Jahr noch* bedeutet. Jesus kann so nur sprechen, wenn ihn der Ge-
danke beseelt: Ich habe noch nicht alles getan, ich kdnnte ja noch den
Boden um ihn herum aufgraben und noch einmal neu diingen (obgleich
doch der Feigenbaum gewdhnlich ohne Pflege Frucht bringt!).

Wiederum ist die unverinderte Fruchtlosigkeit des Baumes fir Gott
Anlaf}, bei sich selbst zu forschen, ob er noch mehr hiitte tun kénnen.
Bei Gott gilt nicht: Weil der Mensch keine Frucht bringt, verwerfe ich
ihn. Sondern: Weil der Mensch keine Frucht bringt, darum muf} ich ihn



Christoph Wrembek 274

noch mehr lieben! Die bisherige Fruchtlosigkeit seines Bemiihens weckt
in Gott den Eifer, noch mehr fiir den Menschen zu tun.

Ja, an dieser Stelle diirfen wir wohl noch einen Schritt weiter gehen.
Denn hinter den Worten des Weingirtners Jesus héren wir so etwas wie
ein Stammeln Gottes, ein stilles Uberlegen: Vielleicht liegt es an mir,
wenn er keine Frucht bringt! Vielleicht bin ich daran schuld, denn wenn
ich alles getan hitte, dann mifite er doch Frucht bringen! Gewifl habe
ich noch nicht alles getan, gewi3 ist es meine Schuld, wenn er keine
Frucht triagt! Es ist meine Schuld!

So spricht die Liebe! Dogmatische Theologie sagt: Er hat die Schuld
aller auf sich genommen, er hat unsere Siinde getragen, er ist fiir uns zur
Stinde geworden, zur Fruchtlosigkeit. Die Liebe, nicht die rationale ob-
jektive Vernunft, sagt einfach: Ich bin schuld... ,,Wenn ihr mich sucht,
dann lafit diese gehen!* (Joh 18,8)

Indem Jesus, der Sohn der Liebe des Vaters, sagt: Ich bin schuld!,
riickt er die Siinde des Menschen zurecht, der im Garten des Paradieses
genau an dieser Stelle, da er von Gott nach der Frucht gefragt wird, sich
windend herausredet: Nicht ich, diese da, die du mir gegeben hast,
war’s! Und die Frau greift die rettende Ausflucht auf: Die Schlange
war’s, die du gemacht! Von Anfang an wies der Mensch seinem Schop-
fer die Schuld zu - tun wir’s nicht heute noch?! ,,Warum hat Gott denn
alles so gemacht...? Im Zenit dieser Fragen steht der Weingértner, und
er, der als einziger wirklich ohne Schuld ist, er macht uns vor, was den
Menschen umkehrt zum Heil: Das Eingestindnis des ,,Ich bin schuld*!
Er stellt sich schiitzend vor die Schuldigen und sagt: Ich bin der Schul-
dige, den ihr sucht!

Aber dies ist nur dem moglich, der von der Liebe Gottes so durch-
drungen ist wie der Herr. Dem steht das Ich-Bestreben des Menschen
gegeniiber, der vor allem Recht haben will und dazu ganze Legionen
von Rechts-Anwilten beschiftigt. Paulus schreibt den Korinthern:
»Warum leidet ihr nicht lieber Unrecht? Warum laB3t ihr euch nicht lie-
ber ausrauben?“ (1 Kor 6,7) Das erlésende Wort, das fiir viele Men-
schen den Neuanfang einleitete, wiare dies Wort des Weingértners: Ich
habe Schuld! Und das andere der Liebe: Ich muf3 noch mehr fiir sie tun!

Jesus will den Boden umgraben und sich untergraben, er will selbst
zum Mist, zum Dung werden, damit ich Frucht bringe. Hier klingt das
Thema des Weizenkorns an, das in die Erde fallen und sterben mu8, da-
mit es Frucht bringe. ,,Wenn nicht, dann laf3 ihn umhauen...“, dann laB
das jemand anderen machen, nicht mich! Ich kann diesen Feigenbaum,
der mich solche Miihe gekostet hat, den ich doch liebe, nicht setber um-
hauen. Das will ich nicht mitansehen...



Weinberg-Gleichnisse 275

Der Weinstock und die Reben (Joh 15,1-8)

In den letzten Worten an seine Jiinger greift Jesus das Thema des
,,Weinbergs* noch einmal auf, diesmal unter dem Bild des Weinstocks
mit seinen Reben. ,,Ich bin der wahre Weinstock, und mein Vater ist der
Winzer. Jede Rebe an mir, die keine Frucht bringt, schneidet er ab, und
jede Rebe, die Frucht bringt, reinigt er, damit sie mehr Frucht bringt.“
(Joh 15,1-8)

Im Vergleich zu den fritheren Weinberg-Gleichnissen fillt sofort auf':
Statt des Weinbergs ist nur mehr vom Weinstock die Rede. Doch der be-
deutsamere Unterschied zu den fritheren Gleichnissen liegt darin, dal3
nun der Abstand zwischen Gott und Mensch gering geworden ist. Im
Weinberg-Lied bei Jesaja gab es den Weinberg, Gott arbeitete als ,,Ge-
geniiber* des Weinbergs mit zahlreichen Geriten und Hilfsmitteln an
ihm. Im Gleichnis von den bdsen Winzern gibt der Herr des Weinbergs
etwas von sich selbst, seinen lieben Sohn, preis, den er den Winzern
iiberlaBt: Ein personales Sich-Hineingeben Gottes, der nicht mehr nur
,Geriite*, etwas, einsetzt, sondern seine personliche Liebe, sich selbst.
Noch mehr gibt sich der Girtner aus Lukas 13, 8f in den Weinberg hin-
ein, da er sich selber untergribt und die Schuld sich auflidt.

Diese Tendenz zu ,,mehr Nihe* zum Weinstock, damit die Frucht ge-
wi3 komme, findet ihren H6hepunkt in diesem Gleichnis Jesu: Jetzt hat
Gott den Abstand zwischen sich und der Frucht so klein gemacht, dal3
man wie beim Weinstock und der Rebe gar nicht genau sagen kann, wo
der Weinstock aufhért und die Rebe anfiangt. So wie der Weinstock un-
mittelbar in die Rebe iibergeht, so unmittelbar Gott in den Menschen.
Denn, bildlich gesprochen, konnte die Ursache fiir die Fruchtlosigkeit
nur in diesem ,,Verbindungsstiick* liegen; ist dieses nicht blockiert, mul3
eigentlich die Frucht von selber kommen. Kommt sie auch jetzt nicht ...

,Jede Rebe, die keine Frucht bringt, schneidet er ab ... Da die Rebe
ja nicht aus sich Frucht bringen kann, gilt dieses Wort eigentlich nicht
der Rebe, sondern dem Weinstock! Von ihm wiirde etwas abgeschnitten!
Er wire ein Weinstock, der seine Reben nicht ndhren kann! Ihn trife die
Strafe (Jes 53,5). Als Stumpf und Stiel stinde er da, wenn es ihm nicht
gelingt, die Reben zur Frucht zu treiben.

Deshalb zielt alles Miihen Gottes nun auf Einheit und Einssein:
,,Denn sie sollen eins sein, wie wir eins sind, ich in ihnen und du in mir*
(Joh 17,22f). Es ist ein Einswerden, das von Gott ausgeht. Er miiht sich
um diese Einheit mit dem Siinder, mit dem, der nicht Frucht bringt, in-
dem er dort, wo die Siinde iibergrof3 ist, noch mehr Einheit, Leben
schenkt (Rom 5,20). Gerade in diesem Gleichnis vom Weinstock und



Christoph Wrembek 276

den Reben taucht denn auch das Wortchen ,,in* uniiberhérbar oft auf:
Bleibt in mir, ich in euch ... Wenn ihr nicht in mir bleibt ... Wer in mir
bleibt und in dem ich bleibe ... Getrennt von mir konnt ihr nichts voll-
bringen ... Wer in mir bleibt, wenn meine Worte in euch bleiben ... (vgl.
Joh 15,1-17)

Uniiberhorbar deutlich ist diese Bitte Jesu: Bleibt doch in mir! (Das
i Christus“ des Paulus hat diese ,,In-nigkeit* Gottes aufgenommen.)
Und uniiberhérbar klar bleibt damit die Moglichkeit, daB sich der
Mensch auch diesem Miihen, dieser Nihe Gottes noch einmal verwei-
gern kann und dann wie die Rebe weggeworfen und verbrannt wird.
Dann mag der letzte Trost darin liegen, daf} dieses ,,Weggeworfene®,
dieses ,,Verbrannte“ zu einem Misthaufen, einem Komposthaufen
werde, den der Herr im néchsten Jahr fiir andere als Mist untergraben
kann ...!

Ausblick

In den fiinf Weinberg-Gleichnissen offenbart uns Gott seine Liebe mit
all ihrem Sich-Abmiihen, diese ,verriickte* Liebe, die nur fragt: Was
kann ich noch mehr fiir dich tun? Sie erscheint unter dem Prozefl des
immer niher kommenden Gottes, einer immer ,in-niger* werdenden
Liebe, einer Liebe, die sich immer mehr entduflert und herabsteigt und
erniedrigt: Vom Herrn des Weinbergs bei Jesaja wird Gott zum Wich-
ter, zum Gesandten, zum Girtner, zum Mist, zum Weinstock selber.
Dies ist der Weg der Einigung Gottes mit seinem Geschopf: Wenn du,
Mensch, schon nicht zu mir kommen kannst, dann komme ich, dein
Gott, zu dir! Dann gleiche ich mich dir an (Hos 2,22; auch 2,14-17), bis
kein Raum mehr ist zwischen uns, sondern ich in dich iibergehe, ich in
dir bin und du in mir bist.

Hier wurzelt das ,,in Christus® des Paulus, und es iiberrascht nicht,
wenn Paulus das Bild vom Weinstock und den Reben vielfach aufnimmt
und es im Brief an die Galater umformt in das Bild von den Friichten
des Geistes, die dieser in uns hervorbringt. Wenn man so will, ist hier
das Bild vom Weinstock und den Reben noch einmal iibertroffen: Ich
bin nicht mehr nur ,,auBen an“ dem Weinstock als Rebe, der Weinstock
ist gewissermafBien ,,in mich hineingekommen®, der Geist Gottes wirkt
selber in mir die Frucht - uniiberbietbare Nihe des Schépfers in seinem
Geschopf. Christus ,,ist in unseren Herzen aufgeleuchtet, damit wir er-
leuchtet werden zur Erkenntnis des gottlichen Glanzes auf dem Antlitz
Christi“. (2 Kor 4,6) Wir sind ,,in Gottes Gnade“. (Kol 3,16)



Anmerkung 18 277

Der Messias mufite diesen Weg des Leidens, der Erniedrigung also,
der torichten Liebe, des Kreuzes, der Identitdt mit Verbrechern, Disteln
und Dornen, gehen, weil er Gott ist, der nicht in der Hitze seines Zorns
kommt (Hos 11,9), der nicht Béses mit Bosem vergilt, sondern schenkt
und uns so offenbart, wie gro3 die Liebe des Vaters ist, die uns immer
,,noch mehr* liebt. Ja, Gott machte sich selber zu dem, der keinen Erfolg
hat, dessen Leben wie unfruchtbar endet und weggeworfen erscheint.
Aber gerade in diesem Geheimnis des ,,Untergegraben-Werdens“ wird
mein Knecht Erfolg haben (Jes 52,13) und er wird den Erdkreis mit
Friichten fiillen - ein Bild, das Pfingsten kiindet, an dem die Jiinger wie
neue Weizenkdrner ausgesandt werden bis an die Grenzen der Erde,
weil Gott nicht ruhen noch rasten wird, bis er alles mit sich verséhnt hat.

Die ,,leichten Ubungen*
nach der Anmerkung 18 des Exerzitienbuches

Giinter Switek, Frankfurt

Jeder, der sich genauer mit den Exerzitien des heiligen Ignatius von
Loyola beschiftigt hat, weil, welch hohe Anforderungen an den Exer-
zitanden gestellt werden, wenn er die ,grofen Exerzitien“ machen will.
Nicht sehr viele Menschen erfiillen heute diese Voraussetzungen. Auch
Ignatius war sich damals dartiber im klaren, daBl nur wenige die erfor-
derlichen Eigenschaften fiir die ganzen Exerzitien mitbrachten. Aber
sollten alle anderen von den Exerzitien, diesem hervorragenden Mittel
zur Erweckung eines intensiven geistlichen Lebens, ausgeschlossen wer-
den? Ignatius wollte die ,,geistlichen Ubungen* nicht einer kleinen Elite
vorbehalten, sondern sah in ihnen auch ein Mittel, den einfachen Gldu-
bigen die grundlegenden Elemente des christlichen Glaubens und des
geistlichen Lebens nahezubringen. Das wird deutlich in der Anmerkung
18 des Exerzitienbuches.

Unser Beitrag! geht in vier Schritten voran: nach einer kurzen Analyse
der Anmerkung 18 fragen wir nach ihrer Herkunft bzw. nach der Her-

! Es handelt sich hier um die Uberarbeitung eines Referats, das der Verfasser in der
Pfingstwoche 1988 wihrend der Exerzitien-Werkwoche der deutschsprachigen Jesuilen im
Sonnenhaus Beuron — Dritte Well gehalten hal.





